


CENA 200.— zł

ROK I MAJ-CZERWIEC 1950____________NR 1/2

i M y ś l
M I E S I Ę C Z N I K

I.
ROZW AŻANIA WSTĘPNE;

Aleksander Rogalski, Katolicyzm  niem iecki dz is ia j;
Tadeusz Lehr-Spławiński, Patriarchat Focjusza a sprawy słowiańskie w  IX  wieku; 

Władysław Abraham. Jedyne polskie biskupstwo przed rokiem  1000; 
Przemysław Mroczkowski, D wa oblicza humanizmu Tomasza Morę a;

Jan Parandowski, Sława i nieśmiertelność.

II.
Tadeusz Silnicki, W ładysław A braham ;

Aleksander Rogalski, Emanuel Mounier.

III.
Głos z A m eryk i (Fragmenty listu).

IV.
Kazimierz Tymieniecki, N ieznany k ra j;
Michał Straszewski, Ćeske pohanstvi.

V.
Słownik Starożytności Słowiańskich.

VI.
Tekst porozum ienia między przedstawicielam i Rządu R. P. i  przedstawicielami 

Episkopatu. — Tekst oświadczenia Episkopatu.

INSTYTUT ZACHODNI 
POZNAŃ



ROZWAŻANIA WSTĘPNE

W dzisiejszej dobie, gdy ludzkości zdaje się zagrażać trzecia 
wojna światowa, której zniszczenia przekroczyłyby znacznie w sumie 
zniszczenia wojem pierwszej i drugiej, — w dobie walki o pokój, za­
gadnienie stosunku Kościoła do Państwa w sposób szczególny nabiera 
znaczenia.

Polityka amerykańska pragnie wprząc Kościół katolicki do rydwa­
nu swoich zamierzeń. Niektóre z kół katolickich niemieckich sprzyjają 
tym tendencjom i stają się dla -nich rodzajem koła napędowego. Rzecz 
to zrozumiała z punktu widzenia nacjonalistyczno-politycznego, ale 
nie katolickiego, gdyż Stany Zjednoczone są w większości krajem pro­
testanckim. Wiadomo, ile trudności na terenie wewnętrzno-amery- 
kańskim miał Roosevelt, gdy nawiązywał stosunki dyplomatyczne z Wa­
tykanem w czasie drugiej wojny światowej. Emigranci polityczni 
z Polski, o ile są działaczami katolickimi, nie napotykają w Ameryce 
na szerszy odzew i są co najwyżej tolerowani. Tolerancja ta dykto­
wana jest względami czysto politycznymi. Na dalszą więc przyszłość 
perspektywy porozumienia Kościoła katolickiego z protestantyzmem 
amerykańskim nie rysuje się różowo.

Kościół katolicki jest instytucją uniwersalną, ale procesy natury 
historycznej dokonały wyrw w tym zakresie. Mimo działalności misyj 
katolickich na Dalekim Wschodzie obszary ie  pozostały wyznaniowo 
w zasadzie odrębne. Świat wschodnio-slowiański wyodrębnił się do­
ktrynalnie i organizacyjnie już z górą tysiąc lat temu.

Od początku epoki humanizmu i reformacji, poprzez wiek oświe­
cenia i pozytywizmu świat stawał się coraz bardziej świecki. Przy­
spieszało ten rozwój wolnomularstwo. Od połowy XIX wieku papie­
stwo było poważnie zagrożone na terenie włoskim. Zainicjowany w tej 
sytuacji bismarkowski „Kulturkampf“ z natury rzeczy był próbą za­
dania nowego ciosu Kościołowi katolickiemu w Europie. Laicyzacja

Zycie i Myśl



2 Rozważania wstępne

Francji tak wyraźnie zaznaczona w początku wieku XX, ten stan 
rzeczy jeszcze bardziej zaostrzała. Tym samym jednak coraz w iększy 
nacisk poczęto kłaść na możliwości porozumienia z Niemcami, w któ­
rych Centrum po zakończeniu „Kulturkampfu“ zaczęło odgrywać tak 

dużą rolę.
Polska była tradycyjnie wierna, ale względy bieżącej polityki wa­

tykańskiej oraz niewzruszone zaufanie do trwałości katolicyzmu 
w Polsce sprawiły, że nie dość liczono się z rolą Polski w uniwersaliz­
mie katolickim. Zjawisko to wystąpiło jaskrawo w pierwszych latach 
po drugiej wojnie światowej. Polityka tradycyjna szła w kierunku po­
pierania katolickich Niemiec, co z natury rzeczy musiało stać się dla 
polityków niemieckich atutem w dążeniach rewizjonistycznych. Poli­
tyka ta przesłaniała też tę oczywistą okoliczność, że na skutek po­
wrotu Ziem Odzyskanych do Polski tereny na wschód od Odry stały 
się katolickimi, podczas gdy do tego czasu były w przeważającej mierze 
protestanckimi. Względy polityki bieżącej nie pozwalały dojrzeć, 
że przecież katolicka Polska jest jednym z filarów uniwersalizmu ka­
tolickiego, którego nie może zastąpić ani w większości akatolicka 
Francja, ani — tym mniej — protestancka Ameryka.

Tymczasem na terenie ziem polskich zaczęły zachodzić inne nie­
zwykle ważkiej natury procesy, stawiające Kościół wobec kwestyj 
zupełnie zasadniczych. Polska znalazła się w obrębie wielkiej rewolucji 
o zasięgu uniwersailistycznym, rewolucji, wobec której społecznych 
haseł Kościół nie może zajmować stanowiska ani obojętnego, ani 
negatywnego.

Ta wielka rewolucja wzięła początek z haseł socjalistycznych, sfor­
mułowanych przez Marksa i Engelsa, realizację jednak znalazła na te­
renie pozamacierzystym, w Związku Radzieckim. W życiu społeczno- 
politycznym nie chodzi tylko o hasła, ale w niemniejszej mierze o ich 
realizację. Szukanie rodowodu haseł zmusza nas równocześnie do po­
szukiwań rodowodu ich realizacji. To zaś prowadzi nas w oczywisty



Rozważania wstąKa

sposób na teren Związku Radzieckiego i szereguje realizatorów tych 
haseł obok ich pierwiastkowych twórców.

W dobie kiedy te idee zaczęły dochodzić do głosu, Kościół był 
na ogól wrośnięty w tę sytuację społeczno-polityczną, która nadawała 
ton całej epoce. Mówiono przecież w tych czasach o sojuszu tronu 
i ołtarza, a to nieuchronnie prowadziło do kolaboracji pomiędzy kla­
sami społecznymi popierającymi tron a wysokimi kolami kościelnymi. 
Tymczasem stosunki społeczno-polityczne ulegały przemianom. Koś­
ciół znalazł się więc w pewnej mierze w sytuacji nowej i w znacznym 
stopniu był do niej nieprzygotowany. Wprawdzie papież Leon X III 
pragnął dostosować Kościół do nowych warunków życia społecznego, 
życie jednak biegło dalej szybciej i wyprzedzało postulaty zawarte 
w encyklikach Leona XIII.

W tych warunkach Kościół musiał i musi się zwracać do swoich 
podstawowych założeń i do swoich najstarszych tradycyj. Nie trzeba 
wszak szczegółowo tłumaczyć, że chrześcijaństwo w pierwszych fa­
zach swego istnienia było religią uciśnionych, było — wprawdzie nie­
mym — protestem w stosunku do ówczesnego ustroju społecznego.

W historii Kościoła znamy fakty odchylania się od tych pierwot­
nych założeń i powracania do nich. Okresy, w których powroty te się 
zaznaczają, są najpiękniejszymi rozdziałami historii Kościoła. Przy­
kładem św. Franciszek z Asyżu i bujne odrodzenie życia religijnego 
w X III wieku. Odwrotnie, gdy w pewnych epokach Kościół nie okazy­
wał zdolności regeneracyjnych, kończyło się to rozłamami, spowodo­
wanymi w nieostatniej mierze krytyką stosunku Kościoła do jego 
pierwotnych założeń podstawowych. Gdy w dobie renesansu doszło 
do nadmiernego ześwieczczenia papiestwa, jeden z protestów w sto­
sunku do tego stanu rzeczy wyraził się w proklamacji Lutra.

Współczesna sytuacja jest dla Kościoła tym bardziej trudna, 
ze wielka rewolucja, której przebiegu jesteśmy świadkami i uczestni­
kami, wchodzi w dziedzinę, która była do tego czasu domeną nieomal 
wyłącznie Kościoła. Gdy w średniowieczu tworzył się świat feodalny,



9ftb"/iważania wstępne

gdy powstawała nowa społeczna hierarchia, oparta na łańcuchu ogniw 
zależności człowieka od człowieka, Kościół głosił zasadę prawa Bo­
żego i równego stosunku każdego człowieka do Boga. Kościół zasięgiem 
swoim obejmował więc całe społeczeństwo, a nie tylko jego szczyty. 
Dziś wielka rewolucja społeczna sięga do wszystkich, głosząc hasła 
sprawiedliwości społecznej dla wszystkich. Gdy dawniej świat był po­
dzielony na różne zwalczające się nawzajem państwa, Kościół poprzez 
zasadę uniwersalizmu katolickiego starał się łączyć te różne orga­
nizmy w jedną całość wyższego rzędu. Dziś uniwersalizm rewolucyjny 
przekracza w szerokiej mierze te osiągnięcia, jakie w tej dziedzinie 
uzyskiwał w minionych wiekach Kościół. Uniwersalizm rewolucyjny 
obejmuje nie tylko różne kraje i państwa, nie tylko różne części 
świata, nie tylko ludzi różniących się kolorem skóry, ale i ludzi róż­
nych wyznań, do których Kościół wprawdzie docierał, ale których 
mimo całego wysiłku wkładanego w te starania opanować nie zdołał.

Ten wielki proces rewolucyjny spotkał się na terenie polskim po 
raz pierwszy z tradycyjnym podkładem katolickim. Aspekt tego za­
gadnienia jest wagi ogromnej, ale zanim parę słów poświęcimy jego 
charakterystyce, wypadnie ocenę tego zagadnienia poprzedzić kilku 

uwagami wstępnymi.
Zwykło się dzisiaj mówić jednym tchem o cywilizacji rzymskiej, 

łacińskiej, zachodniej. Z takiego jednak postawienia sprawy prze­
bija wyraźna jednostronność. Cywilizacja bowiem rzymska nie jest 
podbudową jedynie cywilizacji łacińskiej i zachodniej, ale w opar­
ciu o nią wyrosła i inna jeszcze wielka cywilizacja, bizantyńska. Cywi­
lizacja bowiem rzymska nie może być zrozumiana tylko w znaczeniu 
łacińskiego je j członu, gdyż Rzym budował na dwu podstawach, grec­
kiej i łacińskiej. Wkład grecki w cywilizację rzymską, w sensie wyżej 
opisanym, był ogromny; dalszym zaś ogniwem tego procesu stała się 
cywilizacja bizantyńska.

Świat słowiański w przeważającej części rozwijał się w nawiązaniu 
do podstaw bizantyńskich. Dostrzeżono to już i należycie oceniono



. Rozważania wstępne 5

w historiografii współczesnej. A z tego wynikają ważkie konsekwen­
cje. Dziedzicami starożytnego Rzymu są nie tylko kontynuatorowie 
jego łacińskiej, ale i — w co najmniej równej mierze — jego grec­
kiej tradycji.

W dalszym wielowiekowym procesie dziejowym współczynnik 
bizantyński w odniesieniu do swego religijnego aspektu uległ wyraź­
nemu wynaturzeniu, a stało się to w państwie carskiej Rosji. Prawo­
sławie było tam narzędziem wstecznej polityki państwowej i społecz­
nej. Jest rzeczą przeto zupełnie zrozumiałą, że wielka rewolucja, 
zrywająca kategorycznie z zasadami dawnego ustroju społecznego, 
musiała stanąć do walki z organizacją dawnej cerkwi prawosławnej, 
do której w przeciwnym razie schroniłoby się wszystko to, co z no­
wego życia chciano usunąć. Ten proces odbił się dobroczynnie na 
normalizacji stosunków polsko-rosyjskich, gdyż prawosławie carskie 
było jedną z jadowitych form imperializmu carskiego i kreśliło linię 
podziału w sposób szczególnie drażliwy. Dość przypomnieć dzieje 
Ziemi Chełmskiej i soboru prawosławnego na dawnym placu Saskim 
w Warszawie.

Ale ten stan rzeczy nie zmienia faktu, że i katolicyzm i prądy, 
które nawiązują do cywilizacji bizantyńskiej, w istocie mają wspólne 
korzenie. Trzeba na to kłaść wielki nacisk, ażeby nie dopuścić do 
pociągnięcia nowej lin ii podziału i do nadużycia haseł, które nie mają 
pokrycia w prawdzie historycznej.

Po tej dygresji wróćmy do przerwanego wątku, a mianowicie do 
faktu spotkania się na terenie polskim wielkiej rewolucji społecznej 
ze światem wyobrażeń i  tradycyj katolickich. Nie stało się to ani 
w Rumunii, ani w Bułgarii, które były krajami z tradycjami prawo­
sławnymi. Ani na Węgrzech, gdzie zaznacza się dość znaczne rozbicie 
wyznaniowe i gdzie katolicyzm zbyt był powiązany z tradycjami mo­
narchii habsburskiej. Ani w Czechach, gdzie katolicyzm na skutek sple­
cenia go z imperializmem i centralizmem habsburskim natrafiał na 
wielowiekowy opór ze strony narodowo uświadomionego społeczeń­
stwa czeskiego. Stało się to natomiast w wyraźny sposób w Polsce.



6 Rozważania wstępne

Wzajemne ustosunkowanie się katolicyzmu polskiego i państwa ludo­
wego, opartego na podstawach wielkiej rewolucji, wyraziło się 
w ostatnich tygodniach podpisaniem układu między Rządem a Episko­
patem. Układ ten ma dwa aspekty, jeden wewnętrzny, drugi zagra­
niczny, oba zaś wagi ogromnej.

Nie jest naszym zadaniem roztrząsać i precyzować w tej chwili 
różnice świafopoglądowe między obozem wielkiej rewolucji a wie­
rzącymi katolikami — tym bardziej, że zawarte porozumienie doko­
nane zostało pod kątem widzenia normalizacji stosunków i współpracy 
w tych dziedzinach, które obustronnie uznane zostały za bezsporne. 
Zatem aspekt wewnętrzny tego zagadnienia to wszechstronna norma­
lizacja życia społecznego. Naszym zadaniem jest uświadamianie kato­
lickiemu społeczeństwu polskiemu tego, co w hasłach wielkiej rewo­
lucji nie może mu być obcym. Nie chodzi tu tylko o postulat odbu­
dowy kraju, postulat oczywisty, ale o stosunek do przemian społecz­
nych, wywodzących się z haseł sprawiedliwości społecznej łącznie 
z hasłem walki z wyzyskiem człowieka przez człowieka.

Klasyczne zadanie Kościoła, realizowane na przestrzeni wieków, 
od początków jego istnienia, wyraża się w łagodzeniu obyczajów. 
Okres rewolucji, okres wielkich przemian społecznych, na które nie 
wszyscy dobrowolnie się godzą, spełnianiu tego zadania nie sprzyja. 
Natomiast po dokonaniu rewolucji, gdy Kościół jako czynnik z za­
sady i tradycji do tego łagodzenia obyczajów powołany, stanie na 
gruncie przeprowadzonych reform społecznych, fakt ten walnie przy­
czynić się musi do wszechstronnej normalizacji życia społecznego.

Wielkie przemiany, których jesteśmy świadkami, zwolna ogar­
niają świat cały. Ogarniają nie bez protestu, który obecnie grozi 
przemianą w protest krwawy. W tych warunkach normalizacja życia 
wewnętrznego w Polsce, modus vivendi pomiędzy rewolucją a Ko­
ściołem na terenie tych dziedzin, w których Kościół zasadniczo nie 
może być innego zdania, walnie przyczynia się do pacyfikacji sto­
sunków w skali nie tylko polskiej.



Rozważania wstępne 7

Hasiem naszych dni jest obrona zagrożonego pokoju, walka o po- 
kó j. Mylne jest przekonanie, że wielkie procesy rewolucyjne zniwe­
czyć można akcją zbrojną. Nigdy to się nie udawało, nie może się 
udać i teraz. Ale nie tylko o to chodzi. Trzeba równocześnie za­
oszczędzić światu rozlewu morza krw i i lez, nowej fali zniszczeń, tym 
razem w wymiarach dosłownie apokaliptycznych.

Zawarcie układu pomiędzy Kościołem a Rządem, ustalenie możności 
współpracy wielkiej rewolucji z Kościołem katolickim, walnie służy 
sprawie pokoju. Wytrąca broń z ręki tym, którzy prą do nowej 
wojny. Stwierdza, że w ramach realizmu socjalistycznego jest m iej­
sce dla sytuacji i potrzeb ludzi wierzących. Otwiera perspektywy 
współpracy pomiędzy ustrojem socjalistycznym a Kościołem, skłania 
Kościół do nawrotu do swoich pierwiastkowych założeń socjalnych.

Z tego krótkiego przeglądu myśli, które tłoczą się nam w chwili, 
jaką przeżywamy, wynika także dalsza problematyka naszego pisma. 
■Jej punktem wyjścia będzie zagadnienie walki z próbą włączenia Ko­
ścioła do rewizjonizmu kół imperialistycznych niemieckich. Zagad­
nienie to wielkiej wagi, które jak nić przesuwa się poprzez naszą 
historię. Jeżeli uważny Czytelnik zapoznał się z artykułem śp. prof. 
Abrahama, ogłoszonym w numerze 12 „Przeglądu Zachodniego” za rok 
ubiegły („Gniezno i Magdeburg” ), dowiedział się, że przed tym pro­
blemem stanęło już pierwszy raz powstające państwo polskie. Władcy 
Polscy w X wieku tak samo jasno widzieli ten problem, jak jasno 
widzi go rząd współczesny. Oczywista, że nie chodzi tu o walkę ani 
z narodem niemieckim, ani z niemieckim katolicyzmem, ale z ten­
dencją do nadużycia religii do celów, które z założeniami katolicyzmu 
nic wspólnego nie mają.

W dalszej kolei chodzić nam będzie o spojrzenie na stosunek Ko­
ścioła do zagadnień społecznych w perspektywie wieków, aby prze­
konać rzesze Czytelników, że był to w najpiękniejszych okresach 
dziejów Kościoła problem bardzo żywotny. Oczywiście, że zagadnienia 
"e;To W monograficzny sposób opracowywać nie myślimy, ile że to



8 Rozważania wstępne

nie nasza rola i że w znacznej mierze zostało jtlż dokonane. Nato­
miast wyniki badań w tej dziedzinie przeprowadzonych starać się bę­
dziemy podawać w sposób dokumentowany, a więc wychodząc poza 
ścisłe granice publicystyki.

Następnie interesować nas będą zagadnienia związane z historią 
religii, z miejscem je j w całokształcie życia wielu społeczeństw minio­
nych i niekiedy bez śladu zaginionych cywilizacyj. Z tego przeglądu 
wyniknie, że współczesny realizm socjalistyczny słusznie stoi na grun­
cie uznania potrzeb ludzi wierzących, gdyż potrzeba religii jak nić 
nieprzerwanie przewija się poprzez długie tysiąclecia dziejów ludz­
kości. Rzecz jasna, że w tym zakresie interesować nas będą zagad­
nienia religijno-kościelne, związane z historią naszej cywilizacji i na­
szym czasom stosunkowo bliskie. Oczywiście, że dotyczyć to będzie 
i stosunków ściśle polskich.

Równolegle z tym sporo miejsca poświęcać będziemy szerszym 
zagadnieniom historyczno-kulturalnym.

Pozostaje do wyjaśnienia sprawa, dlaczego tematykę tę podejmuje 
Instytut Zachodni, Częściowe uzasadnienie tej okoliczności daliśmy już 
we słowie wstępnym zamieszczonym w nr 12 „Przeglądu Zachodniego”  
za rok ubiegły. Pisaliśmy tam, że zagadnienie Ziem Odzyskanych nie 
jest izolowane z całokształtu stosunków politycznych i rozpatrywanie 
go w takiej izolacji nie odpowiadałoby rzeczywistości. To postawienie 
sprawy należy na tym miejscu dalej rozszerzyć. Przygotowywana 
agresja chce przybrać formę nowej wyprawy krzyżowej i z natury 
rzeczy chce do organizowania tej wyprawy wprząc katolików. Stwier­
dzenie, że między obozem wielkiej rewolucji a światem katolickim 
istnieje szereg wspólnych postulatów, stwierdzenie, i z tego punktu w i­
dzenia, że polscy katolicy do tej roboty wciągnąć się nie dadzą, jest 
równocześnie działaniem przeciw agresji, godzącej w pierwszym 
rzędzie w nasz stan posiadania na Zachodzie — jest więc zarazem 
formą ochrony Ziem Odzyskanych, do pracy nad którymi Instytut zo­
stał statutowo powołany. Niemniej, ponieważ niektóre elementy te j



Rozważania wstępne 9

poszerzonej tematyki, aczkolwiek łączą się z zadaniami Instytutu, wy­
biegają poza jego ściślejszy zakres, odpowiedzialność w łonie Instytutu 
za redakcję nowego pisma przyjął osobny zespół redakcyjny.

Podejmując to odpowiedzialne zadanie, jesteśmy przeświadczeni, 
że czyniąc to służymy nie ty lko sprawie dalszej normalizacji stosun­
ków wewnętrznych w Polsce, ale także sprawie pokoju, wnosząc nasz 
skromny udział do walki z groźbą ponownego wtrącenia świata 
w odmęt krwawej wojny.

Z. W.

i



Aleksander Rogalski

KATOLICYZM NIEMIECKI DZISIAJ
(Luźne uwagi)

To, co się dzieje dzisiaj w Niemczech zachodnich na terenie Kościoła 
katolickiego, hierarchii i kleru jak również politycznych partyj, w któ­
rych udział katolików jest bardzo wielki, nastroić może do najczar­
niejszego pesymizmu. Wciąż ciążą nad katolicyzmem niemieckim tra­
dycje nacjonalistyczne. Upiory z tej przeszłości, w której dominowała 
niesławnej pamięci zasada z w i ą z k u  t r o n u  i o ł t a r z a .

W dziedzinie politycznej i społecznej katolicyzm w Niemczech zdra­
dza uleganie wpływom, które! wyrażają się w specyficznej aberacji 
etycznej i ślepym posłuszeństwie wobec autokracji, w antydemokra- 
tyzmie. W żadnym kraju nie występował może tak silnie u katolików 
rozdział między teorią a praktyką jak właśnie w Niemczech. Ideały 
i zasady chrześcijańskie pielęgnują oni często w sferze hermetycznie 
oddzielonej od życia, w praktyce zaś kierują się motywami niewiele 
mającymi wspólnego z chrześcijaństwem.

Przejawiało się to najwyraźniej w stosunku katolicyzmu w Niem­
czech do hitleryzmu. Jest rzeczą powszechnie znaną, że w dojściu H i­
tlera do władzy w 1933 r. rolę poważną odegrał brak świadomości 
u ludności katolickiej groźby, jaką stanowił dla całego świata cywi­
lizowanego, a w szczególności dla chrześcijaństwa narodowy socja­
lizm. Za tym szła sympatia tych mas (dla reżimu hitlerowskiego, 
w wielu wypadkach żywiołowy ich akces do partii hitlerowskiej. Kato­
licyzm w Niemczech był też w dużej mierze zdeprawowany przez uczu­
cia nacjonalistyczne, które sfałszowały perspektywy i sprawiły, że 
katolicy byli całkowicie ulegli hitlerowcom w dziedzinie polityki.

Złą przysługę oddało narodowi niemieckiemu a zarazem kato li­
cyzmowi w owych przełomowych chwilach tzw. Centrum, skupiające 
żywioły katolickie. Posiadało ono tak wielkie znaczenie w okresie 
Republiki Weimarskiej, że można powiedzieć bez obawy popełnienia 
przesady, iż w jego rękach, w rękach przywódców Centrum i w rę­
kach jego wyborców tkwił los Hitlera. Oczywiście, ostateczna decyzja,



Katolicyzm niemiecki dzisiaj 11

powzięta przez Centrum, była z góry do przewidzenia. Centrum popie­
rało tajne zbrojenia i imperialistyczne dążenia koalicji junkiersko- 
przemysłowo-wojskowej. Ludzie z Centrum dostarczyli też ruchowi na- 
rodowo-soejalistycznemu pierwszych środków finansowych. Główne 
punkty programu partii Hitlera, jak walka z traktatem wersalskim, 
walka przeciwko zarzutowi winy za wywołanie wojny światowej, zbro­
jenia Rzeszy oraz dążenia odwetowe cieszyły się dość dużym popar­
ciem w kolach Centrum.

Te i tym podobne względy sprawiły, że postanowiono ułatwić Hitle­
rowi zdobycie władzy. Jakoż prałat Kaas, reprezentujący umiarko­
wane koła Centrum, w marcu 1933 r. wezwał katolików niemieckich, 
by zaniechali opozycji względem nowych władców Rzeszy i poparli 
•ich. Jednocześnie partia centrowa głosuje za tzw. Ermaechtigungs- 
gesetz, przyczyniając się w ten sposób do wyposażenia rządów H i­
tlera we władzę dyktatorską. Wkrótce po tym biskupi niemieccy, ze­
brani we Fuldzie, wydali prorządową proklamację, w której oświad­
czali, że członkostwo w partii hitlerowskiej nie jest niezgodne z przy­
należnością do Kościoła katolickiego. W ten sposób jednak sami pod­
cięli gałęź, na której siedzieli, ponieważ nastąpiła niebawem likwidacja 
zarówno Centrum jak i wszystkich katolickich organizacji społecz­
nych, wychowawczych itp. Ukoronowaniem tego rodzaju zabiegów 
i postępowania było zawarcie dnia 20 lipca 1933 Konkordatu.

Oczekiwane przez wielu odrodzenie katolicyzmu niemieckiego po 
drugiej wojnie światowej nie nastąpiło. Gdy w książce Bruce 'Marshalla 
5.Chwała córy królewskiej”  prosty żołnierz angielski zapytuje się na 
froncie księdza Smitha w czasie pierwszej wojny światowej, czy ka­
tolicy niemieccy również walczą o lepszy świat, otrzymuje on nastę­
pującą odpowiedź: „Oni zostali wprowadzeni w błąd w sprawach po­
lityk i przez swych doczesnych władców, lecz z chwilą, gdy my wy­
walczymy nasze zwycięstwo, łuski spadną z ich oczu i szata Boża zo­
stanie zszyta z powrotem” . Tragiczne jest, że tego rodzaju zapo­
wiedź okazała się utopijną nawet ćwierć wieku później.

Jednym z najbardziej jaskrawych dowodów tego jest uporczywa 
walka z postanowieniami układu poczdamskiego, zwłaszcza z linią 
Odra — Nysa, prowadzona przez główne ośrodki katolicyzmu nie­
mieckiego wytężenie przez ostatnich pięć lat. Akcja ta prowadzona 
jest zarówno na terenie Niemiec jak i na terenie zagranicznym, a prym



12 Aleksander Rogalski

w niej wiedzie episkopat niemiecki. Do czasu powstania „państwa 
związkowego”  w Bonn biskupi niemieccy odgrywali rolą jedynych 
niemal niemieckich mężów stanu, i to w stylu bismarkowskim, którzy 
próbowali swymi wystąpieniami publicznymi i manewrami na parkiecie 
dyplomatycznym uchylić od Niemiec główne konsekwencje przegranej 
a rozpętanej przez Hitlera wojny i zrzucić z ich bark cały ciężar za­
dośćuczynienia za popełnione przez faszystów niemieckich zbrodnie. 
Wystarczy wymienić tu nazwiska kardynała Fringsa, arcybiskupa Groe- 
bera, kardynała Preysinga oraz zbiorowe listy pasterskie episkopatu 
niemieckiego, zbierającego się na doroczne obrady w Fuldzie.

Spadkobierczyni dawnego Centrum — Chrześcijańska Unia Demo­
kratyczna rozprowadzała szeroko po społeczeństwie niemieckim su­
gestie i tezy rzucane przez wysokich przedstawicieli Kościoła mocno 
rozbudowanymi kanałami. Fakty zresztą ujawniły, że istnieje silna po­
lityczna więź między CDU a oficjalnymi czynnikami kościelnymi 
w Niemczech. Niemal już od pierwszych dni swego istnienia CDU wy­
stępowała z programem rewizjonistycznym w stosunku do zakreślonej 
przez układ poczdamski wschodniej granicy Niemiec. Znamienne przy 
tym było, że autorami najjaskrawszych wystąpień rewizjonistycznych 
w ostatnim czasie byli księża, którzy wsławili się swą dawniejszą dzia­
łalnością antypolską.

Tak więc katolicyzm w Niemczech nie wyzyskał jedynej w swoim 
rodzaju szansy, jaką mu dawał pogrom Trzeciej Rzeszy, a jaka stwa­
rzała mu najkorzystniejsze warunki do dokonania własnego odrodze­
nia. Idee i tendencje z okresu imperializmu niemieckiego okazały się 
silniejsze w katolicyzmie niemieckim aniżeli śwadomość konieczności 
własnego przeobrażenia wewnętrznego.

Jest jednakże jasne, że znajomość działalności politycznej, oblicza 
politycznego katolicyzmu niemieckiego nie oznacza jeszcze pełnej 
jego znajomości. Przeciwnie, wywołuje ona tym silniejszą jeszcze po­
trzebę poznania innych także sił i czynników, które kształtują jego 
pełny obraz.

Z tych względów będziemy niniejszym próbowali dostarczyć Czy­
telnikowi, opierając się na dostępnych nam materiałach paru przyczyn­
ków do tak mało mu znanych rzeczy a tak ważnych, jak struktura 
organizacyjna, siła liczbowa, stopień dynamiki socjalnej katolicyzmu 
w Niemczech oraz jego jakościowa wartość.



Katolicyzm niemiecki dzisiaj 13

S y t u a c j a  i s i ł a  k a t o l i c y z m u  w N i e m c z e c h
d z i s i e j s z y c h

Najpierw więc odpowiedź na pytanie, które musi, jak sądzę, nur­
tować niejednego katolika w Polsce, mianowicie: jaką siłę materialną 
i społeczną przedstawia dzisiaj katolicyzm niemiecki. Odpowiedź tę 
oprę na danych, zaczerpniętych ze zbiorowej pracy pt. „Les eglises 
en Allemagne“ , wydanej w ubiegłym roku w Paryżu przez między­
narodowy ośrodek badań nad polityką zagraniczną. Jest to praca 
cokumentaryczna, powstała w wyniku skrupulatnych i rzetelnych 
badań oraz statystyk. Dlatego oparcie się na niej ma, wydaje się, 
swoje uzasadnienie, tym więcej, że jak podkreślają je j autorzy, za­
gadnienie jest trudne i zawiłe, a studiów, oświetlających je, jest nie­
wiele.

Sieć organizacyjna Kościoła katolickiego w Niemczech ze względu 
na rozbicie wyznaniowe tego kraju była niezwykle powikłana. 
W roku 1944 Kościół w Niemczech podzielony był na pięć prowincyj, 
obejmujących dwadzieścia pięć okręgów diecezjalnych. Powojenny 
układ polityczny Niemiec sprawił, że wytworzyły się uderzające ano­
malie. Istnieją np. diecezje, jak bamberska, które podzielone są 
między dwie lub trzy władze okupacyjne, przy czym na domiar złego 
siedziba diecezji bywa odłączona od podlegających je j miast stołecz­
nych.

Wojna zniszczyła miejsca kultu nieraz aż w 85%, jak w diecezji 
akwizgrańskiej. Wraz z gmachami zniszczone zostały seminaria, ko- 
*egia, szpitale, stowarzyszenia religijne.

Do tych zniszczeń wojennych dołączyła się niepewność ustroju po­
litycznego. Konkordat z Rzeszą pozostawił nietknięte konkordaty lo ­
kalne: bawarski, pruski i badeński, którego były one jedynie uzu­
pełnieniem. Pozostał aglomerat układów i konwencyj, z którego 
każda władza okupacyjna wybiera sobie, co je j się żywnie podoba, 
stosując nadto najróżniejsze interpretacje. Całkowita niepewność 
Prawna uwidocznia się zwłaszcza w wypadku opróżnienia się jakiejś 
stolicy biskupiej.

W tych chwiejnych ramach tłoczy się gęsta, niespokojna masa 
ludności. W roku 1939 trzy strefy zachodnie posiadały około 22 mi­
lionów katolików. Obecnie do tej cyfry dołączyło się 3 miliony 
Wysiedleńców.



14 Aleksander Rogalski

Dane statystyczne ogłoszone przez „Faehrmanna“ w marcu 
1947 r. w odniesieniu do 15 diecezyj rzucają interesujące światło na 
siłę liczebną katolicyzmu niemieckiego. Tak więc na 38.700.000 
mieszkańców istnieje tam 16.140.000 katolików, to jest 41,7%. Z wy­
jątkiem Spiry i Rottenburg a diecezje położone przy zachodniej i po­
łudniowej granicy — monasterska, akwizgrańska, trewirska, augs­
burska, monachijska i passawska — posiadają większość katolicką, 
która sięga nawet w Akwizgranie aż do 88%, natomiast diecezje 
środkowe — Bamberg i Fulda — spadły z 40 na 28%, a wschodnie — 
Miśnia i Berlin na 13 i 11%. Siła więc liczebna katolicyzmu niemiec­
kiego mieści się w prowincji nadreńskiej i naddunajskiej.

Nad tą masą katolicką opiekę roztacza w trzech strefach zachod­
nich 22.336 kapłanów świeckich, z tego 7.608 w strefie amerykańskiej, 
7.808 w brytyjskiej i 5.490 we francuskiej oraz 3.268 kapłanów za­
konnych. Jest przeto ich zbyt mało, by mogli podołać olbrzymim 
zadaniom duszpasterskim, zwłaszcza że duchowieństwo kieruje nie 
tylko parafiami, lecz także stowarzyszeniami religijnymi.

Te stowarzyszenia wykazują poważne cyfry. I tak Młodzież Kato­
licka, zrzeszająca wiernych od 10 do 20 lat, liczyła w styczniu 1948 r- 
około miliona członków w trzech strefach zachodnich. W ośmiu die­
cezjach należy do niej 192.000 chłopców na 788.000 ochrzczonych 
i 293.000 dziewcząt na 929.000 ochrzczonych, to znaczy jedna czwarta 
młodzieży męskiej i jedna trzecia młodzieży żeńskiej.

Obecnie nie istnieją w Niemczech syndykaty chrześcijańskie, a ta 
z powodu rozwijania się w każdej ze stref jednolitego ruchu zawo­
dowego. Toteż Kościół stara się utrzymywać w łonie związków zawo­
dowych sieć stowarzyszeń religijnych, będących kontynuacją dawnego 
ruchu syndykalistycznego. Kierują nimi profesorowie ekonomii poli­
tycznej, A. Weber, ks. von Nell-Breuning i ks. biskup Wohlgemuth 
z Fuldy, przewodniczący zarządu głównego związków katolickich 
w Niemczech. W reorganizacji znajdują się również katolickie kor­
poracje rolnicze, prowadzone przez dawnego przywódcę Unii Chrze­
ścijańskiej w Berlinie, Hermesa, przebywającego obecnie w Bad 
Godesberg niedaleko Bonn.

Dużą podnietę w kierunku aktywności socjalnej dla katolicyzmu 
niemieckiego stanowi kontakt katolików z marksistami. W tym 
względzie cytowane przez nas źródło stwierdza, że w Berlinie kontakt



Katolicyzm niemiecki dzisiaj 15

ten przybrał nawet formę współpracy, która posunęła się bardzo 
naprzód od czasu wspólnej walki przeciwko hitleryzmowi. Znajduje 
ona wyraz w pewnych zasadach programowych chrześcijan-socjali- 
stów: Socjalizacja wielkich przedsiębiorstw, zniesienie dziedzictwa 
majątkowego. Wśród katolickich partyj politycznych bardzo zaawan­
sowane wydaje się być Centrum (w Nadrenii-Westfalii), natomiast naj­
bardziej zacofaną — dziesięciokrotnie od niej silniejsza liczbowo CDU 
(zwłaszcza w Bawarii).

Jedną z najsilniejszych federacyj katolickich w Niemczech jest 
Związek Caritas, Deutscher Caritas Verband. W roku 1939 pod jego 
kontrolą znajdowało się 13.712 zakładów, z tego 800 szpitali, 2500 
szkół krawieckich i robót ręcznych, 3.300 przytułków i ogródków 
dziecięcych oraz 5.200 przychodni parafialnych. Większość tych za­
kładów wyszła z wojny cało, a reszta jest w odbudowie. Dzisiaj 
w ramach Caritasu pracuje 120.000 osób, z tego 80.000 zakonników 
i zakonnic, wspomaganych przez 600.000 dobrowolnych pomocników. 
Przyszli oni z pomocą sześciu milionom wysiedlonych. Jest to przy­
kład akcji socjalnej, która zasługuje na wielką uwagę.

Pozostaje sprawa szkól katolickich, na które episkopat niemiecki 
kładł zawsze wielki nacisk. Tak więc w roku 1931 na 52.961 szkól 
Powszechnych 44.379 było wyznaniowych. Odbudowa powojenna 
szkolnictwa wyznaniowego dokonuje się w każdej strefie w odmien­
nym tempie. Wiadomo, że w strefie francuskiej w roku 1947 jedna 
trzecia szkół powszechnych była wyznaniowych oraz 258 szkół śred­
nich. Na trzech wydziałach teologii katolickiej studiuje 520 słuchaczy.

Pozostaje problem katolickich studentów niemieckich. Przedsta­
wia się on nie łatwo. „Świat studentów niemieckich byl zawsze do- 
meną nacjonalizmu — pisze K. I. Hahn w „Les Eglises en Allemagne“ .

Pntaj koncepcje nacjonalistyczne panowały niepodzielnie i każda 
lnna tendencja znajdowała się w defensywie. Wśród studentów kato- 
lickich trzeba więc najpierw poczynić bardzo istotną różnicę pomiędzy 
grupami, które znajdują swój początek w ruchu młodzieżowym 
1 w tzw. „Kartell-Verbaende” , które składają się z „farbentragende 
Studenten” . Te związki są świadomym naśladownictwem zrzeszeń 
»narodowych” studentów i mentalność ich jest równie reakcyjna 
1 nacjonalistyczna jak oblicze innych związków tego typu. Choć 
zostały one dopuszczone do rozwijania działalności pod okupacją



16 Aleksander Rogalski

w pewnej formie, to jednak nie wydaje nam się, by te „Kartell-und Alt- 
Herren-Verbaende“ posiadały jakąkolwiek użyteczność. Reprezentują 
one formę burżuazyjną i staroświecką, a zarazem najczęściej bardzo 
liberalną katolicyzmu, który był zawsze łatwą ofiarą aspiracyj naro­
dowców niemieckich. Jeśli duch tych organizacyj nie ulegnie rady­
kalnej przemianie, nie będzie można po nich spodziewać się pozy­
tywnej działalności.

Całkiem inny natomiast jest charakter studentów, którzy uczestni­
czyli w ruchu młodzieży katolickiej: u nich znajduje się entuzjazm 
duchowy i uczucia społeczne w miejsce skrajnie burżuazyjnych kon- 
cepcyj. Walczyli oni z nacjonalistami, z młodzieżą hitlerowską. Bez 
wątpienia od nich można oczekiwać produktywnych wyników“ 
(s. 85—86), pod warunkiem jednak — zaznacza autor — że młodzież 
ta wyzbędzie się ostatnich śladów zakażenia się młodzieżą hitlerowską, 
mianowicie wojskowego sposobu zachowywania się, a poza tym, że 
uniknie romantyzmu, wyłączającego ją poza ramy rzeczywistości, że, 
przeciwnie, przezwycięży niechęć ido polityki i będzie się przygotowy­
wać do konkretnych zadań politycznych.

Tak się oto przedstawia katolicyzm niemiecki w chwili obecnej od 
strony organizacyjnej. Nie ulega wątpliwości, że stanowi on poważną 
silę materialną, społeczną i kulturalną.

O b l i c z e  d u c h o w e  k a t o l i c y z m u  n i e m i e c k i e g o

Podaliśmy garść informacyj, dotyczących organizacyjnej strony 
katolicyzmu niemieckiego w dobie dzisiejszej oraz jego siły mate­
rialnej. Obecnie zajmiemy się sprawą intensywności życia r e l i g i j ­
n e g o  katolików niemieckich a więc tym, co stanowi w ogóle o sile 
lub słabości wszelkiej wiary.

Prof. Le Bras ze Sorbony, światowy sławy socjolog religii, autor 
niezwykle ciekawego studium pt. „Położenie i rola Kościołów 
w Niemczech” , zamieszczonego we wspomnianej już zbiorowej 
pracy „Les Eglises en Alleinagne“ , nie zadowoli! się — i słu­
sznie _  oficjalną cyfrą ochrzczonych w kościele katolickim, lecz idąc 
za wzorem statystyk religijnych we Francji postanowił zastosować 
do katolików niemieckich poczwórną klasyfikację po to, by się do­
wiedzieć, ilu jest wśród metrykalnych katolików niemieckich: 1. kon­
formistów sezonowych, zadowalających się aktami uroczystymi



Katolicyzm niemiecki dzisiaj 17

(chrzest, pierwsza komunia św., małżeństwo, pogrzeb); 2. praktykują­
cych regularnie, tj. chodzących co niedziela na mszę św. i raz na 
rok około Wielkiej Nocy idących do spowiedzi św.; 3. pobożnych, 
przystępujących często do Stołu Pańskiego, należących do bractw 
kościelnych itd.; 4. oderwanych od Kościoła w sposób całkowity, nie 
praktykujących nawet w tak wyjątkowych wypadkach jak ci z pierw­
szej kategorii. Niezależnie od niego autor uwzględnia! w każdej kate­
gorii i na każdym terytorium płeć, wiek, klasę społeczną i zawód.

Rzecz jasna, trudno było nawet pokusić się o zebranie odpowied­
nich danych z wszystkich prowincyj niemieckich w obecnym okresie 
Powojennym. (Przed wojną nie byłoby to niemożliwe, gdyż wycho­
dzący stale „Kirchliches Handbuch” ogłaszał dane tego rodzaju 
z każdej diecezji. Handbuch, zawieszony w r. 1943, będzie dopiero 
wznowiony). W braku tego pierwszorzędnego źródła autor korzystał 
z cząstkowych danych, udzielonych mu przez biskupów kilku diecezyj. 
Oto niektóre z nich:

Diecezja fryburska liczyła w r. 1946 na 1.623.000 ochrzczonych 
katolików 941.600 przystępujących raz na rok do spowiedzi i 872.700 
uczęszczających na mszę w niedzielę. W Badenii 72°/o katolików spo­
wiada się raz na rok, wynosi to 58% ogółu ludności. Procent regu­
larnie praktykujących wynosi od 67 do 53. W diecezji mogunckiej 
spowiada się tylko 39% katolików.

Ogólna liczba rocznych komunii we Fryburgu świadczyć się zdaje 
u bardzo rozpowszechnionej pobożności: 23.855.000 w r. 1946.

Oficjalnych odstępstw jest mało, lecz istnieje duże niebezpieczeń­
stwo w odniesieniu do trwałości i spoistości grupy katolickiej, a to 
w postaci małżeństw mieszanych, które cechuje duża liczebność. Np. 
J  Moguncji 35% małżeństw jest mieszanych i 41% ochrzczonych 
zieci pochodzi z tych właśnie małżeństw.

Ryłoby rzeczą niezmiernie interesującą, gdyby można było się do­
wiedzieć, jak wygląda nasilenie religijności w poszczególnych klasach 
społecznych katolików niemieckich. Niestety informacje co do tego 
Są bardzo fragmentaryczne. Wiadomo więc, że klasa robotnicza 
w Westfalii wypełnia praktyki religijne i że najniższy stan praktyk 
wykazują studenci w Moguncji. Ogółem rzecz też biorąc jest pewne, 
2e liczba katolików czysto nominalnych w Niemczech jest poważna, 
moźe ich jest nawet połowa, że generacje, dotknięte przez hitleryzm,

2 Z jcU  1 M yil



18 Aleksander Rogalski

zachwiały się mocno w wierze, że w tym zakresie występują duże 
różnice między poszczególnymi krajami niemieckimi, a nawet w obrę­
bie jednej i tej samej diecezji: w diecezji mogunckiej, zależnie od 
dekanatu, procent przystępujących tylko raz na rok do spowiedzi 
waha się od 59 do 11.

Tylko obserwujący regularnie przepisy Kościoła mogą być uznani 
za faktycznych katolików — powiada słusznie autor cytowanej roz­
prawy. W Niemczech wynoszą oni niespełna połowę, co stanowi jedną 
szóstą ogółu ludności. Co przedstawia ta frakcja w rzeczywistości 
w potencjale Niemiec? Oto pytanie, na które próbuje autor dać pewną 
odpowiedź.

Najpierw sprawa jedności organicznej i bogactwa życia.
Jedność społeczna katolicyzmu niemieckiego uległa poważnemu 

zachwianiu. Okazuje się, że wspólnota narodowa i wyznaniowa me 
wystarczą do tego, by ludzie poczuli się sobie naprawdę bliscy wza­
jemnie, jeśli dzielą ich warunki gospodarcze, obyczaje i zwyczaje, 
cechy etniczne, dialekt, przeżycia historyczne itd. Widać to w każdym 
razie na przykładzie katolików niemieckich. Katolicy wysiedleńcy 
stanowią w autochtonnej społeczności niemieckiej diasporę. Katolicy 
sudeccy, odznaczający się pod wpływem braku konfliktów religijnych 
i pod wpływem józefinizmu miękką i ckliwą religijnością, współżyją 
źle z pobożnymi katolikami nadreńskimi. Niemców znów ze Śląska 
izoluje od nowego środowiska cały ich folklor. Z drugiej zaś strony 
miejscowi katolicy z niechęcią witali współwyznawców z innych stron, 
bo zmuszeni są dzielić się z nimi swoimi zasobami.

Tak więc niemal w każdej diecezji w Niemczech katolicyzm przed­
stawia się nader różnolicie. Nadto wpływy z zewnątrz jeszcze bardziej 
osłabiają spoistość katolicyzmu niemieckiego. Wystarczy też wymie­
nić fakt, że np. katolicy sudeccy mają do dyspozycji w promieniu 
20 kilometrów wyłącznie kaplice i szkoły protestanckie.

A jaką wartość przedstawia kler niemiecki?
Znana działaczka i publicystka katolicka, Ida Fryderyka Goerres 

przeprowadziła badania, by znaleźć odpowiedź na pytanie, dlaczego 
dla tak wielu dzisiejszych katolików niemieckich sentire cum Ecclesiu, 
świadome, radosne współżycie z Kościołem, jest tak trudne lub wręcz 
niemożliwe. Odpowiedzi szukała w najrozmaitszych kręgach i gru­
pach, w listach i rozmowach z wieloma ludźmi, przeważnie z aktyw­



Katolicyzm niemiecki dzisiaj 19

nymi współpracownikami przy rozmaitych zadaniach kościelnych, 
których zapytywała o ich opinie i doświadczenia, odniesione z włas­
nych terenów, wśród młodzieży i w życiu powszednim.

Wynik był zaskakujący. Oto, co ona sama na ten temat pisze: 
„Oczekiwano wielu rzeczy: trudności dogmatycznych, niezadowolenia 
z kościelnego ustawodawstwa małżeńskiego, dyskusji nad katolicką 
postawą wobec eugeniki, politycznych błędów lat dawnych, znanych 
zatargów nauki z popularnymi „dogmatami“ , które ogół uważa za 
nauki przyrodnicze. Zamiast tego wciąż ta sama ze zdumiewającą 
i zastraszającą melancholią się pojawiająca odpowiedź: rozczarowanie 
do ks ięży...“  („Frankfurter Hefte“ , 3/1947).

O co głównie idzie? Otóż Ida Goerres oskarża księży przede 
wszystkim o bezduszność, formalizm i rutynizm w zakresie liturgii,
0 daleką od życia gadaninę, skleconą z przestarzałych książek homi- 
Hjnych, która zastąpić ma kazania, naszpikowaną płaskimi anegdo­
tami, dającymi upust samochwale mówcy, lub utrzymaną w żargonie 
modnej aktualności w rodzaju tej, jaką zaprezentował pewien kazno­
dzieja w Berlinie w dzień Nowego Roku w kościele przepełnionym 
ttumem wiernych, gdy mówił o Chrystusie, jako o „boskim wodzu 
naczelnym, który z wieży pancernej Tabernaculum miota w świat 
swój płomienny rozkaz: „Christus, der goettliche Feldherr, der aus 
dem Panzerturm des Tabernakels sein Kommando zuendend in die 
Welt schleuderte. . . ”

Księża opuścili i zmarnowali tyle okazyj do głoszenia prawdy 
ludziom, którzy przeżyli straszliwe wstrząsy i którzy nigdy w życiu 
swym nie byli tak gotowi do przyjęcia tej prawdy jak wówczas, 
biedzą o tym żołnierze, jeńcy wojenni i uciekinierzy. Są wprawdzie
1 doświadczenia pozytywne. Ale dlaczego są one tylko wyjątkiem? 
~~ zapytuje się I. Goerres. Dlaczego dobre kazanie jest już w nor- 
malnej pracy duszpasterskiej wyjątkiem? „Dlaczego oddycha się
2 ulgą, gdy się przypadkowo wysłuchało w obcym kościele porząd- 
nego kazania, — nie mówię wcale: pięknego, mądrego, uczonego, nie, 
jedynie teologicznie nienagannego, :nie odpychającego, pobożnego
azania bez frazesów i fałszywych tonów, takiego, nad którym nie 

Potrzeba się złościć i którego nie zapomina się zupełnie już na drodze 
między ławką a drzwiami kościoła. . .  Lecz z klasztorami nie jest, 
niestety, wiele lepiej — oddycha się z ulgą i dziękuje Panu Bogu,



20 Aleksander Rogalski

gdy wraca się stamtąd nie z przykrym smakiem w ustach i z gorzkim, 
trudnym do odparcia sądem o bolesnych przeciwieństwach między po­
bożną formą a nieuczciwą, nieprawdziwą, niereligijną postawą wobec 
ludzi. . („Brief ueber die Kirche“ , „Frankfurter Hefte“  8/1946).

A jak wygląda postawa społeczna i poczucie sprawiedliwości du­
chownych w dziedzinie praktycznej, na terenie instytucji? Wygląda 
tak, jakby „życie duchowe“ i praktyczne stanowiły dwie o całe niebo 
rozdzielone sfery, z których się jedna z drugą nie krzyżuje.

„Wszystkie rzeczowe statystyki z osiągnięć kościelnych nie mogą 
z oczu usunąć faktu — pisze nam Ida Goerres — że tutaj istotnie 
kryje się punkt bolesny. Jeśli przed wojną pewna działaczka spo­
łeczna w wielkim mieście niemieckim w poszukiwaniu przytułku dla 
młodej nieślubnej matki, która czekała na rozwiązanie, zwracała się po 
kolei do siedemnastu zakładów klasztornych i szesnaście razy ją sta­
nowczo odprawiono z niczym, ponieważ na — pierwsze pytanie. 
„Kto pokryje koszta?“ nie mogła udzielić żadnej wiążącej odpowie­
dzi, lecz „ty lko “ zapewnienie, że o to się postara, i jeśli dopiero 
siedemnasta przełożona okazała gotowość przyjęcia „w  imię Boże“ 
ryzyka — wówczas coś jest tu nie w porządku.

W słusznych zaś zresztą wysiłkach o szkołę katolicką, ileż klei 
wykazywał ciasnoty i fanatyzmu, wstecznictwa i zacietrzewienia.

Zatwardziałość serca, cechująca tak wielu duchownych niemiec­
kich, napełnia Idę Goerres największym rozgoryczeniem. Ta przywara 
zastąpiła skutecznie dawną symonię, lichwiarstwo i rozpustę kleru. 
Brak dobroci, miłości, współczucia i wczucia się w cudzą niedolę sta­
nowi z punktu widzenia ludzkiego i chrześcijańskiego bolesny i prze­
rażający niedostatek. Jest on nawet tragiczny, jeśli stanowi objaw 
także braku miłości Boga, Wystarczy zapytać ludzi, którzy naj- 
gorliwiej pracują w dziedzinie miłosierdzia, gdzie -najmniej zrozu­
mienia znaleźli dla swoich wysiłków, a zamiast tego nawet czynny 
opór przeciwko nim, serca opancerzone sytością i gnuśnością. Odpo­
wiedzą,, że u księży: „Zapytajcie się sióstr gminnych i pomocnic dusz­
pasterzy, a będziecie zdziwieni rozgoryczeniem, jakie ogarnia ludzi 
najczystszej woli i największej ofiarności po paru latach ścisłej współ­
pracy z księżmi, rozczarowaniem, graniczącym nawet ze zwątpieniem 
u młodych, uczciwych ludzi, którzy chcieli oddać, co mają najlepszego, 
w służbę przy winnicy Pańskiej. Co łamie stopniowo ich radość, ich



Katolicyzm niemiecki dzisiaj 21

ufność i szacunek? Bynajmniej nie jaskrawa ziość, lecz zimno i za­
twardziałość, sobkowskie wygodnictwo i obojętność tak wielu dusz­
pasterzy ..

Znamionująca zaś inny rodzaj księży autorytatywność, zarozumia­
łość i nietolerancyjność nasuwa Idzie Goerres „bardzo złośliwe, lecz, 
niestety, niezupełnie nietrafne słowo: „ k l  e r y k o - f a s z y z m “ . 
Uderza bowiem, że księża niemieccy o wiele więcej wykazują gorli­
wości i czujności, jeśli idzie o pozycję polityczną Kościoła aniżeli 
w odniesieniu do rozwoju Królestwa Bożego w duszach ludzkich; bar­
dziej ich obchodzi czysto strategiczny stosunek do świata aniżeli dusz­
pasterski.

Przedstawiony tu pokrótce artykuł Idy Goerres o Kościele kato­
lickim w Niemczech wywołał tam ogromne wrażenie: posypały się 
repkki i gromy na autorkę, ale przeważały głosy, przyznające je j 
zupełną słuszność. Nie brakło nawet księży, którzy wyznawali: mea 
culpa.

Przedmiotem gwałtownej krytyki stają się również stare organi­
zacje katolickie. „Nie dajcie się zwieść — pisał do autora studium 
°  »Położeniu i roli kościołów w Niemczech”  pewien lekarz — na­
szym związkom i stowarzyszeniom katolickim. To są starożytności 
Pozbawione prawdziwego życia, podtrzymywane przez rutynowany 
kler pod naczelnym kierownictwem takiego lub innego prałata ex- 
aazisty!“

Lecz trzeba przyznać, że są także objawy odrodzenia. Przeszkody 
' Pęknięcia konstytucyjne rozwijają poczucie jedności, konieczność 
współżycia ze świeżo przybyłymi współwyznawcami wznieca solidar­
ność i caritas katolicką. Kontakt z protestantami wytwarzać może 
Poczucie wspólnoty duchowej. Dyskusje z marksistami wzbogacają 
obydwu partnerów. Z opozycji względem kleru rodzi się apostolat 
świeckich, który stanowi poważne zjawisko niemieckiego życia kato­
lickiego.

Oczywiście, nie znaczy to, by tym samym już kler utracił swe 
znaczenie: w niemieckich masach katolickich zachowuje on nadal duży 
Prestiż.

Znamienne jest, że spadła poważnie liczba apostazyj oficjalnych, 
w diecezji mogunckiej przypadło na ogólną liczbę 450.000 katolików 
w roku 1931 _  1.648 apostazyj, w r. 1941 — 2.477. W tych samych



22 Aleksander Rogalski

latach cyfra nawróceń spadła z 285 na 96. Natomiast odwrotnie 
w r. 1946 na 219 wystąpień było 1.483 nawróceń. Dalej, krzywa ko­
munii, spadająca w latach od 1936 do 1940, zaczęła się odtąd pod­
nosić.

Wreszcie wspomnieć trzeba o tłumnych procesjach Bożego Ciała,
0 pielgrzymkach i kongresach, o próbach przeniknięcia do związków 
zawodowych i do fabryk, a na koniec o twórczości teologów w ro­
dzaju Guardiniego, o 52 periodykach katolickich i o 22 organach die­
cezjalnych w trzech strefach.

Katolicyzm niemiecki więc wykazuje nie tylko objawy formalizmu
1 sklerozy, lecz także pewnej siły i dynamiki.



Tadeusz Lehr-Splawiński

PATRIARCHAT FOCJUSZA A SPRAWY SŁOWIAŃSKIE
W  IX WIEKU

Pierwsza połowa w. IX była okresem stopniowego odradzania się 
i rozkwitu życia religijnego oraz literackiego i naukowego w Bizan­
cjum. Po długotrwałych wstrząsach i zaciekłych walkach między prze­
ciwnikami a obrońcami czci obrazów świętych (tzw. ikonoklastami
1 ikonodulami) wracała powoli w całym państwie — a zwłaszcza 
w stolicy — równowaga duchowa, ustalona i — zdawało się — osta­
tecznie zabezpieczona przez uchwały ortodoksyjne soboru nicejskiego
2 843 r. Ale zadatki tego odrodzenia życia kulturalnego były znacznie 
starsze. Tkwiły one już w ostatnich latach w. VIII, kiedy to opozycja 
intelektualna skierowana przeciw naciskowi „obrazoburców“ , popie­
ranych wszelkimi środkami przez rządy cesarskie, a skupiająca się 
Przez czas dłuższy poza granicami cesarstwa, głównie w Palestynie 
°koło klasztoru św. Sawy w Jerozolimie, zaczęła przenikać do samej 
stolicy, znajdując tutaj tak samo żywe oparcie wśród kleru zakonnego 
ty monasterach, jak Sakudion a potem sławny Studion, gdzie żył 
' działał słynny myśliciel i reformator życia zakonnego a zarazem 
Promotor ruchu literackiego i naukowego, św. Teodor, zwany Studytą. 
Jego pisma filozoficzne i ascetyczne zyskują rozgłos coraz większy 
' działają podniecająco na twórczość literacką wśród przeciwników 
obrazoburstwa. Występują pisarze polemiczni i ascetyczni, jak wy­
gnany ze stolicy przez cesarza Michała patriarcha Nicefor, hagiogra­
fowie, jak Grzegorz Dekapolita, Hilarión, Eutymios z Sardes, Mikołaj 
Studyta i inni.

Około wielkiego Teodora a za jego podnietą krzewi się poezja 
religijna, hymnografia, a w ślad za inią poczyna także odżywać 
Poezja pół-świecka w postaci epigramów, których szereg wyszedł 
sPod pióra samego Studyty, epitafiów i poematów, charakterystycz­
nych dla twórczości słynnej siostry zakonnej Kasji, niedoszłej cesa­
rzowej, czy poetów syrakuzańskich Grzegorza i Teodozego albo rów- 
meż Sycylijczyka Jana Hymnografa. Twórczość ta wiąże się wpraw­



24 Tadeusz Lehr - Spławiński

dzie jeszcze w znacznym stopniu z życiem religijnym, ale raz po raz 
przełamuje jego ramy i wkracza w dziedziny czysto świeckie. Bardziej 
jeszcze dotyczy to prac historyczno-kronikarskich, jak dzieła 
patriarchy Nicefora, czy gramatycznych, jak traktaty Teognosta Gra­
matyka, zwłaszcza zaś patriarchy jerozolimskiego Michała Synkellosa, 
gorliwego przy tym obrońcy czci obrazów. Dalej oczywiście od prac 
pobożnych mnichów szła w kierunku laicyzacji z natury rzeczy twór­
czość literacka obozu obrazoburczego, której jednak bliżej nie znamy 
poza pośrednio zachowanymi fragmentami, jakie ocalały od zniszczenia 
po ostatecznym zwycięstwie kierunku ortodoksyjnego („ikonodulów“ ). 
Obrazoburstwo, unikając nie tylko w sztukach plastycznych, ale w zna­
cznym stopniu także w twórczości literackiej elementów hagiograficz- 
nych, skierowało uwagę artystów i pisarzy w stronę motywów klasycz­
nych, nawiązujących do tradycji starogreckich, zwłaszcza aleksandryj­
skich. Wzrosło zainteresowanie poezją świecką, opartą na wzorach 
klasycznych, wzmogły się studia literatury klasycznej nie tylko pięknej, 
ale i naukowej, i to zarówno w zakresie filologicznym jak i przyrod­
niczo-matematycznym. Do wzmocnienia tych tendencji przyczyniały się 
nadto coraz silniejsze wpływy wschodnie, w szczególności arabskie, 
oddziałujące poprzez ludność grecką, rozsypaną szeroko po wszyst­
kich dawnych prowincjach azjatyckich, które wpadały stopniowo w ręce 
wyznawców proroka. Wszystkie te czynniki świeckie oddziaływały 
w małym tylko stopniu na sfery duchowne, skupiające się po klasz­
torach a stanowiące do niedawna główną ostoję życia umysłowego, 
ale pobudzały przede wszystkim do działania kola świeckie, przyczy­
niając się tym sposobem do nie znanego dotąd upowszechnienia ku l­
tury umysłowej w coraz szerszych warstwach społeczeństwa.

W parze z tym ruchem szła reforma nauczania wyższego, które 
skupione od dawna wyłącznie w rękach duchowieństwa zakonnego, 
doznało początkowo ciężkich ciosów ze strony cesarzy-obrazoburców 
— Leon Izauryjski zamknął nawet i zniósł całkowicie istniejący od 
w. V uniwersytet w Konstantynopolu — ale pod koniec ich ery 
w związku z pogłębianiem się życia umysłowego nastąpiło w tym 
względzie korzystne przesilenie: ostatni z „ikonoklastów“ na tronie, 
cesarz Teofil, miał pełne zrozumienie dla nauki i je j potrzeb i stwo­
rzył na nowo w Konstantynopolu ośrodek studiów wyższych, w któ­
rym rolę główną grał znakomity matematyk i przyrodnik Leon zwany



Patriarchat Focjusza a sprawy słowiańskie w IX  w. 25

Filozofem. Uczony ten także po upadku obrazoburstwa — złożony 
wprawdzie przez nowego „ikonodulskiego“ patriarchę z tronu arcy­
biskupiego w Salonikach — zachował nadal przewodnie stanowisko 
w ruchu naukowym bizantyńskim w drugiej połowie w. IX, a w latach 
60-ych objął kierownictwo w nowym uniwersytecie carogrodzkim, za­
łożonym około 864 r. za panowania Michała III przez wszechpotężnego 
wuja cesarskiego Bardasa, jednego z najbardziej niemoralnych in try­
gantów politycznych, ale wielkiego miłośnika i protektora nauk. Uni­
wersytet skupił w swych murach zaraz na początku swego istnienia 
szereg znakomitych uczonych, przeważnie uczniów Leona, jak mistrz 
w geometrii Teodor, astronom Teodegios i gramatyk Kometas; kw itły 
w nim też nauki prawne i teologiczne, szczególnie ważne w pań­
stwie, w którym sprawy religijno-kościelne grały zawsze tak wybitną 
rolę. Wpływ jego na ruch umysłowy w państwie był ogromny: stał 
się on z jednej strony oparciem dla organizacji szkolnictwa niższego 
(średniego), uniezależnionej od kleru zakonnego, który monopolizował 
dotąd w swoich rękach prawie w całości nauczanie; z drugiej zaś 
skupiał w swych murach spory zastęp żądnej nauki młodzieży, spośród 
której wyrosło wkrótce wielu znakomitych mężów, jacy wywarli do­
niosły wpływ na dalsze, tak świetne, dzieje kulturalne i polityczne 
resarstwa pod berłem dynastii macedońskiej, a przez to na dzieje 
znacznej części Europy wschodniej i środkowej.

Do mężów tego formatu, ukształconych w szkole carogrodzkiej 
ł-eona Filozofa i je j zawdzięczających kapitał intelektualny, który 
Pozwolił im — po części mimowiednie — wytyczyć na długie wieki 
°drębne drogi rozwoju kultury duchowej chrześcijańskiego wschodu 
a w jego obrębie znacznego odłamu świata słowiańskiego -— należeli 
w pierwszym rzędzie dwaj twórcy przełomowych, choć odmiennych 
c° do tendencji i zasięgu, przemian na polu kościelno-religijnym: 
słyniny herezjarcha Focjusz i genialny „apostoł słowiański“  Konstan­
tyn, zwany później Cyrylem.

Focjusz, jeden z najbardziej wykształconych i najświetniejszych 
umysłów współczesnych, uczony filozof i znakomity wykładowca 
w szkole Leona, znalazł wśród zatargów wszechpotężnego w państwie 
'"mja cesarskiego Bardasa z patriarchą Ignacym dogodne pole dla 
zaspokojenia swej ambicji, dając się użyć za narzędzie jego polityki, 
która miała się stać siłą wypadków zarzewiem zatargu z Rzymem



26 Tadeusz Lehr - Spławióski

i podbudową do zerwania między Kościołem wschodnim a zachodnim. 
Po nielegalnej detronizacji patriarchy Ignacego w 858 r. Focjusz wy­
niesiony na tron patriarszy szukał wprawdzie z początku w Rzymie 
oparcia przeciw potężnej opozycji wśród bizantyńskiego kleru, szcze­
gólnie zakonnego, i doprowadził nawet przejściowo do zgody lega­
tów papieskich na usunięcie Ignacego na synodzie konstantynopoli­
tańskim w 861 r., ale później gdy papież Mikołaj I — jeden z naj­
wybitniejszych papieży średniowiecza — nie dając się zwieść pozo­
rom legalności obłożył go klątwą (na synodzie laterańskim 813 r.) 
i zażądał restytucji patriarchy Ignacego, Focjusz nie wahał się z za­
targu w gruncie rzeczy osobistego uczynić zagadnienie narodowo- 
państwowe, rozniecając od dawna drzemiące w Carogrodzie niechęci 
przeciw Rzymowi i przeciw głoszonej stamtąd zasadzie prymatu pa­
pieża w całym świecie chrześcijańskim. Oliwy do ognia dolały jeszcze 
usiłowania Mikołaja I zmierzające do wciągnięcia świeżo nawróconej 
Bułgarii w orbitę wpływów Kościoła rzymskiego. Motywy te zużyt­
kował Focjusz w encyklice do patriarchów Wschodu, atakując ostro 
„uroszczenia”  rzymskie. Zwołany następnie sobór w Konstantynopolu 
w 867 r. orzekł zerwanie z Rzymem i obłożył klątwą papieża.

Było to jednak apogeum powodzeń Focjusza. Już w chwili triumfu 
brakło głównej podpory politycznej jego stanowiska wskutek śmierci 
Bardasa, zamordowanego jeszcze w 866 r., a w kilka miesięcy po 
zamknięciu soboru, k tóry proklamował schizmę, runął drugi filar, na 
którym opierał się nowy patriarcha: kapryśny i niezrównoważony ce­
sarz Michał III zginął pod ciosami spiskowców, których przywódcą 
był ulubieniec jego i uznany przezeń współrządcą, „magistros”  Bazyli 
Macedończyk. Zasiadł on na tronie pod imieniem Bazylego I, dając po­
czątek tzw. macedońskiej dynastii, która panować miała prawie dwa 
wieki. Przewrót ten pociągnął za sobą upadek Focjusza i chwilowy 
powrót do normalnych stosunków z Rzymem. Na tronie patriarszym 
zasiadł z powrotem zdetronizowany poprzednio stary patriarcha 
Ignacy. Rola Focjusza nie była wprawdzie bezpowrotnie skończona, 
ale późniejszy okres jego działalności nie obfitował już w tak donio­
słe wypadki jak okres pierwszy, który stał się zadatkiem później­
szego, trwałego już zerwania między Kościołem wschodnim a za­
chodnim, a niezależnie od tego wywarł wpływ decydujący na przebieg 
dwu spraw epokowej doniosłości dla rozwoju kulturalnego i naro­
dowego ludów słowiańskich nie tylko podówczas, ale na długie wieki.



Patriarchat Focjusza a sprawy słowiańskie w IX  w, 27

Z pierwszym okresem rządów patriarszych Focjusza wiąże się fakt, 
który choć nie miał wpływu na tok ówczesnych wypadków w Bizan­
cjum i nie odegrał szczególniejszej roli w działalności patriarchy, ale 
w skutkach swoich, przełomowych dla ukształtowania kulturalnych 
i politycznych stosunków całej Europy południowej i wschodniej, 
Przetrwać miał nie ty lko  burzliwy okres rozpadu jedności kościelnej, 
ale i samo istnienie „wiecznego“ — jak się wówczas zdawało — cesar­
stwa bizantyńskiego. Faktem tym była wyprawa misyjna na Morawy, 
przedsięwzięta około 863 r. przez Konstantyna, jednego z najznako­
mitszych uczniów Focjusza z wszechnicy carogrodzkiej, i brata jego 
Metodego, niewątpliwie z wiedzą i poparciem patriarchy. Misja ta nie 
była zresztą za rządów Focjusza zjawiskiem odosobnionym.

Działalność misyjna Kościoła bizantyńskiego, dawniej niezbyt ożywiona, 
wzmogła się znacznie od początku jego rządów, z pewnością nie bez 
świadomych dążeń nowego patriarchy, który widział w niej bez wąt­
pienia nie tylko obowiązek moralno-religijny, ale także ważny środek 
dla wzmożenia prestiżu Kościoła i państwa bizantyńskiego u naro­
dów ościennych, co było zawsze motywem nieobojętnym w jego dzia­
łalności. Znane są z tych czasów wyprawy misyjne do Chazarów na 
Krymie, do Arabów i innych plemion muzułmańskich w Azji zachód- 
olej; znane są prace zmierzające do chrystianizacji Bułgarów i ple­
mion słowiańskch, które osiadły w Grecji. Wyprawy te przynosiły 
oie zawsze pomyślne wyniki, ale rozgłos ich musiał się rozchodzić sze­
roko i dotrzeć mógł bez wątpienia także na Morawy, z którymi — 
jak wykazały wykopaliska lat ostatnich — łączyły cesarstwo żywe 
stosunki handlowe, a — wobec antagonizmu morawsko-bułgarskiego — 
2aPewne też i niejakie kontakty polityczne. Na tym tle prawdopo­
dobnie powstała na dworze księcia morawskiego Rościsława myśl 
sProwadzenia misjonarzy bizantyńskich, których działalność prócz 
Pogłębienia wiary chrześcijańskiej w jego państwie mogłaby mu też 
Przynieść korzyści w polityce wewnętrznej jako przeciwwaga wobec 
wPływów duchowieństwa niemieckiego, dawniej już tam zakorzenio- 
nych a niebezpiecznych ze względu na zagrażającą niepodległości Mo- 
raw ekspansję polityczną Niemiec karolińskich.

Kiedy poselstwo morawskie przybyło z tym żądaniem do Konstan­
tynopola, sprawa musiała się z natury rzeczy oprzeć o patriarchę 
1 micjatywie Focjusza przypisać zapewne należy, że misję tę powie­



28 Tadeusz Lehr - Splawiński

rzono Konstantynowi, który wedle świadectwa najważniejszego w tym 
wzglądzie źródła, słowiańskiego jego Zywotu, pozostawał z Focju- 
szem w bliskich stosunkach jako jego dawny uczeń. Brał też on — 
jak świadczy to samo źródło — już przedtem udział w dwu podob­
nych podróżach misyjnych do Arabów i  do Chazarów na Krymie, które 
wiązały się z pewnością z ogólnym programem prac misyjnych pa­
triarchy. Możliwe też, że w związku z zabiegami Focjusza o chrystiani­
zację Bułgarii, zamieszkałej poza nieliczną grupą rządzącą przez lud­
ność słowiańską, stać mogły początki prac Konstantyna nad alfabetem 
słowiańskim i pierwszymi przekładami ewangelii na mowę słowiańską, 
które mogły mieć na celu ułatwienie działalności misyjnej na tym 
terenie. Myśl tę nasuwa zwłaszcza fakt, że między przybyciem posel­
stwa morawskiego do Carogrodu, datowanym na r. 863, a wyprawą 
Konstantyna i Metodego na Morawy w 864 r. zbyt mało pozostawało 
czasu na tak żmudne i tyle wysiłku wymagające przygotowania. Można 
więc ze znacznym prawdopodobieństwem przypuszczać, że początki 
misji Konstantyna i Metodego — do chwili podjęcia podróży na Mo­
rawy — pozostawały w znacznym stopniu pod auspicjami patriarchy 
Focjusza.

Z chwilą jednakowoż przybycia obu braci na miejsce przezna­
czenia wpływy dawnego mistrza musiały ustać, urwał się bowiem 
z jednej strony bezpośredni z nim kontakt, z drugiej zaś stosunki, 
jakie zastali oni na terenie swej działalności, wymagały szukania po­
parcia z innej strony — zmusiły ich do zwrócenia oczu ku Rzymowi. 
Dalsza działalność misyjna w kraju przesiąkniętym wpływami Kościoła 
łacińskiego a potem — już po śmierci Konstantyna — praca nad or­
ganizacją kościelną na Morawach musiały się odbywać w oparciu 
o kurię papieską: wpływy bowiem kościelne i polityczne bizantyń­
skie nie oddziaływały w dostatecznej mierze na stosunki wewnętrzne 
w państwie morawskim. Dopiero po latach kilkunastu sędziwy już 
metropolita morawski Metodiusz, młodszy brat Konstantyna i wierny 
kontynuator jego pracy apostolskiej, uwikłany w ciężkie starcia w ło­
nie Kościoła morawskiego, nawiązuje znów dorywczo kontakt z daw­
nym promotorem ich misji Fociuszem, podówczas na nowo zasiada­
jącym na tronie patriarszym. Dzieje się to około r. 880 w czasie 
podróży Metodego do Konstantynopola, o której wiemy ze źródeł 
tylko tyle, że metropolita morawski przyjęty był łaskawie przez cesa­
rza Bazylego i patriarchę Focjusza, którzy zatrzymali w stolicy dwu



Patriarchat Focjusza a sprawy słowiańskie w IX  w. 29

jego uczniów wraz z liturgicznymi księgami słowiańskimi. Jeśli nawet 
przyjmiemy w pełni te informacje „Żywotu” Metodego, to i tak 
trzeba stwierdzić, że podróż ta nie przyniosła żadnej trwalej ulgi 
w trudnym położeniu Metodego w zatargach morawskich a jego ze­
tknięcie się z Focjuszem było tylko przejściowym epizodem w końco­
wej fazie jego działalności, bez istotnego znaczenia.

Tak się przedstawiają w świetle dostępnych nam źródeł ramy 
zewnętrzne, w jakie ująć można związek misji morawskiej braci so- 
łuńskich z działalnością Focjusza jako patriarchy. Jakie jednak 
związki wewnętrzne mogły łączyć oba te tak doniosłe fakty dziejowe, 
trudno dociec. Zarówno główne źródła słowiańskie, jakim i rozporzą­
dzamy, „Żywoty“ Konstantyna i Metodego, jak jedyne niezależne od 
nich świadectwo łacińskie bibliotekarza Anastazego, który miał moż­
ność w czasie pobytu Konstantyna w Rzymie otrzymać od niego bez­
pośrednio pewne informacje, upoważniają do mniemania, że mimo 
bliskich stosunków, łączących Konstantyna z Focjuszem, nie był on 
jego bezkrytycznym zwolennikiem, ale umiał w wielu wypadkach 
(np. w sprawie nauki o dwoistości duszy ludzkiej) zachować nieza­
wisłość sądu. Jeśli zaś w innych szczegółach obaj bracia w nauczaniu 
swoim na Morawach szli stanowczo w kierunku ujęć Kościoła grec­
kiego (z nieuznawaniem formuły „Filioąue“ włącznie), to nie przeszka­
dzało im dla swej działalności misyjnej i kościelno-organizacyjnej 
szukać konsekwentnie oparcia w Rzymie, z którym stosunki w pierw­
szym okresie patriarchatu Focjusza stawały się coraz bardziej napięte, 
aż doprowadziły do zerwania w r. 867, t j.  właśnie wtedy gdy Kon­
stantyn i Metody odbywali podróż „ad limina Apostolorum“ , pod­
dając się całkowicie jurysdykcji papieskiej. Wydaje się więc, że spory 
dogmatyczne i kompetencyjne między Bizancjum a Rzymem, wów­
czas jeszcze dalekie od ostatecznego rozstrzygnięcia, nie miały istot­
nego wpływu na treść wewnętrzną ich pracy apostolskiej, a współ­
działanie Focjusza z ich akcją ograniczało się właściwie tylko do 
Pierwszych je j momentów przygotowawczych i organizacyjnych, dal­
szy zaś je j rozwój i kierunek zależał w zupełności od ich własnych 
Przekonań i metod działania.

Na ten sam okres czasu co współdziałanie Focjusza w organizacji 
Wyprawy misyjnej braci sołuńskich na Morawy przypada też udział 
jego w innej, niemniej doniosłej dla przyszłości ludów słowiańskich



30: Tadeusz Lehr - Spławiński

akcji kościelno-polity-cznej: w chrystianizacji Bułgarii. I tutaj też — 
i to w formie znacznie ostrzejszej niż w sprawie morawskiej — 
wystąpił moment rywalizacji Kościoła wschodniego: z zachodnim. Po­
czątki akcji nawracania Słowian bułgarskich na chrześcijaństwo wy­
szły bez wątpienia z Bizancjum: stamtąd przenikały od pierwszych 
dziesiątków lat na tereny bułgarskie coraz silniejsze wpływy wiary 
Chrystusowej, ale w chwili, kiedy władca Bułgarów Borys doszedł 
do przekonania, że nie może dłużej zwlekać z chrystianizacją swego 
państwa, otoczonego zewsząd przez potężne chrześcijańskie orga­
nizmy państwowe, przejawił on znamienne wahanie, czy ma się zwią­
zać w tym względzie z terytorialnie bliskim i przez to politycznie 
zbyt może niebezpiecznym Bizancjum czy też ze znacznie odleglej­
szym i dlatego politycznie niegroźnym Rzymem. Obawa przed zbytnim 
uzależnieniem się od bezpośredniego sąsiada z początku przeważyła 
szalę na korzyść Kościoła rzymskiego i Borys wkrótce po zawarciu 
wymierzonego pośrednio przeciw Bizancjum przymierza z królem 
Ludwikiem niemieckim (862 r.) nawiązał za jego pośrednictwem 
pewne kontakty ze Stolicą Apostolską. Fakt ten wywołał żywy nie­
pokój w Carogrodzie i spowodował nawet energiczną akcję wojskową 
na lądzie i morzu przeciw Bułgarii, która wskutek dotkliwego nie­
urodzaju nie była w stanie stawić oporu. Borys, zmuszony poniechać 
na razie prób związania się z Zachodem, udał się do Bizancjum 
z prośbą o udzielenie mu chrztu i pomocy w chrystianizacji całego 
kraju. Specjalny wysłaniec patriarchy dopełnił tego obrzędu a sam 
cesarz Michał III był „per procuram”  ojcem chrzestnym władcy 
Bułgarów. Wypadki te przypadają prawdopodobnie na r. 864, choć 
ścisła ich data nie da się ustalić. Focjusz był wtedy u zenitu swych 
wpływów na dworze i bez wątpienia brał znaczny udział w przebiegu 
tych wydarzeń. Także później, gdy Borys po krwawym stłumieniu 
buntu, jaki wybuchł w kraju w obronie dawnej wiary pogańskiej, 
zwrócił się do Bizancjum z prośbą o ustanowienie odrębnej, rodzimej 
hierarchii kościelnej w Bułgarii, na pierwszym planie widzimy osobę 
patriarchy, który odpowiada władcy bułgarskiemu obszernym listem, 
— zachowanym w źródłach — bogatym w wysoce uczone teologiczne 
wywody, ale niezręcznie zbywającym żądania monarchy-neofity, który 
przez zdobycie własnej hierarchii kościelnej pragnął pozyskać umysły 
czynników opozycyjnych w kraju, zarzucających mu zbyt daleko



Patriarchat Focjusza a sprawy słowiańskie w IX  w. 31

idące uzależnienie się od Bizancjum. Brak zrozumienia dla tych dążeń 
ze strony decydującego czynnika kościelnego w Carogrodzie zraziło 
go też tak dalece, że znowu zwrócił oczy ku zachodowi. W r. 866 
przybyło do Rzymu poselstwo bułgarskie i przedłożyło papieżowi 
Mikołajowi I listy swego władcy, zawierające szereg dość naiwnych 
pytań i wątpliwości natury religijnej oraz prośbę o przysłanie nauczy­
cieli nowej wiary. Papież M ikołaj odpowiedział na to listem wyjaśnia­
jącym w o wiele przystępniejszej formie niż poprzednio Focjusz 
wszystkie skrupuły i wątpliwości nowo nawróconego monarchy. List 
ten przywieźli mu dwaj biskupi, Formozus z Porto i Paweł z Popu- 
lonii, którzy mieli nie tylko nauczać, ale i pomóc w organizacji hie­
rarchii kościelnej w Bułgarii. Akcja ta przypadła właśnie na moment 
największego napięcia stosunków między patriarchą carogrodzkim 
a Rzymem, co doprowadziło wkrótce do zupełnego zerwania; nic 
dziwnego przeto, że papież i jego wysłańcy tym gorliwiej zabiegali 
około ustalenia swych wpływów w Bułgarii i biskup Formozus go­
tował się poważnie do objęcia roli przewodniej w przyszłym, nieza­
leżnym od Bizancjum Kościele bułgarskim. Plany te jednak, popierane 
gorąco przez Borysa rozbiły się wskutek niespodziewanych wypad­
ków związanych z przewrotem dynastycznym w Konstantynopolu.

Wiemy już, że w wrześniu 867 r. cesarz Michał III został zamordo­
wany a władzę zagarnął Bazyli Macedończyk. Nowy cesarz zaraz 
Po wstąpieniu na tron zainaugurował zgodę ze Stolicą Apostolską 
i w niespełna dwa miesiące po objęciu władzy usunął z patriarchatu 
Focjusza, przywracając do tej godności dawnego patriarchę Ignacego, 
uznawanego przez Rzym. Ale ugoda i jedność kościelna, przywrócona 
Uroczyście na soborze konstantynopolitańskim 869 r., a więcej jeszcze 
Wzmagający się wyraźnie autorytet cesarstwa pod rządami Bazylego I 
spowodowały zmianę nastrojów Borysa w stosunku do Rzymu i zbli­
żenie jego do Bizancjum. Za cenę tego zbliżenia i wyświęcenia arcy­
biskupa dla Bułgarii przez restytuowanego patriarchę Ignacego 
władca bułgarski wyrzekł się stosunków z Rzymem i związał swój kraj 
na stałe z Kościołem bizantyńskim. Biskup Formozus wraz z ducho­
wieństwem łacińskim musiał opuścić Bułgarię i tym samym plany pa­
pieskie rozciągnięcia jurysdykcji rzymskiej nad tym krajem upadły 
ua zawsze. Zakres oddziaływania wpływów Stolicy Apostolskiej wśród 
ludów słowiańskich uległ więc na tym odcinku wybitnemu zwężeniu, 
dążeniem do kompensacji tej straty należy może tłumaczyć niewiele



32 Tadeusz Lehr - Spławiński

późniejsze energiczne wystąpienie papieża Jana V III w obronie praw 
papieskich do bezpośredniego zwierzchnictwa nad metropolią moraw­
ską, którą usiłowali zniweczyć biskupi niemieccy, usuwając z niej 
M o ™ » iarnybi1SkUPa Metodego, krzewiciela litu rg ii słowiańskiej na 

' . u §a i*a natomiast otrzymała wprawdzie własną metro- 
kimi kZ,  Z!esi5c’u diecezjami, ale obsadzenie ich wyłącznie grec- 
n vUParai Podporządkowało ją całkowicie Kościołowi greckiemu, 
P co zwiększyła się też i polityczna zależność je j od Bizancjum.

tronik n ^ anę te^ °  S*:anu rzeczy nie wpłynęła wcale nowa zmiana na 
wrócił n narf Zym w Car°grodzie: po śmierci Ignacego w 877 r. po- 
okresie swwh ‘ za z£od3 PaPieską Focjusz, który w tym drugim
bodv dzinłn • rZądÓW nie maj.ąc u boku cesarza Bazylego I tej swo- 
ufnie w c-t nm ?° 23 czasów Michała III, a nadto nastawiony wciąż nie- 
jedność inłpSU1Aai v °  Polityki Stolicy Apostolskiej, silnie akcentował 
dziei ekcn ^  W ościoIa i Państwa bizantyńskiego i popierał tym bar- 

J spansję wpływów greckich na terenie Kościoła bułgarskiego.

r™!?0Pier0 na przełomie wieku 1X~ X  zaszły w tym względzie ko- 
y ne zmiany, kiedy to obrządek słowiański, przeszczepiony do Buł­

garii jeszcze pod koniec panowania Borysa przez uchodzących z Mo­
raw uczniów Metodego z św. Klemensem na czele, rozkrzewił się 
w pełni pod rządami właściwego twórcy potęgi bułgarskiej, cara 
symeona, i przyczynił się ostatecznie do zupełnej slawizacji jego pań- 
StWa' Wted-V 1 Kościół bułgarski zyskał faktyczną niezawisłość Stało

T SZtą jU¿ P° P°nownym uPadku Focjusza, który został usu- 
ęry z tronu patriarszego przez nowego cesarza Leona VI w 886 r 

aoy ustąpić miejsca bratu cesarskiemu, Stefanowi. Tak dobiegła kresu 
działalność tego znakomitego hierarchy, który był bez wątpienia jedną 
z najwybitniejszych osobistości w dziejach cesarstwa bizantyńskiego 
oraz Kościoła greckiego. Jego potężna indywidualność, wysoka kul- 
ura i wygórowana ambicja zaciążyły potężnie nie tylko nad dalszymi 
oejami kościelno-religijnego życia cesarstwa i całego chrześciiari-

n a m u ^ ^ b 0̂ ’ 316 oddziałaly P°średni0 także na ukształtowanie
gie wieki stosunków narodowo-politycznych Bałkanu i całe i 

J M  Wschodniei> ogarniając w tym obrębie przeważający odłam

* y n t  c Z T s T r  Nie był t0 jednak ̂  “ y «
^cze s „e go % :? 't? br „ ^ “ ‘ “ ralnyCh ‘ P° " tyCZnyCh



Władysław Abraham ( f )

je d y n e  p o ls k ie  b is k u p s tw o  pr zed  ROKIEM 1000

Nigdy -nie przypuszczałem, że po upływie blisko pól wieku od ogło­
szenia mojej pracy o najdawniejszej organizacji Kościoła w Polsce 
ędę zniewolony wracać do uzasadnienia przyjętego już w nauce 

Poglądu, wedle którego przed zjazdem gnieźnieńskim w 1000 r. nie 
>ylo u nas obok dawnego biskupstwa polskiego biskupów Jordana, 
a po mm Ungera, żadnych innych biskupstw. Pogląd ów wydawał się 
Pm bardziej ustalony, że odtąd żadne nowe źródła nie zostały odna- 
ezione A jednak skłania mnie do zajęcia się znowu tym przedmiotem 

Praca, którą ogłosił przed rokiem w „Kwartalniku Historycznym” 
^arol Buczek pt. Pierwsze biskupstwa polskie1), gdzie podejmuje 
awmejsze mniemania o istnieniu już przed rokiem 1000 wraz z bis­

kupstwem Ungera także biskupstw: krakowskiego, wrocławskiego 
kołobrzeskiego. Polemika z wynikami tej pracy została już z paru 
ron zaznaczona lub zapowiedziana2) przez wytrawnych znawców 
wczesnego materiału źródłowego, ponieważ jednak ta praca wyraźnie 

Przeciw memu poglądowi została skierowana ,przeto po ponownym 
łuzszym przemyśleniu tego zagadnienia chcę tu raz jeszcze dorzucić 
'ów parę w celu zaznaczenia mego stanowiska. Przede wszystkim 
obec tej pracy muszę podnieść, że się z je j metodą niezupełnie mogę 

P godzić. Autor oparł się w niej z braku nowych źródeł na materiale 
dawna znanym i już wielokrotnie omawianym, ale stara się go 

zw aszcza jego milczenie tak interpretować, że on wprawdzie tezy 
, ,0ra me p°Plera> ale JeJ także wprost nie sprzeciwia. W ten spo­

rt, można _iednak wszystko jeżeli nie udowodnić, to przynajmniej 
ociaz częściowo uprawdopodobnić i przeciwstawić jako możliwą 

^ Potezę wnioskom głębiej uzasadnionym.

K w arta ln ik  H istoryczny) t. L I I ,  ®. 169_209.

W ic i  1939 I ° r e C ll0 Z k i TZ'’ P0l8ka nad W i8łą 1 0 d r*  X  wieku, Ka- 
atwa do r  ’ lfl00  p  U™ 1Q2l 3i; J e d l i c k i > Stosunek prawny Polski do cesar-
- m M T ’ ’ S- 138 (P0Zn- T w - P rzy i' Nauk, prace t. X I I ,

życie i Myśl



34 Władysław Abraham

Drugą właściwością metody autora jest tłumaczenie wyrazów lub 
nawet całych źródeł rocznikarskich i kronikarskich w ich literackim 
ujęciu tak, jak gdyby one były wyjęte z dokumentów treści prawniczej, 
gdzie każde słowo jest użyte w swym ścisłym, technicznym znaczeniu. 
Taka interpretacja też najczęściej będzie zupełnie chybiona. Zresztą 
przyznaję, że ta rozprawa została napisana z wielkim nakładem pracy 
i zręcznego wnioskowania, lecz ten trud mozolny nie mógł się aut° 
rowi opłacić, gdyż twierdzeniom jego brak właściwego podłoża 
źródłowego.

Główny materiał źródłowy dla rozpatrzenia poruszonego zagad­
nienia stanowi, jak wiadomo, kronika Thietmara i pozostające z nią 
w związku źródła magdeburskie, jak Gesta Archiepiscoporum Mato e 
burgensium i Annales Magdeburgenses.

Otóż nie podlega dziś wcale wątpliwości, że w odniesieniu do orga­
nizacji Kościoła polskiego są to źródła przynoszące na wskroś tenden­
cyjne zabarwienie i oświetlenie podanych tam wiadomości, z czego 
również i dr Buczek zdawał sobię sprawę3). Nie zwrócił jednak 
dostatecznej uwagi na wzgląd, że takie tendencyjne przedstawien.e 
rzeczy, ażeby mogło współczesnych znających bieg wypa w 
przekonywać, musi być przynajmniej częściowo w głównych swyc za 
łożeniach prawdziwe. Tendencyjność tych źródeł, a przede wszystkim 
kroniki Thietmara merseburskiego, szła wyraźnie w kierunku uzasad­
nienia zwierzchnictwa Magdeburga nad całym Kościołem pols im. 
Pod tym kątem widzenia przedstawiono tam, że Unger przed zjazdem 
gnieźnieńskim był jedynym biskupem w Polsce i że zarazem był su 
fraganem arcybiskupstwa magdeburskiego. Stąd więc wypływało lo 
gicznie, że zjazd gnieźnieński pogwałcił prawa metropolii magdebur­
skiej, tak iż utworzenie metropolii gnieźnieńskiej pod względem 
prawnym było dość wątpliwe* Podstawą tego całego rozumowania b>l 
fakt, że do zakresu działania Ungera aż do tego zjazdu należała cała 
Polska, i ten fakt był rzeczywiście prawdziwy, natomiast stronniczo, 
bo w oświetleniu późniejszych wypadków, przedstawiono, jakoby

3) D la wygody czytelnika przytaczam tu ów ustąp z k ron ik i Thietmara IV , 
c. 45, gdzie autor ten mówi o cesarzu Ottonie I I I :  ,,Nec mora fecit ib i archiepiS- 
copatum, ut spero legitime, sine consensu tamen prefati presulis, cuius diócesi 
omnis haec regio subiecta est, commitens eundem praedicti m artyris fra tr i Radimo 
eidemque subiciens Reinbernum Salsae Cholbergiensis aecclesiae episcopo, Pop- 
ponem Cracuaensem, Johannem Wrotislaepsem, Vungero Posnaniensi excepto .



Jedyne polskie biskupstwo przed rokiem 1ÜÜ0 35

wówczas był Unger sufraganem magdeburskim, sprzeciwiał się utwo­
rzeniu metropolii gnieźnieńskiej i  innych polskich biskupstw, co już 
dawniej podawałem w wątpliwość4). Punkt ciężkości też całego przed­
stawienia przebiegu zjazdu gnieźnieńskiego polegał u kronikarza 
merseburskiego na słowach odnoszących się do biskupa Ungera 
„cuius diócesi omnis haec regio subiecta sit” , tj. którego diecezji cały 
ten kraj, a więc cała Polska Bolesława Chrobrego, ulegała, a nie tylko 
ten skrawek, jak sądzi dr Buczek, z którego utworzono nową diecezję 
gnieźnieńską5) wśród innych polskich biskupstw. W takim ujęciu 
także przedstawiają tę sprawę i inne źródła magdeburskie6), a że tak 
było rzeczywiście, świadczy także okoliczność, do której dr B. nie 
przywiązuje wagi, że przybywającego do Polski cesarza Ottona III 
wraz z kardynałami przyjmował i oczekiwał tylko jeden biskup Unger. 
2e wówczas nie wszyscy biskupi niemieccy zjawili się u granic państwa 
niemieckiego z powitaniem cesarza, było bardzo zrozumiałe, gdyż cze­
kały ich po powrocie Ottona z Polski zjazdy państwowe, na których 
ów episkopat winien był się zjawić. Wiadomo jednak, że d tak przybył 
do Ottona arcybiskup magdeburski, który miał niezupełnie czyste Su­
mienie, w Polsce zaś widocznie innych biskupstw oprócz Ungera nie 
było wcale, skoro pomimo nader uroczystego przyjęcia cesarza i do­
stojników kościelnych przez dwór polski nie zjawił się chociażby

5) Organizacja Kościoła w Polsce do połowy wieku X I I ,  2 wyd., s. 58, uwaga 
do strony poprzedniej.

5) Ów wyraz „regio”  nie ma tu wcale jakiegoś ścisłego prawnego znaczenia 
1 Powinien być pojmowany w rozumieniu k ra ju  lub państwa. Jak dalece tłuma­
czenie tego wyrazu, że chodzi tu ty lko  o Wielkopolską łub „całą okolicę Gniezna” , 
mkogo przekonać nie zdoła, świadczy obecnie także bardzo staranna i wartościowa 
praca G. L a b u d y ,  Magdeburg i Poznań, 1938 (odbitka z t. X IV  Roczników 
Historycznych, s. 11, uwaga).

c) Gesta archiepiseoporum Magdehurgensium i  Annales Magdeburgenses 
(Monumenta Germaniae, Scrípt. t. X IV , s. 390 i  t. X V I, s. 159). Czytamy tam 
bowiem wyraźnie w ustępie o utworzeniu arcybiskupstwa gnieźnieńskiego: „Nam 
tota heo provincia (tj. prowincja metropolitalna gnieźnieńska) unius Poznaniensis 
ePiscopi erat parochia” , tj. była diecezją jednego biskupa poznańskiego. Nie ma 

więc wcale miejsca na 3 inne biskupstwa, które by się w tej diecezji m iały 
znaleźć, a ten stan rzeczy musiał odpowiadać rzeczywistości. Nie można więc 
kgo przedstawienia faktu poczytywać za wierutne kłamstwo, bo n ik t by temu 
wówczas nie uw ierzył, a tym samym także i  pretensjom magdeburskim, opartym 
^a takim widocznym kłamstwie. O taką naiwność trudno więc posądzać autorów 
źródeł magdeburskich.

3*



Władysław Abraham

drugi pobliski biskup z Wrocławia. To są nader doniosłe spostrzeżenia, 
których wymowa jest wielce pouczająca.

Że Unger aż do czasu zjazdu gnieźnieńskiego nie był wcale sufra- 
ganem magdeburskim, wykazał bardzo jasno Kehr7), do którego 
wywodów dorzuciłem także niektóre, uwagi8); jeżeli jednak kronikarz 
merseburski nazywał Ungera sufraganem tej metropolii i  kazał mu 
protestować przeciwko wynikom zjazdu gnieźnieńskiego, to oparł się 
na późniejszych wydarzeniach po owym zjeździe i  je stronniczo na 
czas wcześniejszy przełożył. Mam tu na myśli wydarzenia pewne opo­
wiedziane przez Brunona z Kwerfurtu w jego „Żywocie pięciu braci , 
gdzie wspomina Ungera jako biskupa tej ziemi, na której dokonano 
męczeństwa eremitów, i podaje, że „senex vero Ungerus episcopus 
dives de bona volúntate ’ ’udał się na miejsce dokonanej zbrodni, a na­
stępnie z tym eremitą, który ocalał, wybrał się w podróż do Rzymu. 
Ponieważ jednak między Polską a Niemcami istniał stan wojenny, 
Niemcy obawiając się, aby ta podróż nie wyszła na szkodę ich państwa, 
schwytali w drodze owego eremitę wraz z biskupem Ungerem 
i w klasztorze w Magdeburgu uwięzili9). Ta opowieść rzuca wiele

7) Das Erzbistum Magdeburg und die erste Organisation der christlichen 
Kirche in Polen (Abhandlungen d. preussischen Akademie d. Wissenschaften, , 
Jahrg. 1920, Phil.-Hist. K l. N r 1).

8) Gniezno i Magdeburg, Kraków  1921 (Roczn. Ak. Um,). Na podobnym sta­
nowisku stoi również G. L a b u d a  (1. c.) wykazując nadto, że przyczyną braku 
agresji ze strony Magdeburga było silne państwo polskie, więc też w dotychcza­
sowych dokumentach magdeburskich w określeniu granic metropolii wyraźnie nie 
zaznaczono zamiarów rozszerzenia jej granic.

8) Wspominając o powyższym piśmie Brunona z K w erfurtu  wytyka mi dr 
B u c z e k  (1. c. s. 174, uw. 1), jakoby wbrew memu twierdzeniu Unger nie został 
uwięziony w Magdeburgu, lecz ty lko jego towarzysz eremita, jakkolw iek ów 
ustęp z pisma Brunona zrozumieli tak samo jak ja  i K e h r  (1. c., s, 45), jak  
również G. S a p p o k ,  Die Anfänge des Bistums Posen, Leipzig 19ä7, s. 78. Nie 
myślę się też wcale przyznawać do tej w iny, bo sądzę, że po bliższym zbadaniu 
owego ustępu dr B. zmieni swe zdanie. Ustęp ów brzm i: ctuia discordia magna 
cum rege Saxonum erat, dum timetur ne in  damnum sui im perii illo rum  cursus 
foret, cum satis bono Ungero episcopo in  ¡tiñere comprehenditur et missus. Par- 
tenopolim in monasterio sub diligenti custodia tenetur. Owo słowo „ illo ru m ’ 
świadczy najlepiej, że ów zakonnik wybrał się w drogę razem z Ungerem i  z nim 
też razem został schwytany, bo się ich m is ji do Rzymu obawiano. Zdaje się, że 
chyba ważniejszą w tej sprawie osobą by ł biskup Unger niż ów eremita. Nię



Jedyne polskie biskupstwo przed rokiem 1000 37

światła na losy biskupa Ungera. Zmarł on dopiero w 1012 r. w Niem­
czech 10 *), więc widocznie nie trzymano go aż do śmierci w Magdeburgu 
i tam wymuszono na nim nie tylko uznanie zwierzchności metropolii 
magdeburskiej, lecz i zaprotestowanie przeciw utworzeniu metropolii 
gnieźnieńskiej. Więc w czasie zjazdu gnieźnieńskiego Unger nie pod­
dał się wcale Magdeburgowi ani też najprawdopodobniej z żadnym 
protestem nie wystąpił. Te wnioski popiera też pośrednio opowiadanie 
Brunona świadczące, że Unger wówczas miał opinię człowieka dobro­
tliwego, pełnego dobrych chęci, rządzącego w spokoju swoją diecezją, 
a więc pozostającego także w  dobrych stosunkach z księciem Bole­
sławem, co byłoby chyba niemożliwe, gdyby w czasie zjazdu gnieźnień­
skiego wystąpił z jakąś ostrzejszą opozycją. Zapewne pozostawiono 
mu wówczas nie tylko osobną diecezję poznańską u), lecz wskazano 
mu także jakieś szersze widoki działania12), może w kierunku 
północno-wschodniej Słowiańszczyzny, dla których urzeczywistnienia 
z poparciem księcia wybrał się do Rzymu.

W ten sposób wyobrażam sobie stronniczość Thietmara w nakreś­
leniu tła zjazdu gnieźnieńskiego, natomiast to, co poza tym powiedział 
o organizacji metropolii gnieźnieńskiej, sprawia wrażenie wiernie opi­
sanego, oryginalnego i nowego tworu, lecz nie daje wcale podstawy 
do mniemania, jakoby wszyscy sufragani gnieźnieńscy byli już od 
dawna biskupami. Thietmar rzeczywiście zbył ten opis bardzo krótko, 
bo sam temat nie był dla niego zbyt miły, więc nie podał także dat 
konsekracji żadnego z tych biskupów. Ponieważ tu chodziło o obce, 
Polskie dzieje, było mu to zapewne dość obojętne, a zresztą, o ile 
konsekracja ta nie odbyła się właśnie na samym zjeździe gnieźnień­

ttioże tu nikogo zmylić użyta w tekście liczba pojedyncza, bo i  po polsku tak 
s&mo by się powiedziało: kiedy się obawiano, aby ich podróż nie wyszła na 
szkodę cesarstwa, został z dobrotliwym Ungerem biskupem schwytany i wysłany 
do Magdeburga.

10) K e h  r, 1. c., a. 46.
u ) Bruno z K w erfurtu  nazywa go w odniesieniu do miejsca wymordowania 

” 6piscopus terrae” , czego nie można żadną miarą inaczej tłumaczyć.
12) W  tym kierunku też mogłyby być uzasadnione domysły, jakie w yraz ił P. 

a v i d ,  Gilon de Toucy, cardinal évêque de Tusculum et sa légation en Pologne 
(Studia historyczne ku  czci Stanisława Kutrzeby, t. I I ,  K raków  1938, s. 133, c. 17), 
26 Unger po zjeździe gnieźnieńskim pozostał w Poznaniu jako: „chef de la com­
munauté de missionnaires établis à Poznań. . .  pour les pays non compris dans 
lea nouveaux diocèses” .



38 Władysław Abraham

skim, co pomimo wszystkich wywodów dra B. nie jest przecież zupełnie 
wykluczone w braku dowodów przeciwnych, mógł nawet dat tych nie 
znać, zwłaszcza, jeżeli konsekracja owa czy to ich wszystkich, czy nie­
których z nich odbyła się w kurii papieskiej, tak jak konsekracja 
arcybiskupa metropolity Gaudentego, wyświęconego jeszcze w 999 r. 
Wtedy to właśnie ze względu na swój uznany przez papieża związek 
metropolitalny mogli oni być również wyświęceni, a podanie ich imion 
przez Thietmara obejmowało równocześnie określenie diecezji, co 
wcale nie dowodzi, że już dawniej uzyskali te swoje okręgi diecezjalne, 
które dopiero w 1000 r. zostały rozgraniczone i włączone do nowo 
utworzonej metropolii.

Nie mogę jednak wcale zrozumieć, w jaki sposób miałby popierać 
dawniejsze powstanie tych biskupstw przekaz rocznika z Hildesheim, 
tego dość mętnego w tym wypadku źródła, mieszającego Polskę 
z Czechami, czego wcale na karb niewinnego wtrętu kopistów złożyć 
nie można, i  podającego ilość biskupstw urządzonych na zjeździe 
gnieźnieńskim w liczbie 7 zamiast 5 13). Wprawdzie zwrot tam użyty 
w odniesieniu do Ottona III tej treści, że „coadunata synoda episcopia 
septem disposuit” , przynosi nową wiadomość o odbyciu wówczas 
w Gnieźnie synodu, czego się jednak można było i na podstawie innych 
źródeł domyślać, ale wyraz disposuit, użyty ze względu na te biskup­
stwa, jest dość niejasny, gdyż nie można mu przypisywać znaczenia 
prawnego 14). Już w dawniejszej literaturze można się było spotkać 
z zapatrywaniem, że miał on oznaczać odgraniczenie pięciu biskupstw 
polskich od niektórych dwóch sąsiednich na południu czy zachodzie 15). 
Przyjąwszy zaś takie tłumaczenie, trzeba by już dalej logicznie 
stwierdzić, że skoro dopiero synod gnieźnieński czy cesarz miał te bis­
kupstwa odgraniczyć, to widocznie musiały one dopiero wówczas

13) „Imperator Otto tertius causa orationis ad S. Adalbertum opiscopum et 
martirem, ąuadragesimo tempore Sclayiam in trayit. Ibique coadunata sinodo epis­
copia septem disposuit. et Gaudentium fratrem b. Adalberti in  principa li urbe Scla- 
vorum Praga ordinari fecit archiepiscopum, licentia Romani pontificis, causa pe- 
titionis Boleslayonis Boemorum ducis, ob amorem pocius et honorem sui vene- 
randi fra tris  digni pontificis et m artyris”  (Mon. Germ. Script. I I I ,  s. 92).

l ł ) D la każdego czytelnika nieuprzedzonego ustęp ten nie mówi wcale o żad­
nych rozgraniczeniach, lecz o tym, że nowo utworzona prowincja kościelna skła­
dała się z siedmiu biskupstw, na czym właśnie polega błąd inform acji Rocznika.

15) K  6 h r, 1. c., s. 42, uw. 3; B u c z e k ,  1. c., s. 187, uw. 2.



Jedyne polskie biskupstwo przed rokiem 1000 39

powstać, co nie dotyczyło diecezji gnieźnieńskiej, która wśród innych 
biskupstw polskich była położona. Wobec tego osobny znowu akt 
musiałby objąć rozgraniczenie diecezji polskich, co niewątpliwie 
wówczas nastąpiło 16).

Ze źródeł w Polsce powstałych najdawniejsza nasza kronika chro­
nologią powstania biskupstw polskich wcale się nie zajmuje, lecz fun­
dację nowych katedr biskupich przypisuje Bolesławowi Chrobremu, 
nie wspominając przy tym wcale jego o jca17). Świadczyłoby to, że 
ówczesna tradycja chwilę dch powstania przesuwała na czas po śmierci 
Mieszka I, tj. po r. 992. W rocznikach naszych brak także bliższych 
szczegółów odnoszących się do najdawniejszej organizacji naszego 
Kościoła. Wprawdzie niektóre z nich wymieniają pod niemożliwą datą 
roku 995 lub 1000 biskupa krakowskiego Lamberta, który miał się sta­
rać w Rzymie o koronę dla Bolesława Chrobrego 18), lub też dwóch 
dawniejszych rzekomo biskupów krakowskich, zapisując, że w 970 r. 
miał objąć stolicę krakowską Prohortus, a w 986 r. Proculfus, lecz daty 
te są również zmyślone, a tylko podanie imion tych biskupów Prohor 
i Prokulf polega na dawnym, z X III w. pochodzącym katalogu kapi­
tuły krakowskiej19 *). Imionami też tych biskupów zajęła się od dawna 
nauka już to ich odrzucając jako postaci bajeczne, już to licząc się

16) Owo wyrażenie „disposuit”  tłumaczy też dostatecznie ów błąd pisarza 
Rocznika, gdzie pomieszał Polskę z Czechami. K iedy mu bowiem doniesiono
0 utworzeniu przez cesarza w kra ju  słowiańskim nowej prow incji metropolitalnej, 
nie wiedząc wiele o Polsce zrozumiał, że chodzi tu o Czechy, ściślej niż Polska 
T. cesarstwem związane, i  dlatego użył wyrażenia „disposuit”  dla uwydatnienia 
rozstrzygającego wpływu cesarza w obrębie jego państwa. W yraz ten nie odnosi 
się wcale do Polski, lecz do Czech, i  nie posiada wcale takiej doniosłości', jak  
gdyby był wyjęty z jakiegoś dokumentu prawnego.

ł7) G a l i i  A n o n y m i  Chronicon, ed. L . F  i n k e 1 et St. K ę t r z y ń s k i ,  
Leopoli 1899, s. 11, lib. I, c. 6, opowiada o Bolesławie, k tó ry  zajął pogańskie 
dzielnice: „quod ecclesias ib i multas et episcopos per apostolicum, immo aposto- 
licus per eum ordinavit” . Ta tradycja może się więc odnosić także do zjazdu 
gnieźnieńskiego. Ogólnie zaś dodał (s. 19, I, c. 17): „ Ig itu r  res Boleslaus erga 
divinum cultum in ecclesiis construendis et episcopatibus ordinandis, beneficiis 
conferendis ita devotissime existebat, quod suo tempore Polonia suos metropoli­
tanos cum suis sufraganeis continebat” .

ls) Rocznik kamieński T rask i i  Sędziwoja (Monum. Poloniae, s. 777, 828
1 S72, t. I I ) .

lu) Monum Poloniae, t. I I ,  s. 816; Prohorius i Proculphus, t. I I I ,  s. 331, Pro- 
korius seu Prohortus, s. 338 Proculphus, Lambertus od 996—1011 r.



40 Władysław Abraham

^  wiadomościami i przyjmując je jako imiona biskupów krakow- 
s ic przed 1000 r., albo jako dawnych biskupów słowiańskiego ob- 
rzą u z ońca wieku IX czy to krakowskich, czy nitrzańskich, 
i wreszcie ja o biskupów morawskich z końca X wieku, którzy z nie­
wiadomych przyczyn przenieśli się do Krakowa20).

t , WsZyf kie domysły muszą obecnie ulec ponownej rewizji wsku- 
, 'T  SP° S Izeżea barczewskiego21), których nie można tak dalece 

ewaząco traktować, jak to teraz zrobiono22). Zauważył on bowiem, 
e po obne dwa, w ogóle bardzo rzadkie imiona Porcharin i Proeu- 
ejamus bezpośrednio p ° sobie następujące, pojawiają się w wieku VI 

scie biskupów diecezji Auch w Gaskonii, we Francji południowo- 
zac o niej, i wnosił zarazem, że one w jakiś sposób do Polski jako 
imiona najdawniejszych biskupów krakowskich się dostały. Popełnił 
je nak ten błąd, że chwilę przyniesienia ich do Polski powiązał 

rancuskim1 stosunkami św. Wojciecha, podczas kiedy należało się 
P esunąc o cały wiek później, w czasy Władysława Hermana i jego 

osunków z klasztorem św. Idziego w Prowansji, lub — co jeszcze 
P dopodobniejsze — w czasy legacji Walona, biskupa z Beauvais, 
z początku wieku XII i rządów biskupa Baldwina w Krakowie, kiedy 
sosunki z Kościołem we Francji były częstsze i dłuższe. Wtedy to 
równocześnie organizowała się kapituła krakowska i przywieziono
t r iL mej "ÓŻne Cen:ne rSkapisy> Jak Re^ ula Amalazjusza, Collectio 
kał m partlum i Pontificate; mógł się więc tu dostać także jakiś 
łom.11 u -1Ub lnny rękopis tablicy paschalnej, albo fragment nekro- 
d S ’ gdzie owe dwa imiona biskupów z Auch były wpisane. Nic 
~  Że kiedy z upływem czasu zatarła się tradycja pochodzenia

dwóch ° P, f ÓW’. poczytano owe zapiski J'ako obejmujące imiona 
najdawniejszych biskupów krakowskich, poprzedników bez-

n k / 6 T u Poppona z 1000 r-> ‘ Je do katalogu krakowskiego wciąg- 
w br i rakle wyjaśnienie Jest wielce prawdopodobne, bo różnice 
ln m . T T 1U tyCh imion w tekście oryginalnym a późniejszym w kata- 
prz h canowskim są zbyt drobne i łatwo zrozumiałe, skoro te imiona

rzec o zić musiały przez różne wieki i ręce różnych kopistów.
’’O B u o z e k, 1^  ^ c-j 8- 191—192, notuje w  uwagach tę literaturę,

t. IV  1917 W katalogach biskupów krakowskich (Przegl. Ilis t.,

22) Buczek k o., g. 1 9 2 .



Jedyne polskie biskupstwo przed rokiem 1000 41

Wobec tego sądzę, że należałoby je stanowczo skreślić z katalogu 
biskupów krakowskich i już się na nie więcej nie powoływać jako 
na dowód założenia tego biskupstwa dawniej, jeszcze przed zjazdem 
gnieźnieńskim 23).

Nie rozjaśnią też czasu powstania biskupstw krakowskiego, wro­
cławskiego i kołobrzeskiego w tym sensie żadne żmudne i mozolne 
badania nad postępami zdobyczy terytorialnych Mieszka I, chociażby 
się nawet przyjęło, że w chwili jego chrztu należała do niego tylko 
Wielkopolska, bo nie wypływa stąd wcale konieczność przypuszcze­
nia, aby za każdą zdobytą ziemię tworzył on czy zakładał w niej 
osobne biskupstwo. Zresztą przy szczupłości źródeł żadnych w tym 
kierunku nie można wysnuwać wniosków o czasie czy kolejności tych 
zdobyczy. Wymownym tego dowodem są te rozbieżności, jakie się 
spotyka w tym względzie w nauce co do czasu włączenia do państwa 
polskiego za Mieszka I ziemi krakowskiej24). Jak jednak w tym 
państwie mogła być przeprowadzona praca misyjna, nie trudno 
będzie odgadnąć, chociażby się przyjęło, że zajmował się nią tylko 
jeden biskup Jordan, a po nim Unger. Rozległość państwa utrudniała 
wprawdzie pracę, ale je j nie czyniła niemożliwą. Tak jak władca 
średniowieczny w tych czasach nie posiadał swojej stolicy oznaczo­
nej, lecz czuwał nad administracją państwa, objeżdżając kolejno 
różne jego dzielnice, tak też i biskupi owi misyjni mogli czy to 
sami, czy też nawet wspólnie z księciem podróżować po swoim tery­
torium, pracę misyjną prowadzić i doglądać je j postępów, urządzając 
w znaczniejszych miejscowościach lub grodach stałe stacje misyjne. 
Przy kolejnościach zdobyczy owa praca o tyle mogła być jeszcze

) Ze względu na przedstawione tu rozważania gotów jestem zmienić swój 
dawniejszy pogląd, że te dwa imiona przysługiw ały biskupom morawskim, w yra­
żony w pracy: Początek biskupstwa i kap itu ły w Krakowie (Roczn. Krakowski, 
t  IV , 1900, s. 178). Skłania mnie do tego egzotyczność tych dwóch imion po 
sobie następujących, które właśnie cudzoziemiec, należący do kap itu ły krakow-» 
skiej a nie znający ich pochodzenia, mógł jako niezwykłe odnieść łatwo do Polski

-4) Dość porównać, co w tej sprawie powiedział d r B u c z e k  (1. c,, s. 203), 
z wynikami pracy W  i d a j  e w i c z a, Kraków, Poważę. Poznań 1938 tudzież 
Z. W o j c i e c h o w s k i e g o ,  Polska nad W isłą i Odrą, 1. c. D la moich celów, 
tj. określenia ówczesnej organizacji naszego Kościoła, te badania o tyle nie budzą 
interesu, o ile na podstawie własnych studiów przyszedłem do przekonania, że 
te trudne do określenia zmiany terytorialne nie wpłynęły wcale na pomnożenie 
biskupstw polskich w tym czasie.



42 Władysław Abraham

ułatwiona, że kiedy już nawrócono mniejsze rdzenne terytorium, 
tym lepiej można się było zająć nowymi przybyłymi i nabytymi stop­
niowo okręgami25). Takie zaś znaczniejsze stacje jako ogniska pracy 
misyjnej i religijnego życia zastępować mogły do czasu, nawet na 
dłużej, brak katedr biskupich, o ile — jak należałoby się spodzie­
wać — znajdowały się w rękach misjonarzy energicznych i pełnych 
poświęcenia, których wówczas właśnie wcale nie brak ło26).

Obok tych przedstawionych powyżej uwag muszę jeszcze w końcu 
z naciskiem podkreślić, że dotychczasowe hipotezy o założeniu przed 
zjazdem gnieźnieńskim kilku biskupstw polskich zostały osnute na 
podstawie zupełnie mylnego założenia, jakoby książę polski mógł 
sobie dowolnie mianować biskupów, ilu mu w ogóle było potrzeba27). 
Pomijając, że o ile chodzi o biskupów diecezjalnych, tylko inwesty­
tura należała do panujących posiadających godność królewską28), 
natomiast tworzenie nowych biskupstw wśród innych już istnieją­
cych zależało nie tylko od ich woli, lecz od zgody biskupów intereso­
wanych i synodu prowincjonalnego, a opierało się już w tych cza­
sach zwykle o Stolicę Apostolską, zawsze zaś, gdy miała być 
utworzona prowincja metropolitalna. Właściwość tej stolicy była też 
wyłączna przy biskupstwach misyjnych29).

Zasada, że biskupi, udający się do krajów niewiernych dla gło­
szenia nauki chrześcijańskiej, naprzód uzyskać muszą upoważnienie 
Stolicy Apostolskiej jako źródła wiary prawdziwej, ustaliła się już 
od czasów Grzegorza Wielkiego na przełomie VI i V II wieku. Takie

25) Z góry można przypuszczać, że po zajęciu ziemi krakowskiej czy śląskiej 
przez Polskę zastano tam już istniejące stacje administracji kościelnej.

2<1) Pomijam tu zupełnie pytanie, czy nie działa hamuja.co na postęp pracy 
misyjnej w Polsce groźne powstanie Słowian zachodnich w 983 r. przeciwko 
Niemcom i chrześcijaństwu, trwające przez lat dziesięć, gdyż brak w tej mierze 
bliższych wiadomości1.

■7) B u o z e k, 1. c., e. 209, mówi o Mieszku I  i Mazowszu, że ten k ra j zajęty 
został ostatecznie przez Mieszka niedługo przed jego zgonem i  dlatego nie mógł 
być przezeń poddany pieczy „polskiego”  biskupa misyjnego.

28) J a f f é, Regesta Rom. Pontificum. n r 3564 i 3565. Pisma papieża Jana X  
do arcybiskupa kolońskiego i  kró la francuskiego Karola z n r 92. W pierwszym 
zwraca uwagę arcybiskupa na prawa królewskie do obsadzania biskupstw, 
a w drugim wyraźnie mówi: „eo quod prisca consuetudo et regni nobilitas censuit 
ut nullus episcopum ordinäre debuisset, absque regis iussione” .

-°) H i n s c h i u e ,  Kirchenrecht, t. I I ,  s. 351, 981 i  nast.



Jedyne polskie biskupstwo przed rokiem 1000 43

też pełnomocnictwo posiadał św. Bonifacy w wieku V III dla Niemiec, 
o podobne postarał się arcybiskup hamburski Ansgar ze względu na 
Skandynawię i Słowian — w IX w., jak również na początku wieku 
XI Bruno z Kwerfurtu jako arcybiskup misyjny przebywający 
w Polsce Chrobrego. Takie więc upoważnienie posiadać musieli 
także nasi biskupi misyjni.

Pierwszy polski biskup misyjny Jordan, o ile nie udawał się po 
nie do Stolicy Apostolskiej, był zapewne konsekrowany przez metro­
politę, posiadającego pełnomocnictwo do wyświęcenia biskupów 
misyjnych, jak np. arcybiskup hambursko-bremeński na podstawie 
dawniejszych pełnomocnictw Ansgara30). Gdy zaś po śmierci Jor- 
dana chodziło o wynalezienie jego następcy, ostrożna i zapobiegliwa 
polityka dworu polskiego szukała takiego kandydata, który by już 
był konsekrowanym biskupem, a nie byl związany przysięgą z żadną 
metropolią. Takiego też znaleziono właśnie w osobie Ungera, opata 
z Memleben w diecezji mogunckiej31), wedle wszelkiego prawdo­
podobieństwa byłego biskupa misyjnego z jakiegoś kraju pogań­
skiego, wygnanego lub może — co więcej prawdopodobne — takiego, 
który się zrzekł swojej diecezji. O dalszych jednak podobnych kan­
dydatów nie byłoby już tak łatwo, bo sposobność ta była zgoła wyjąt­
kowa. Zresztą nie należy zapominać, że polityka cesarstwa niemiec­
kiego wraz z arcybiskupstwem magdeburskim interesowała się nie­
wątpliwie żywo stanem Kościoła w Polsce i mogła w kurii papieskiej 
każde niepożądane dla siebie objawy niezależnego rozwoju organi­
zacji kościelnej paraliżować, na poróżnienie zaś polityki cesarskiej 
z papieską w interesie Polski trudno było liczyć.

Dlatego też bardzo wątpić należy, aby książę polski, chociażby 
nawet byl do tego uprawniony, mógł sobie mianować kilku misyjnych 
biskupów, niezwiązanych nawet z sobą żadnym węzłem hierarchicz­
nym. W tym kierunku w ogóle była nieodzowna interwencja i decyzja 
Stolicy Apostolskiej, lecz o je j jakimkolwiek postanowieniu w po­
dobnej sprawie dla Polski nie posiadamy zupełnie żadnych wiado-

so) H a n e k ,  Kirchengeschichte Deutschlands, t. I I ,  5 wyd., Leipzig 1935, 
s- 711. Za czasów Jordana arcybiskupem tym by ł Adaldag (937—988). Co do 
Pełnomocnictw Ansgara p. moją pracę „Organizacja Kościoła w Polsce” , 1. c., 
2 wyd., s. 9.

31) K  e h r, I. c., s. 33. Unger, chociażby ze względu na posiadłości swego 
klasztoru, mógł się obznajomić z językiem słowiańskim.



44 Władysław Abraham

mości. Zapewne darowizna Polski na rzecz Stolicy Apostolskiej miała 
przygotować grunt sprzyjający dalszemu rozrostowi organizacji 
kościelnej w dzierżawach polskich w duchu odrębności i niezawisłości 
od Kościoła niemieckiego, lecz wobec polityki niemieckiej państwo­
wej i kościelnej, jak świadczą późniejsze dzieje naszej organizacji 
kościelnej, sprawa ta nie mogła być ani tak szybko, ani też w sposób 
dla Polski pożądany rozwiązana.

Trzeba było dopiero tragicznej wyprawy misyjnej św. Wojciecha 
i szczególnego uwielbienia cesarza Ottona III dla tego męczennika, 
aby można było z jego grobem powiązać, dzięki także dalekowzrocz- 
ności papieża Sylwestra II, myśl utworzenia odrębnej stolicy metro­
politalnej dla Polski. Ten niespodziewany zbieg wydarzeń dziejowych 
i momentów psychicznych w osobie cesarza wyzyskała zręcznie 
Polska Bolesława Chrobrego dla ugruntowania budowy ustroju 
Kościoła naszego znajdując w Stolicy Apostolskiej pełne zrozumienie 
jego zadań i celów.

Taka sposobność w latach poprzednich przed zjazdem gnieźnień­
skim się nie wydarzyła, więc postarano się wyzyskać ją w całej pełni 
dla zupełnego wyodrębnienia polskiej organizacji kościelnej od obcej 
sąsiedniej.

, Te wnioski nauka będzie musiała utrzymać nadal tak długo, do­
póki nie znajdzie się jakieś nowe źródło, które by ich mylność wy­
kazało. Z dotychczas bowiem znanych źródeł nie da się wycisnąć 
żadna wskazówka obejmująca chociażby cień dowodu, że Polska po­
siadała za czasów Mieszka I lub w ogóle przed zjazdem gnieźnieńskim 
aż czterech biskupów.



Przemysław Mroczkowski

DWA OBLICZA HUMANIZMU TOMASZA MORE'A

I. F a k t y

1. Już u Petrarki, pierwszej wielkiej postaci włoskiego Odrodze­
nia, zainteresowania „literaturą“ schodzą się z zainteresowaniem 
pismami Ojców Kościoła i wiele wypowiedzi świadczy o woli utrzy­
mania się przy chrześcijaństwie1). Znany powszechnie fakt uprawiania 
„nowych“ studiów przez duchownych, i to na najwyższych stanowi­
skach, patronowania im nawet przez wybitnych mnichów2), wskazuje 
na to, że — obok wrogości w stosunku do nowych prądów u pewnych 
ludzi Kościoła — było godzenie ich z katolicyzmem i popieranie.

Nie inaczej rzecz się miała i w Anglii. Tym, który przywiózł z kon­
tynentu Poggio Baccioliniego z soboru konstancjeńskiego, był kar­
dynał Beaufort; protegowanym Humphrey'a of Gloucester, jednego 
z pierwszych mecenasów humanizmu, był Piero da Monte, papieski 
kolektor; John Whethamstede, opat St. Albains, gromadzi! w swej bi­
bliotece pisma humanistów. To wszystko jeszcze w XV wieku.

Bo też już w tymże XV wieku szereg zjawisk uwydatnia wolny 
rozkład średniowiecznej cywilizacji na wyspie. Wprawdzie dużo 
z dawnego porządku się utrzymuje: na górze struktury społeczno- 
politycznej tkwi arystokracja, je j szczyt wieńczy korona; Kościół, 
oparty o mocną podstawę gospodarczą, podaje narodowi nie tylko 
wiarę, ale sztukę i oświatę; w urządzeniach życia, zwłaszcza gospo­
darczego, nie brak śladów prostoty i naturalnej gospodarki. Ale ary­
stokracja po wojnach Róż jest straszliwie przetrzebiona; korona po 
uzurpacji lankasterskiej straciła wiele ze swej dawnej powagi; du­
chowieństwo jest przegryzione nadużyciami. Przy tym budowana przez

*) Zestawia je G i l s o n  w rozdziale X  swojej „L a  philosophie au Moyen 
Age”  (1944), s. 724/5.

2) Zob. co do tego ostatniego P. S. A 11 e n’ a „The Age of Erasmus” , Oxford 
1914, s. 8 i n.



46 Przemysław Mroczkowski

to duchowieństwo oświata kostnieje u swych filozoficznych fundamen­
tów przez degenerację scholastyki. Sztuka traci jędrność i witalizm 
wieku katedr oraz dawny społeczny charakter; późny gotyk jest 
przeładowany ozdobami i to, co ważniejsze, ozdobami pozbawionymi 
związku organicznego z planem całości gmachu; w dodatku ozdoby 
można wykonywać na zamówienie w obcych ośrodkowi warsztatach, 
bogacących się wśród coraz wyraźniejszych wkoło objawów gospo­
darki kapitalistycznej3). Ta sama gospodarka kapitalistyczna, w za­
dziwiającym już stopniu rozbudowana, przekreśla prostotę pierwoi- 
nych urządzeń gospodarczych4).

I na tym tle dalsze pokolenie humanistów, które nie widzi 
w litterae humaniores już tylko wspaniałej działalności dla ludzkiego 
intelektu, ale środek do pewnego celu, myśli o wielkiej naprawie rze­
czywistości. Dążność reformatorską nazywa Schirmer podstawowym 
faktem tego ruchu5). Reforma ma zachować wartości katolicyzmu, 
odbyć się w jego obrębie. Idealem jest godly learning, uczoność wią­
żąca się z pobożnością. Być może, że potencjalne starcie starego 
świata i nowego prądu rozładowała narodowa niechęć do formuło­
wania logicznych przeciwieństw, skłonność do szukania kompromisu. 
Jakakolwiek była przyczyna faktu, fakt jest bezsporny: wcześni hu­
maniści angielscy są chrześcijanami.

Najlepiej znanym tego przykładem jest św. Tomasz Morę. Jest 
przykładem tak dobrze znanym, że czasem patrzono tylko na samo 
to spopularyzowane zestawienie: święty-humanista, aby dość bez­
trosko zakonkludować, że w nim spotkały się dwa te czynniki jak 
gdyby bez tarć. Można to zrozumieć. Zdawałoby się, czytając pewne 
opisy Erazma, że rzecz ułożyła się istotnie po prostu, gładko. I dla- 
czegóżby jeden i ten sam człowiek, który był z jednej strony autorem 
drwiących epigramatów, uczestnikiem uczonych rozmów o Platonie,

3) 0  śladach zmiany podstawy gospodarczej w tzw. p e rp e n d ic u la r  g o th ic  zob. 
ciekawe uwagi W i n g f i e l d  - S t r a t f o r d u  w jego „The H istory of B ritish  
C ivilization” , London 1945, s. 288—9.

4) Por. R. H. T a w n e y ’ a :  „Religion and the Rise of Capitalism” , Penguin 
ed. 1940, rozdz. I, oraz E i l e e n  P o w e r :  „Mediaeval People” , Penguin ed., 1987, 
rozdz. V  i V I.

5) S c h i r m e r ,  k tóry się zajmował tym okresem w swodm „D er Englische 
Friihhumanismus” , pisze tak w swojej „Geschichte der Englischen L ite ra tu r” , 
Halle 1937, s. 194.



Dwa oblicza humanizmu 'Tomasza More* a 47

miłośnikiem egzotycznych zwierząt, dworakiem i dyplomatą, a z dru­
giej mężem oddanym modlitwie i polemistą w obronie Kościoła, nie 
miał po prostu obrazować idealnie szczęśliwego połączenia między 
humanizmem a katolicyzmem? Po cóż dodawać cokolwiek do pięk­
nych słów Brémonda: „Przypatrujmy się życiu Tomasza More‘a, 
a zrozumiemy lepiej, jak chrześcijanin, nie rezygnując z niczego, 
co jest prawdziwie i szlachetnie »ludzkie«, może pozostać wiernym 
»najtwardszym« nakazom Ewangelii”  („Bienheureux Thomas More” ). 
Stąd też i słowa np. śp. prof. Dyboskiego tak bezchmurne zdają 
się otwierać horyzonty: „ . . .  dużo nas nauczyć może postać tego 
dziwnego katolickiego świętego, co ze wzniosłością myśli i szlachet­
nością duszy umiał łączyć wykwint najwyższej kultury humanistycznej 
i pogodę miłego humoru“ („Między literaturą a życiem“ , Warszawa 
1936, s. 16).

2. Nie jest moim zamiarem jakieś atakowanie takich opinii. 
I owszem, są one prawdziwe, ale jeżeli się pamięta o pewnych waż­
nych rzeczach, przede wszystkim zaś o należytej definicji humanizmu. 
A o tym właśnie niejeden może zapomnieć i stąd mimo w zasadzie 
prawdziwych, jak powyższe, określeń, możliwość błędu. Bo nie można 
się utrzymać przy tych sformułowaniach, pozostając w obrębie po­
tocznych ujęć humanizmu.

Tradycyjnie myśli się o humanizmie, jako o tym układzie war­
tości, dla którego celem najwyższym jest pełny, jak najswobodniej­
szy rozkwit człowieka ze znacznym uwzględnieniem kultury arty­
stycznej i strony cielesnej. Swoboda tego rozwoju kojarzyła się dla 
wielu z wyłączeniem pojęcia ułomności i grzechu. Bardzo pod tym 
Względem charakterystyczne jest zdanie T. E. Hulme’a, który wciąż 
jeszcze uważa za jedną z cech humanisty „...o d m o w ę  uwierzenia 
■.. w podstawową niedoskonałość czy to człowieka, czy natury“ , 
dzięki czemu dla nowoczesnego humanisty, podobnie jak dla roman­
tyka, „znika problem zła, znika pojęcie grzechu“ 6).

Wystarczy z tym zestawić pierwsze z brzegu określenie świętości, 
np. jako dążenie do zjednoczenia z Bogiem przez pełnienie Jego woli 
i oparcie go o ewangeliczne słowa: „Cóż pomoże człowiekowi, cho­
ciażby cały świat zyskał, a na duszy swojej szkodę poniósł?“ , ażeby

6) Cyt. przez T. S. E l i o t a  w jego „Second Thoughts on Humanism”  
w „Selected Essays” , Faber and Faber, 1932, s. 452.



48 Przemysław Mroczkowski

zrozumieć na nowo starą i oczywistą prawdę, że c a ł k o w i c i e  swo­
bodny rozwój człowieczeństwa takiego, jakie zna się z doświadcze­
nia, i owo dążenie do zjednoczenia z Bogiem przez podporządkowa­
nie Mu swego człowieczeństwa muszą sobie stać wzajemnie na prze­
szkodzie. Jakkolwiek potem w płaszczyźnie myślenia spróbujemy 
pogodzić ze sobą świętość i humanizm świecki, w płaszczyźnie faktów 
muszą rzucić się w oczy starcia.

I kiedy tylko przyjrzeć się (bliżej życiu Tomasza Morę, przeci­
wieństwa te mnożą się w oczach. Zacznę od rzeczy, narzucających 
wrażenie jego „świeckości“ .

Zachowała się ciekawa historia, jak się wydaje ze studenckiej mło- 
ości Morę a w Oxfordzie, o jego spotkaniu z dwoma teologami-sko- 
ystami, kiedy usłyszał, jak utrzymywali, że kró l Artur dał sobie zrobić 

p aszcz z bród zabitych przez siebie w bojach olbrzymów. Na zapyta­
nie Morę a, jak to było możliwe, jeden z nich wyjaśnił mu tonem 
protekcjonalnym, że skóra trupa jest . . .  elastyczna. Chłopiec oświad­
czył na to ze swobodą, że ma wrażenie w ich towarzystwie, jak gdyby 
jeden z nich próbował wydoić kozła do sita, które mu podstawia drugi, 
roześmiał się i poszedł7). Śmiałość i dowcip tych kpin z rozkładającej 
się scholastyki muszą uderzyć.

W czasie mieszkania wspólnego z Erazmem tłumaczy też wspólnie 
z nim wielkiego szydercę, Lucjana; a wśród własnych epigramatów 
łacińskich pomieszcza tak wesołe, jak ten:

In Mulierem Foedam:
Te speculum fa llit; Speculum nam Gellia verum 
Si semel inspiceres, nunquam Herum inspiceres. 

albo jeszcze kapitalniejszy:
In Episcopum Illiteratum:
Magne Pater clamas, occidit, in ore 
Hoc unum, occidit littera, semper babes 
Cavisti bene tu, ne te ulla occidere possit. . . 8)

C h a n L n i'n J 'T rE ' , B r i d g e t t :  ” L ife  an<ł W ritings of S ir T h°mas Morę, Lord 
1891, ,s 13 f England and marlL r un(ier Henl7  V I I I ” , London, Burns and Oate?,

K r z y s i u T f r « 216* ? ? ' M ° re’a (W1'aZ Z pism am i k ró la  Jakuba I )  przez 
1 j e n s c h i u s a ,  F rankfu rt nad Menem. M D C L X X X IX



Dwa oblicza humanizmu Tomasza Mo're’a 49

Obraz świeckiego humanisty wzbogaca taki drobny szczegół, jak 
wkraczanie pod koniec posiłków w domu Morea jego błazna, Pa- 
tensona, który gości bawił.

O ile zgodność z tendencjami nowoczesnymi pogłębi to wrażenie 
pioniera świeckiej kultury, to warto przypomnieć przychylne stano­
wisko More’a wobec studiów kobiet, o których wypowiedział sławne 
słowa: „Jedno i drugie (scil. mężczyzna i kobieta) mają tę samą 
ludzką naturę, którą rozum odróżnia od zwierzęcej; i jedno, i drugie 
Pizeto jest w równym stopniu zdatne do tych studiów, które przyczy­
niają się do uprawy umysłu. . .  A gdyby było prawdą, że gleba umy­
słu kobiecego jest niedobra i łatwiej rodzi chwasty niż zboże — przy 
pomocy tego powiedzenia wielu odciąga kobiety od studiów — to 
ja  sądzę, przeciwnie, że z tego powodu należy umysł niewieści tym 
staranniej rozwijać, aby brak natury wyrównać przez ludzką praco­
witość“ 9). Jego pracowitość nad własnymi córkami wydała w każdym 
razie owoce znamienite. A miła ojcowska duma, tak bardzo ludzka, 
którą odczuwał z tego tytułu, też przyczynia się do zbliżenia nam 
More’a jako ojca rodziny. Ukazuje to opowiadanie o dukacie, który 
Wręczył More’owi biskup Vesey dla jego córki Margaret jako dowód 
uznania dla je j znajomości łaciny, i  o tej rozterce, jaką Morę zaczął 
Przeżywać: czy pokazać próbki uczoności pozostałych córek, którymi 
leż warto było się pochwalić, czy wstrzymać się, aby nie być posą­
dzonym, że poluje na dalsze dukaty.. ,10) Nowoczesność przyznałaby 
®lę również z gotowością, jako do swoich, do przejawów pacyfizmu 

ore a. Pomijając to, co mamy w „Utopii” , warto choćby przypom­
nieć powiedzenie świętego męża stanu, że dalby się w worku wrzucić 

o Tamizy, gdyby mógł przez to uzyskać pokój między chrześcijań­
skimi książętami11). Podobnie zgodna z wielu tendencjami naszych 

ni musi się wydać przyjaźń św. Tomasza z uczonymi kultywowana 
Poprzez granice: najbardziej z Erazmem, ale 'także z Vives’em, czy 

uillaurne Budę. A jego (przejściowe) powodzenie na dworze: czy 
eż nie ukazuje w nim podobnych pierwiastków? „Cóż z tego, że 

^ o r u  nie lubił (mówi Bremond); był w nim materiał na dworaka.

9) L is t do W illiam a Gunnella, wg Stapletona: „The L ife  and Illustnious 
- artyrdom of S ir Thomas Morę” , tra n s l. . .  into English by P h illip  E. Hallett,

ondon, Burns, Oates and Washhourne 1928, s. 103.
10) R. W. C h a m b e r s :  „Thomas Morę” , London 1945, s. 182.
u ) Tamże, s. 231—2.

4 Zycie l Myśl



50 Przemysław Mroczkowski

Dlaczego nie? Giętkość, łatwość zapominania o sobie, poczucie po­
trzeby godzenia i kierowania innymi, znajomość tej słabej strony, od 
której można przystąpić do jednostek najbardziej gwałtownych, chęć 
podobania się, to wszystko nie jest ani takie niemądre, ani tak godne 
pogardy, jeżeli się tego nie używa dla drobnostkowej próżności albo 
osobistego awansu . . .  Jak na razie, More nie klu je ludzi niepotrzebnie 
przez przeciwstawianie im swego zdania. Dopóki nie. widzi jasno, 
że ma obowiązek postąpić inaczej, ugina się z wdziękiem i zręcznie 
przed potrzebą zbiorową i pieści słabostki otaczających go wielkości 
z przemiłą mieszaniną rozbawionego respektu i dobrotliwej ironii” 12).

Nie potrzebuję się rozwodzić nad tym u More’a, co jego „świec- 
kość“ i „nowoczesność”  (sit venia verbis) uwypukla dla wykształco­
nego ogółu najmocniej — tak mocno, że stało się dla niejednego 
powodem do wątpienia o realności jego katolicyzmu. Myślę oczywi­
ście o autorstwie „U topii” . Uporządkowane budowanie kultury, wy­
soka pozycja nauki, tolerancja religijna, zrozumienie dla roli przy­
jemności w życiu ludzkim, niezwykły stopień uspołecznienia, wszystko 
to, czego doświadczyli Utopienie, odbija się setkami ech w społecz­
nościach porenesansowych: cóż dopiero mówić o ich próbie komu­
nizmu!

Naprzeciw jednak tych wszystkich faktów można z łatwością usta­
wić szereg faktów nie tylko po prostu odmiennych, ale wręcz zmu- 
szających do spojrzenia od całkiem innej strony. I tak najtrudniej 
byłoby wśród czysto świeckiego ideału człowieka znaleźć miejsce dla 
pokory. A jednak czym jak nie nią wytłumaczyć odmówienie przezeń 
w czasie procesji konia, którego mu proponowano, w słowach: „Nie 
będę jechać za moim Panem, gdy On idzie piechotą“ . More już wtedy 
był kanclerzem A n g lii13). W czasie pełnienia tegoż urzędu służył do 
mszy w miejsce kościelnego. Piękne wzniesienie się ponad poszuki­
wanie zasłużonej choćby chwały (tak drogiej ludziom Renesansu) 
ukazuje w nim ta dbałość w czasie dysput uniwersyteckich, aby nie 
sprawić przykrości przeciwnikowi. Kiedy się o to zaczynał obawiać, 
wolał zrezygnować z triumfu, który mu przy jego znakomitym umyśle 
tak łatwo przychodził14). Zarównie daleką od czysto świeckich idea­

“ ) H e n r i  B r é m o n d :  „S ir Thomas More”  (tłum. ang.) Burns, Oates, 
Washbourne, 1920, a. 85.

13) S t a p l e t o n ,  dz. przyt. s. 68.
14) R. W\. C h a m b e r s ,  dz. przyt. s. 215.



Dwa oblicza humanizmu Tomasza More’a 51

łów musi się -uznać nieufność More’a we własne siły, która szcze­
gólnie wyraźnie występuje w ostatnim okresie jego życia. Wciąż się 
zastrzega, że nie może za nic gwarantować, co jego wytrwania na 
obranym stanowisku dotyczy, bo tylko laska Boża może mu potrzeb­
nych sił udzielić15 *). Podobnie przemawiają jego pogarda dla splen­
doru (zwłaszcza dla okazałych pogrzebów)le), w którym Odrodzenie 
tak się przecież kochało, pogarda dla bogactw (nie tylko w ustępach 
„U topii“ ) 17) i intensywne poczucie ich przemijania. Co do tego ostat­
niego, szczególnie piękny ustęp zawiera „Dialogue of Comfort against 
Tribulation“ , gdzie More na tle przypomnienia ewangelicznego ostrze­
żenia, aby nie gromadzić bogactw tam, gdzie złodzieje wykopują
1 kradną itd., daje przykład miejsca, gdzie jest bezpiecznie lokować 
bogactwa: łono człowieka ubogiego18). Copiątkowe rozmyślania 
o Męce Pańskiej to także praktyka, która z światowością musi pozo­
stawać w szczególnie silnym kontraście. -Nic z chrześcijaństwa nie 
może być jaskrawszym przeciwieństwem „słonecznego hellenizmu“ 
w popularnym jego rozumieniu, jak właśnie to, co jest w sercu chrze­
ścijaństwa: zbawcza -kaźń Chrystusa jako źródło mocy dla Jego wy­
znawców. Jednym ze szczytowych paradoksów w życiu More’a w tej 
dziedzinie jest fakt pisania przezeń dziełka o „Czterech Rzeczach 
Ostatecznych“ w okresie największego życiowego powodzenia.

Toteż wobec tych przeciwieństw nie mogło zbraknąć uczonych, 
którzy zrezygnowali z poszukiwania jednolitości w życiu More’a. Lord 
Acton, Frou-de, Kautsky to tylko najbardziej znane nazwiska z cale i 
listy tych, którzy w tym czy innym miejscu widzą u More’a jakieś 
załamanie lub grubą niekonsekwencję 19).

U nas echo tej opinii można znaleźć u Konrada Górskiego, który 
jest przekonany, że autor Utopii a kanonizowany św. Tomasz to jakby 
dwie różne osoby. Z jednej strony nie ma, jak podkreśla, „najm niej­
szego zamiaru podawać w wątpliwość słuszności tej kanonizacji“ .
2 drugiej strony sądzi, że ustępy o prowadzeniu wojny przez Utopian 
odzwierciedlają istotnie poglądy More’a i że „we wszystkich tego

15) Tenże, s. 3T2.
le) „Supplication of Souls” , ob. English Works, s. 339.
17) Es-. I I ,  passim.
ls) Rozdz. X V , s. 299 wydania Everyman’s.
19) Obszerniejsze zestawienie tych zdań znaleźć można również u C h a m -  

b e r  s a s. 361—356.

4*



52 Przemysław Mroczkowski

rodzaju pomysłach przemawia do nas już nie reformator świata, ma­
rzący o najidealniejszym ustroju, lecz dyplomata angielski, widzący 
przed sobą jedynie interes swego wyspiarskiego narodu“ . (Morę czło­
wiek tak szczególnie głęboko rozumiejący jedność Europy!) Jeszcze 
charakterystyczniejszy jest ustęp, trafnie wytknięty przez H. M o- 
r a w s k ą  w je j książce, że „ty tu ł do świętości daje temu człowie­
kowi męczeńska śmierć za wiarę, nie zaś jego poglądy społeczne, 
całkowicie niezgodne z doktryną katolicką“ 20). Znów przyjęcie, że 
Utopia oddaje w całości poglądy św. Tomasza, co łatwo zbić choćby 
przez zestawienie z „Dialogue of Comfort“ .

3. A przecież do powiązania i pogodzenia niektórych z zestawio­
nych cech i faktów wystarczyłaby synteza nie tak trudna do zbudo­
wania, aczkolwiek wyższa, niż byłoby proste pomijanie problemów, 
ignorowanie ich istnienia, cechujące to, co nazwałbym postacią idyl­
liczną chrześcijańskiego humanizmu. Ta synteza jak gdyby pierwszego 
stopnia opierałaby się, powiedzmy, o całą tzw. koncepcję świętości 
„zwróconej twarzą do świata“ , według tezy Rademachera-1), rozwi­
jania przez człowieka danych wrodzonych na chwalę Bożą, o c z y ­
w i ś c i e  w s p o s ó b  u p o r z ą d k o w a n y .  Kontrastów w obrazie 
się nie zapomina, ale rozwiązuje się je raczej przez wciąganie pew­
nych dziedzin nowych w dawną koncepcję służby.

I tak kpiny Tomasza ze scholastyki dotyczą tylko tej, która sko­
stniała i zdegenerowała się. Równocześnie cechuje go znaczne wy­
kształcenie tomistyczne, jak świadczy cytowanie przezeń z pamięci 
ustępu Summy22). Bawi się starym Lucjanem, ale jego poglądy na 
sprawy religii uważa za nie zasługujące na uwagę23 24). Naukę kocha, 
ale wyraźnie żąda, aby „cnotę kłaść na pierwszym miejscu, uczoność 
na drugim; i (aby jego dzieci) uczyły się cenić wszystko to, co może 
nauczyć ich pobożności względem Boga, miłości względem bliźnich, 
skromności i pokory chrześcijańskiej w nich samych“ -4) Zagłębianie 
się w filologię jest rozkoszne, ale zarazem wysoka znajomość języ­

“ ) K o n r a d  G ó r s k i :  „Dążenia Utopistów i  chrześcijański realizm” , Po­
znań, Biblioteka „K u ltu ry ” , s. 11, 41—43.

21) „Religia a życie” , Poznań, 1935, s. 204 i  n.
22) S t a p 1 e t o n, dz. przyt. s. 38.
23) T. E. B r  i d g e 11: „L ife  and W ritings of S ir Thomas Morę . . . ”  London, 

Burns and Oates, 1891, s. 80.
24) L is t do Gunnella, przyt. przez Bremonda, tłum. ang., s. S3.



Dwa oblicza humanizmu Tomasza More’a 55

ków starożytnych jest ważną częścią wielkiego planu, układanego 
z Erazmem, aby lepiej poznać i uprzystępnić nieskażony tekst Pisma 
św.25). Wielkie marzenie o pokoju, to u obu przyjaciół marzenie
0 pokoju, chrześcijańskim. Jakże wyraźnie mówi o tym wspaniała 
modlitwa Erazma tzw. „Precatio ad Dominum Jesum pro pace Eccle- 
siae“ , w której prosi: „Łodzi Twojej grozi zatonięcie. Nasze to winy 
sprowadziły tę burzę... ty kiedyś uspokajałeś fa le . . .  Ty jeden po­
trafiłeś nadać prawa staremu chaosowi, kojarząc harmonijnie nie­
zgodne i pozbawione piękna zalążki rzeczy. O ileż haniebniejszy ten 
chaos, w którym nie ma ani miłości, ani wiary, ani szacunku układów
1 praw, ani zgodności wierzeń, a raczej w którym każdy swoją śpiewa 
pieśń w niezgodnym chórze! Gwiazdy toczą się zgodnie, żywioły po­
trafią zachować swój lad. A Ty miałbyś pozwolić, aby Twoja Oblubie­
nica traciła siły w ustawicznych niezgodach! Ongiś wypędzałeś de­
mony; wypędź dziś z Twoich wiernych złe duchy dumy, chciwości, 
nieczystości i zemsty, które przewodzą sporom. Stwórz w nas nowe 
serce. Utwierdź Kościół Twój w tym Duchu, przez którego związałeś 
ziemię z niebem . . . “  26) Dla tak więc ukochanej idei o jedności Europy 
właściwą podstawą jest jedność wiary. I to, bardziej niż co innego, 
tłumaczy obawę More’a przed heretykami i jego przeciw nim pole­
mikę: widzi w nich tych, którzy targają jedność świata. 1

Co do sprawy „U topii“ , to nie zagłębiając się oczywiście w całość 
problematyki można nawet w obrębie takiej pośpiesznej syntezy 
»pierwszego rzutu“ przypomnieć, że nazwa wyspy to U - t o p  os, 
miejsce, którego nie ma. Że podtytuł „De Optimo Statu Reipublicae“ 
tłumaczy się w związku z pogańskimi je j mieszkańcami. Bo jak wska­
zują świetne wywody Chambersa 27 28), czytelnik miał w książce widzieć 
obraz najwyższego rozwoju społeczeństwa niechrześcijańskiego, obraz 
stanu, do którego by ludzie doszli kierując się wytrwale samym rozu­
mem, pozbawionym Objawienia. I wreszcie, last, a u Anglika żadną 
miarą the least, wciąż lubimy zapominać, że „Utopię“ pisał humo­
rysta. „Prawdziwe pojęcie Utopii — pisze sir James Mackintosh — 
obejmie fakt, że podaje ona całą rozmaitość doktryn i kreśli mno­

as) R. W . C h a m  b e r s ,  dz. p rzy t., s. 253—3.
28)  Cyt. przez E m i l a  D e r m e n g h e m :  „Thomas More et les Utopistes 

du X V Ie  siècle” , s. 250.
2T)  Dz. przyt., s. 125—131.



54 Przemysław Mroczkowski

gość ¡projektów, na które piszący patrzy z wszelkim niemal możliwym 
stopniem aprobaty i odcieniem przyzwolenia: na jednym krańcu leży 
poważne i pełne przekonanie; w środku zmniejszająca się gradacja 
„dopuszczania“ pewnych idei; to, co jest na drugim krańcu, to nie­
wiele więcej niż ćwiczenie się w pomysłowości, do którego docze­
pionych jest kilka szalonych paradoksów, mogących służyć za na­
rzędzie albo łatwy środek, aby w razie potrzeby zdezawuować całość 
tej platońskiej fikc ji! Czyż trzeba dodawać, że cala przyjemność 
More’a zostałaby popsuta, gdyby mu przyszło »dopuszczać nas do 
sekretu«, z jakim stopniem powagi przystępował do poszczególnych 
swoich teorii“ 28). Jest to ta sama cecha, którą o nim zanotowano 
w życiu, że nigdy nie było się pewnym, kiedy żartuje, a kiedy mówi 
na serio29), i trzeba było jak gdyby aż sprawy wymagającej swą po­
wagą męczeństwa, aby jego obserwatorzy byli pewni jego prawdzi­
wych poglądów!

Od razu tutaj chciałbym zwrócić uwagę na inną stronę humoru 
More’a, tę, która, jak sądzę, łączy się z pokorą. To, co Anglicy okre­
ślają jako sense of humour, ma wyraźnie do czynienia z poczuciem 
proporcji spraw absorbujących człowieka. Uśmiech wywołać może 
właśnie zobaczenie rzeczy, która zrazu zasłania horyzont, na tle in­
nych, które ukażą je j właściwe rozmiary, bo uśmiech przecież pocho­
dzi z zaskoczenia kontrastem. Niewyrobionych lub filozoficznie za­
chwianych doprowadzić to może do sceptycyzmu. U wierzących, dla 
których tłem oceny zjawisk jest niezmienna wartość: Bóg, wydobę­
dzie lub wzmoże zbawcze poczucie własnej małości. Wszystko to zro­
zumie znowu tak świetnie w czterysta lat po Tomaszu Morę Gilbert 
Keith Chesterton.

W praktyce życiowej humor będzie się łączył ze sprawami du­
chowymi More’a bardziej akcydentalnie, np. krasząc jego pisma asce­
tyczne (ku niemałemu zaskoczeniu krytyków) krotochwilnymi histo­
riami. I tak w „Dialogue of Comfort against Tribulation“ sumienie 
zbyt skrupulatne i sumienie zbyt szerokie zilustrowane są świetną 
bajeczką, wyraźnie z typu „Roman de Renart” , o tym, jak osioł i w ilk 
przyszli się spowiadać do lisa. Pierwszy zatrapiał się swoimi grze­
chami, między innymi tym, że budził rykiem swego pana. Gdy otrzy­

-8) Cyt. przez B r e m o n d a ,  dz. przyt., s. 124.
20) Por. S t ą p i  et  on, s. 159.



Dwa oblicza humanizmu Tomasza Morę’a 55

mał wskazówkę, aby jego odżywianie się nigdy nie odbywało 
ze szkodą innych, bał się jeść słomę, aby nie narazić na niewygodę 
prosiąt, które sypiały na słomie. Drugiemu lis zalecił, aby koszt jego 
posiłku nie przekraczał sześciu pensów, i w ilk przy najbliższej okazji 
ocenił, że chuda krowa kosztuje więcej, natomiast spotkany za chwilę 
tłusty koń nie dochodzi tej ceny. Jakież to posługiwanie się histo­
ryjkam i o zwierzętach średniowieczne!

W tymże „Diałogue of Comfort“ jest ustęp szczególnie charaktery­
styczny dla całej sprawy życia chrześcijanina „w  świecie” . Główna 
postać rozprawia tam o tym, czy człowiek majętny może podobać się 
Bogu: „Tak oto myślę, kuzynie, że jeżeli człowiek jakowy trzyma 
wokół siebie bogactwa dla chwały. . .  światowej . . .  i podoba sobie 
w nich, uważając człowieka biedniejszego od siebie z powodu ich 
braku za kogoś o wiele gorszego, próżna bardzo i głupia jest jego 
dum a... Ale z drugiej strony, jeśli znajdzie się człowiek (a oby zna- 
chodziło się takich wielu), który bogactw nie miłuje, a gdy takowe 
w obfitości mu przypadną, nie szuka w nich przyjemności, ale, jak 
gdyby nie miał ich wcale, trwa we wstrzemięźliwości i pokucie. . .  
a przed Bogiem wyznaje i szczerze oświadcza, że. . .  w każdej chwili 
gotów byłby wyrzec się posiadania, gdyby nie wzgląd na tych ludzi, 
dla których z pożytkiem się dzieje, że on będzie zarządzał tymi bogac­
twami, na przykład na gospodarstwo, które utrzyma w dobrym chrze­
ścijańskim ładzie i obyczaju i innym da zatrudnienie..., to zatrzy­
manie bogactw przez takiego człowieka równe jest zasługą z porzu­
ceniem przez innego wszystkiego“ 30).

4. Ale wszystkie te połączenia, godzenie w pewnych punktach 
Ducha i Świata, nie zmieniają faktu przeciwieństw w innych punk­
tach. Ta „synteza I stopnia“ , jak ją nazwałem, nie wystarczy, kiedy po­
suniemy się o dalszy krok w analizie rozwoju More’a. Właśnie roz­
wój daje tu szczególnie dużo do myślenia.

Bo przede wszystkim ten wielki humanista, drogowskaz przełomu 
epok, nie mógł się rozwijać swobodnie. O posuwaniu się naprzód bez 
przeszkód po drodze naukowej, którą tak kochał, mówić wprost nie 
można. Zaczyna się to już w Oxfordzie, gdzie musi cierpieć narzucony 
mu przez surowego ojca niedostatek, ale przede wszystkim uderza 
w chwili zabrania go z Oxfordu przez ojca, nie aprobującego jego

30) Ks. I I ,  r. X V II .



56 Przemysław Mroczkowski

filologicznych upodobań i zmuszającego go do studiów prawniczych. 
Rozterka musiała towarzyszyć chwili wyboru stanu, gdy More po 
czteioletnim pobycie (bez ślubów) w klasztorze kartuzów zdecydował 
się̂  na zerwanie z myślą o stanie duchownym i na małżeństwo. Przy­
najmniej pozwala się domyślać tej rozterki żal, z jakim potem w życiu 
się oglądał na poniechaną drogę kapłańską31). Ale nawet w obranym 
już raz życiu rodzinnym nie było ciągłości postępu: tak mu bliska 
i, jak się wydaje, dobrana intelektualnie pierwsza żona, Jane Colt, 
umiera młodo, zostawiając go z czworgiem małych dzieci. O je j na­
stępczyni trzeba powiedzieć, nawet przy ostrożności wobec źródeł, 
że nadto wyraźnie męża nie dorastała. Wszędzie tu musiał się More 
uciekać do tej postawy chrześcijańskiej, co żąda ufności w opiekę 
i kierownictwo boże, także wtedy, gdy wydarzenia zewnętrzne jak 
najmniej o tym kierownictwie zdają się mówić.

Kto wie, czy Tomasz niegdyś, w całkiem wczesnej młodości, nie 
miewał rzeczywiście momentów owego humanizmu idyllicznego, ja ­
kiegoś niesformułowanego (właśnie młodość to potrafi) przekonania
0 możliwości niezakłóconego, jednostajnego rozwoju wszystkich władz
1 talentów w człowieku. Może miewał chwile nadziei, że cała ludzkość 
wkroczy na ścieżkę takiego rozwoju. Mógł go częściowo natchnąć 
Eiazm, z którym razem chcieli budować nową epokę, opromienioną 
światłem rozwijającej się wspaniale nauki. Ale dość prędko w takim 
razie było mu sądzone się rozczarować. I tu zwrócimy uwagę, jak anty­
nomie dwóch tendencji w Morusie znajdą oparcie pozajednostkowe.

Bo do doświadczeń osobistych dochodziły doświadczenia spo­
łeczne. Sama „wielka sprawa króla’1, jak nazywano dążenie Hen­
ryka V III do rozwodu z Katarzyną Aragońską, i dostosowana do tego 
Polityka Anglii przekreślała marzenia najgruntowniej. Sama gotowość 

uropy do zanurzenia się w odmęt wojny wystarczyłaby do wylecze­
nia autora „Utopii“  z wiary w bliską możliwość je j realizacji, gdyby 
taką wiarą był ożywiony.

Egoizm jednostkowy i klasowy podnosi w górę głowę tym dum­
niej, im radykalniej udaje mu się zrywać to, co miano nazywać śred- 
niowiecznymi pętami autorytetu. „Owce jedzą ludzi", jak More się

a ^ 'm przynajmniej zdają się świadczyć słowa wypowiedziane do córki, 
ze g y y  nie rodzina, chętnie byłby się usunął do klasztoru. Zob. R W  C h a m ­
b e r s ,  dz. przyt., s. 307.



Dwa oblicza humanizmu Tomasza More’a 57

skarżył, grunta dające utrzymanie chłopom stają się pastwiskami dla 
owiec, aby kapitał latyfundystów mógł wzrastać przez produkcję 
wełny. Jakiż tłum karierowiczów depcze przekonania, wprzęgając się 
pośpiesznie w służbę „nowej“’, bo wyzwolonej od średniowiecznych 
ograniczeń koncepcji księcia, „II Principe’“. Dla przekonań Morea pod 
tym' względem niemało charakterystyczna jest ta wskazówka, której 
udzielił jako były kanclerz Cromwellowi (jakże nadaremnie), żeby 
przypominał monarsze, w którego wszedł służbę, raczej o tym, co ten 
powinien czynić, niż o tym, co mógłby czynić32), bardziej o ograni­
czających go obowiązkach niż o ścielących się perspektywach mocy.

W oczach Europy ten kwiat Renesansu, na jaki się zapowiadał 
właśnie Henryk V III, szybko się zmienia w zgniły jego owoc. Cóż 
mogło jego kanclerzowi lepiej przypomnieć (jeżeli o tym kiedykol­
wiek zapomniał) o niebezpieczeństwach tkwiących w samym kwiecie: 
albo mówiąc konkretniej, jakże nie miało mu to uświadamiać na nowo 
zwykłej tezy o grzechu pierworodnym, której zapomnienie właśnie, 
jak zacytowano na początku, miano kiedyś uznać za jeden z warun­
ków budowy kultury humanistycznej.

I wobec świadomości tej „popsowalności“ świata człowieczego 
musiał się wyraźniej zarysowywać prymat Boga transcendentnego 
i życia modlitwy, której stale tyle poświęcał czasu. Nasuwała się myśl, 
że będzie musiał „stanąć przeciw światu“ mimo całą swą naturalną 
wesołość, całe swoje z tym światem wielokrotne związanie jako czło­
wieka świeckiego, żonatego, polityka.

A jednak — nie. Nie wolno ustąpić, jeżeli idzie o zasadnicze wy­
tyczne całej przyszłości Anglii i Europy, dla których utrzymanie 
jedności żywego chrześcijaństwa jest sprawą fundamentalną. Jeżeli 
w swym zrozumieniu, że nie o mniejsze idzie sprawy, ma być samotny, 
widocznie i tak trzeba. Z mgły, zakrywającej przyszłość, zdaje się 
coraz wyraźniej występować to, co bez cienia literackiej przesady 
nazwać może heroizmem samotnej ofiary. Mówi o tym Belloc w essayu 
Pt. „Świadek prawdy abstrakcyjnej“  („A  Witness to Abstract 
Truth“ ) 33). More miał dać świadectwo prawdzie, nie rozumianej ani 
Przez rodzinę, ani przez naród, ba, prawdzie nie rozumianej jeszcze

32) Tamże, s. 291.
33) W  zbiorze pt. „The Fame of Blessed Thomas More’’ (różnych autorów), 

Sheed and Ward, London, 1929.



58 Przemysław Mroczkowski

przez współczesnych chrześcijan. Przecież sprawa prymatu papie­
skiego daleka była w świadomości wczesnego XVI wieku od tej 
jasności, jaką ma dzisiaj. Na.chwilę, ale tylko na krótką, przypomina 
się ta modlitwa samotnego geniusza, jaką Alfred de Vigny włożył 
w usta umierającego Mojżesza, puissąnt et solitaire. Ale zaraz przy­
pomina się także, że w miejsce znużenia stoika, którego de Vigny 
zrobił z wielkiego pasterza ludu i który pragnie „zasnąć snem ziemi” . 
More, jak świadczy o tym szereg tekstów, wyrywa się potężną wiarą 
do radości nieprzemijającego ż y c i a .

W każdym razie, chociaż naród More’a nie rozumiał, ale był 
w niego wpatrzony. Ten nieskazitelny urzędnik, opiekun biedaków, 
.sławny pisarz, uroczy humorysta był pierwszym autorytetem moral­
nym w państwie. Coś było nie w porządku w sprawie, której taki 
człowiek nie aprobował, mogła sobie mówić opinia publiczna. I dla­
tego Tomasz More musiał zginąć. Wymagał tego „prestiż“  nowego 
porządku. A że pojęcie prestiżu potrafiło być takie przerażające, już 
tak oderwane od najbardziej podstawowych norm etycznych — to 
właśnie niemylny znak etatyzmu w pełni ześwieczczonego, to właśnie 
dowód, że Henryk VIII, jak powiedziano, to „II Principe“ in action34).

Ale choć mogło stać się oczywistym dla wrogów More’a, że musi 
się go „zlikwidować“ , jeżeli pozostanie przy swym stanowisku, było 
zrazu o wiele mniej oczywiste dla niego samego, o ile taka postawa 
jest jego obowiązkiem. Szło nie tylko o niepodrywanie autorytetu 
władzy w ogóle, a króla Henryka w szczególności, którego uważał 
koniec końców za prawowitego władcę, ale także, bardzo wyraźnie,
0 to, aby nie okazać zbytniego zaufania we własne siły przez podjęcie 
decyzji bohaterskiej. Mówię „bardzo wyraźnie“ , bo szereg tekstów na 
to wskazuje, że Tomasz nie ufa sobie do końca. Wychowany w asce- 
zie benedyktyńskiej, która taki niezwykły nacisk kładzie na pokorę
1 tak wszystkiego każe człowiekowi oczekiwać z góry, a przy tym 
może niechętny składaniu ofiar niepotrzebnych, czeka na znak, że ma 
postąpić w określony sposób. Szuka tego znaku nie w żadnych obja­
wieniach, ale w układzie okoliczności. Stąd ulga psychologiczna, 
kiedy czuje, że kości są rzucone. Widać ją w tym zadziwiającym wy­
buchu radości More’a, o której opowiada jego zięć; kiedy wracali 
z rozstrzygającej rozmowy świętego z komisją królewską o wyniku

) W yrażenie p ro f. P o 11 a r d a (cyt. przez C h a m b e r g a ,  s. 286).



Dwa oblicza humanizmu Tomasza More’a 59

dla niego niekorzystnym, powodem do świetnego humoru More’a był 
fakt, że sprawy zaszły tak daleko, iż stało się rzeczą oczywistą, że 
cofać się już niesposób35). Widocznie Morę był w czasie rozmowy 
ostrożny, skoro jego sumienie, uwrażliwione na tym punkcie, nie wy­
rzucało mu, że naraża siebie lub rodzinę niepotrzebnie. Mówił wtedy 
zięciowi, że wycofywanie się pociągnęłoby wielki wstyd (shame): miał 
zapewne na myśli zgorszenie zdezorientowanej opinii. Już po uwię­
zieniu autora „U topii“ powraca to samo. Morę decyduje się powie­
dzieć otwarcie, co myśli na temat postępowania z nim władz, dopiero 
gdy widzi, że nie ma już nic do stracenia: „Skoro widzę, że jesteście 
panowie zdecydowani mnie skazać (Bóg jeden wie, z jakim uzasadnie­
niem), powiem teraz tak, jak mi sumienie dyktuje, otwarcie i swobod­
nie, co myślę o oskarżeniu mnie i o całej odnośnej ustawie“ 36). W tym 
oglądaniu się na prowadzącą rękę Opatrzności, która ma mu wskazać 
przez wydarzenia, co wynika dalej, łatwo widzieć jedno ze szczyto­
wych zaprzeczeń postawy człowieka, szukającego tylko w sobie miary 
Wartości i postępowania. Ale faktycznie trzeba będzie samotnie wyko­
nać własne, jedyne zadanie i przeciwstawić się w tym światu: a na do­
bitkę świat będzie to trzymanie się głosu wewnętrznego brał właśnie 
za tak w rzeczywistości unikane szukanie miary w samym sobie — wręcz 
upieranie się przy własnym zdaniu.

Skoro jednak ostatecznie przyszedł do wniosku, że tak i tylko tak 
powinien postąpić, bo do tego i ty lko do tego doprowadził go układ 
okoliczności, w którym czytał wskazówkę z góry, zdobywa się na 
spokój nawet w więzieniu. Wśród motywów jego pism z tego okresu 
można znaleźć i tradycyjny średniowieczny motyw Kola Fortuny: ci, 
co byli niegdyś w górze, spadną z kolei w dół; ten, kto był kiedyś wiel­
kim kanclerzem, jest dziś ubogim i niesprawiedliwie oskarżonym więź­
niem. Już siedząc w Tower dodaje ostatnią strofę do poematu o zdra­
dzieckiej Fortunie, który zaczął był trzydzieści lat przedtem. Jest w tym 
dużo z postawy stoika; ale i tu, jak gdzie indziej, nie wolino patrzeć 
tylko od jednej strony.

O wiele bardziej zasadniczą pociechą pozostaje modlitwa, zwła­
szcza nabożeństwo do Męki Chrystusowej. Dowodem szczególnie in­
teresującym są „Precationes ex psalmis“ , dołączone do łacińskich pism

35) C h a m b e r s, s. 299.
" )  T e n ż e ,  s. 340.



60 Przemysław Mroczkowski

More‘a. Są to zestawienia motywów psalmów, którymi modlił się w tym 
ostatnim okresie swego życia. Całe życie modlitwa jego musiała być 
liturgiczna i opierać się o te teksty Pisma św., którym się tak przepoił 
w czasie pobytu u kartuzów. W tych momentach ostatnich wybiera 
z wersetów, oplatanych zapewne w różnych okresach własnymi wąt­
kami uczuciowymi i intelektualnymi, z wersetów uczynionych „włas­
nymi“ te, które się stosują do sytuacji człowieka, cierpiącego prześla­
dowanie dla sprawiedliwości:

Domini, quid multiplican sunt qui tribulant me? multi insurgunt 
adversum me
i zaraz po tym przeciwstawienie się kręgowi szyderców:

Multi dicunt animae meae, non est salus ipsi in Deo eius.
Tu autem Domine, susceptor meus es, gloria mea et exaltans ca­

put meum
wzywanie miłosierdzia według psalmu 9:

Miserere mei Domine, vide humilitatem meam de inimicis meis 
uzupełnione jest prośbą o utrzymanie się we właściwej postawie:
Per fice gressus meos in semitis tuis ut non moveantur vestigia mea 
(Ps. 16)
i wciąż powtarzanym wyrazem ufności:

Providebam Dominum in conspectu meo semper quoniam a dextris 
est mihi ne commovear (Ps. 15).

Trudno całkiem wyłączyć wzruszenie, przeglądając te zapiski 
chrześcijańskiego Sokratesa, stojącego w obliczu śmierci, myśląc, że 
w tej konkretnej celi w Tower siedział żywy człowiek, chluba Europy, 
widział zamykającą się wokół niego sieć nieubłaganych służalców ty ­
rana i starał się, jak im na przesłuchaniach powtarzał, tylko o jedno, 
o lepsze zjednoczenie ze swoim Wzorem. Wśród wersetów pojawiają 
się też wiersze z psalmu 21, który Kościół wkłada w usta cierpiącego 
Chrystusa:

Ego autem sum vermis et non homo, opprobrium hominum et ab- 
jectio plebis.

Omnes videntes me deriserunt me, locuti sunt labiis et moverunt 
caput 
a jednak:

Tu es qui extraxisti me de ventre, spes mea ab uberibus matris 
meae. . .



Dwa oblicza humanizmu Tomasza Morę’a 61

Celę w Tower można było łatwo porównać z pustynią, a przecież 
i wśród takiej pustyni duch More‘a trwa w niezłomnej ufności:

In terra deserta, invia et inaquosa, sic in sancto apparui tibi: ut 
viderem virtutem tuam et gloriam tuam

Quoniam melior est misericordia tua super vitas: labia mea lauda- 
bunt te 37).

Jest to już chyba całkowite wyzwolenie ze świata, ze świata zresztą, 
który zdradził humanizm.

Ponieważ równocześnie zdradzona została jedność europejska, 
więc w czasie komedii procesu, jaka nastąpiła, Morę przeciwstawia, 
jak wiadomo, przypominanym mu, a przeciwnym jego zdaniu opiniom 
współczesnych mu Anglików opinie z wszystkich czasów i miejsc. 
Idzie o tylekroć cytowane słowa: „  . . .  na każdego z waszych biskupów 
mam ponad stu za sobą; a na jedną waszą radę czy parlament (Bóg 
jeden wie jakiego rodzaju!) mam po swojej stronie wszystkie synody 
z ostatnich lat tysiąca. I na to jedno królestwo mam wszystkie inne 
chrześcijańskie królestwa“ 38). Ta afirmacja jednego duchowego orga­
nizmu pochodzi, zauważmy tę dramatyczność, od skazanego na śmierć 
jego przedstawiciela. Słowa, które mogły się znaleźć w karcie fun­
dacyjnej gmachu chrześcijańskiego humanizmu, są niemal krzykiem 
człowieka tonącego wśród odmętu. -

Z całego tego bohaterskiego i tak świadomego oporu More’a widać, 
dodajmy, dokładnie, jak płytkie i niewystarczające jest to ujęcie, które 
zadowala się stwierdzeniem, u takich przełomowych postaci, „dwóch 
pierwiastków“ : „średniowiecznego“ i „nowoczesnego“ , przy czym im­
plikacją zdaje się być ujmowanie człowieka jako pudełka z fasolkami 
dwóch różnych kolorów. Przy pewnym potrząśnięciu przeważają na 
powierzchni pudełka fasolki zielone, przy innym żółte.

A przecież rozwój dialektyczny jest w człowieku świadomy. Morę 
nie poddał się jakiejś powrotnej fa li mediewalizmu, on wśród zmie­
szanych fal wybrał kurs swojej lodzi według własnego rozumnego 
uznania. Nawet posługując się konkretnymi elementami, wśród k tó ­
rych wzrósł, włączał je we wzór ponadczasowy. Nie chciał dać się 
zamknąć niczemu ciasnemu, szukał szerokich, swobodnych obszarów.

37) Zob. wyd. dzieł łacińskich More’a (wraz z pismami kró la  Jakuba I )  przez 
Krystiana Genschiusa, F rank fu rt n. Menem, M D C L X X X IX .

38) C h a m b e r s ,  s. 341.



62 Przemysław Mroczkowski

Byłby może na końcu wszystkiego dołączył do swoich precationes ex 
psalmis także i werset: Factus est Dominus protector meus et eduxit 
we in latitudinem.

II. P r o b l e m y

1. Przypuszczam, że jedno z zasadniczych sformułowań More‘a na 
temat zagadnienia humanizmu chrześcijańskiego, gdyby się nim był 
bliżej zajmował od strony teorii, brzmiałoby: nie ma humanizmu 
chrześcijańskiego bez humanizmu krzyża. Rozwój w pełni ludzki, 
tak jak go rozumie chrześcijanin, prowadzić musi przez wyrzeczenia. 
Wiele z tych rzeczy brzmieć musi jak powtarzanie tego, co znane: 
a jednak taki Rousseau potrafił o tym zapomnieć.

Chrześcijaninowi łatwo tu uzasadnić doktrynalnie okrzyk: „W ie­
działem!“ , jaki mu się ciśnie na usta, przez wskazanie, jak się już mó­
wiło, na grzech pierworodny. Mowa naturalnie o jego skutkach dla 
natury ludzkiej, nie o jego istocie i następstwach w dziedzinie nadna­
turalnej. Idzie o znany choćby z Pascala pogląd o zakłóceniu, wywo­
łanym w człowieku przez jakąś pierwotną katastrofę, który Chesterton 
ujął tak pamiętnie w drugim rozdziale „St. Francis of Assisi“ : „Kiedy 
człowiek idzie prosto, idzie krzywo... Jest w człowieku spaczenie 
i obciążenie podobne temu, jakie mają pewne kule do gry, toczące się 
zawsze po krzywej: a chrześcijaństwo było odkryciem, jak uwzględnić 
poprawkę na skrzywienie, aby trafić do celu. Wielu uśmiechnie się na 
io powiedzenie: a jednak jest głęboką prawdą, że wesołą dobrą no­
winą przyniesioną przez Ewangelię była nowina o grzechu pierwo­
rodnym“ 39).

2. Problematyka skutków owej pierwotnej katastrofy zaczyna się 
rozchodzić w kilku kierunkach w momencie, kiedy człowiek się zasta­
nawia nad stopniem tychże skutków u różnych jednostek lub grup. 
Moment ten może się zejść z codzienną obserwacją wszystkich wy­
chowawców (a więc większości dorosłych), że pewne dzieci mają więcej 
przeszkód na swojej drodze niż inne. Obciążenia dziedziczne są jak 
gdyby „zagęszczeniem“ tych skutków grzechu pierworodnego, po­
wiedziałby może teolog spekulatywny; może uzupełniłby to uwagą, 
że zwiększona będzie dla takich jednostek łaska. Ale z chwilą zaob­
serwowania nierówności zagadnienie jest otwarte.

) St. Francis of Assisi, Hodder and Stoughton, s. 29.



Dwa oblicza humanizmu Tomasza More’a 63

3. To samo zagadnienie w szerszej skali nasuwa się, gdy przej­
dziemy na płaszczyznę społeczną. Takie czy inne grupy mogą nieść 
różny bagaż doświadczeń moralnych. W zakresie np. pracy potomek 
jakiejś grupy chłopskiej może mieć w sobie odziedziczone przyzwy­
czajenie do wysiłku, podczas gdy potomek jakiejś szczególnie paso­
żytniczej bogatej rodziny przyzwyczajenie przeciwne. Ale najwięcej 
uwagi ta ostatnia sprawa zaprzątała w związku z grupami narodowymi. 
Jakkolwiek jaskrawo nieścisłe bywają takie osądy, czy możemy się 
zupełnie powstrzymać od klasyfikowania na codzień pewnych naro­
dów? Czy nie mówimy o niektórych, że mają „usposobienie szczę­
śliwe“ ? I czy nie mówimy o innych, że wydaje się z biegu ich historii, 
że są „materiałem szczególnie opornym“ ? Ileż razy padał ten ostatni 
sąd np. o Niemcach i ich stosunku do chrześcijaństwa w czasie minio­
nej wojny światowej? Jeżeli chodzi o ojczyznę More‘a, to stosunkowo 
pozbawiony wstrząsów przebieg je j nowszej historii, dobre wyniki 
wychowania szkolnego i atmosfera łagodności jednego człowieka 
w stosunku do drugiego wywołały wrażenie, że właśnie Anglicy są 
narodem, u którego podkład naturalny jest szczególnie szczęśliwy. 
I tradycja „zaufania naturze“ jest bardzo długa w brytyjskiej historii. 
Nawet w religijności tego kraju podkreślano raczej spokój i rozsądek 
tam, gdzie u Hiszpana były ogniste wzloty i namiętna walka z samym 
sobą. Coś z tego wkłada autor „Królowej Siedmiu Mieczy“ w usta 
św. Jerzego jako przedstawiciela Anglików:

„Myśmy inni niż Szkot i Berber: demonów nie gniotła nas 
zamieć“  40).

Najdoskonalszym wcieleniem takiego ideału naturalnego i spokoj­
nego rozwoju wyspiarskiego człowieczeństwa wydawał się ten nieska­
zitelny produkt „public schools1’, angielski gentleman. Jakimiż sło­
wami maluje go Newman na zakończenie sławnej jego krytyki: 
„  . . . jest to niemal definicją gentlemana, jeżeli się powie, że jest to 
człowiek, który nigdy nie sprawia innym przykrości... Jego główną 
troską jest usuwanie trudności, przeszkadzających ludziom, w których 
otoczeniu się znajduje, w swobodnej i nieskrępowanej działalności, 
i raczej stara się zgrać z ich poruszeniami niż obejmować samemu 
inicjatywę. ( . . . )  Pamięta stale o wszystkich w towarzystwie: jest ła­
godny dla onieśmielonych, spokojny wobec utrzymujących dystans

*°) C. K.  C h e s t e r t o n :  „The Queen of Seven Swords’’, London 1946, s, 52.



64 Przemysław Mroczkowski

i miłosierny wobec ludzi absurdalnych” itd. itd. Ale cały ten układ ze­
wnętrzny w takim zdawałoby się naprawdę dobrym gatunku jest dla 
Newmana tylko polorem. Opis, obejmujący przytoczony urywek, zo­
stał przygotowany przez staranną analizę odpowiedniego ideału wy­
chowawczego, a wynik tej analizy straszliwy. Motorem tego kun­
sztownie przygotowanego rozwoju jest pycha: „Pycha, przy takim 
szkoleniu, zamiast żeby się ‘marnowała“ w urabianiu umysłu, zostaje 
‘wciągnięta w obliczenia“, wykorzystana; otrzymuje nową nazwę: 
szacunek dla samego siebie i przestaje być tą nieprzyjemną ‘nietowa- 
rzyską1 cechą, jaką jest w sobie. Choć jest głównym motorem w duszy, 
rzadko pokazuje się na powierzchni. . . “  Kunsztowność tak osiąg­
niętej formy zewnętrznej zakrywającej wciąż to samo zgubne nasta­
wienie podstawowe uwypukla się np. w takiej sprawie, jak pochlebstwo 
wobec innych. Owa ukryta pycha „..n ie  znosi jaskrawego schlebiania 
ludziom — nie dlatego, żeby w najmniejszym stopniu dążyła do wyko­
rzenienia tego w człowieku, czemu służy pochlebca, ale widzi, jak 
rzecz absurdalnie wygląda, gdy się temu zostawi swobodę, ale rozu­
mie, jak to musi razić otoczenie i jeżeli ma się złożyć hołd ludziom 
bogatym lub możnym, wiadomo, że jego przygotowanie wymaga 
większej subtelności i sztuki. I tak próżność, której naturalny upust 
został zatrzymany, zmienia się w niebezpieczniejsze zapatrzenie się 
w siebie“ 41). Ta głęboka a ukryta dechrystianizacja ideału wycho­
wawczego, którą demaskuje Newman, nie jest zresztą tylko jednym 
więcej dowodem niebezpieczeństw, których chrześcijanie lękają się 
w kulturze oderwanej od religii. Ona ukazuje, jak pewien podkład 
naturalny jakiejś grupy narodowej wpływa na wspólne wszystkim lu­
dziom duchowe spaczenia. Nawet tam, gdzie ten podkład naturalny 
wydaje się „korzystny“ , spaczenia nie nikną, ty lko przybierają poistać 
zewnętrznie gładką. Jeżeli ta postać ma być przejawem właściwego 
danemu narodowi humanizmu, to chrześcijański humanista będzie 
musiał pozostać w postawie nieufnej.

Ale inna rzecz, że były to raczej uwagi ilustrujące zagadnienie jako 
całość i że jeżeli chodziłoby o pochwycenie tego, czego właśnie More 
bal síq w h u m a n i z m i e  s w o j  e go k r a j u ,  to nie cechy, pod­
kreślone o kilka wieków później przez Newmana, stanęłyby na pierw-

ł l ) J o h n  H e n r y  N e w m a n :  „The Idea of a University” , Discourse V I I I ,  
10 i 9 (s. 183 i 4 wyd. C. F. Harrolda).



Dwa oblicza humanizmu Tomasza Morę’a 65

szym miejscu. Zajęłaby owo miejsce w jego obawach raczej ta cecha 
Anglików, która każe im nie doceniać ważności doktryny. Z jednej 
strony uchroniła ich ona w późniejszym okresie od wewnętrznych wo­
jen czy ostrzejszych konfliktów społecznych, z drugiej jednak strony, 
właśnie pod koniec panowania Henryka, spowodowała odejście z lek­
kim sercem od prawd uważanych przedtem za fundamentalne. A to 
właśnie wytyczyło drogi przyszłego rozwoju kultury.

4. W ten sposób, dotykając zagadnienia typów kultury, jesteśmy 
przy jednej jeszcze „socjologicznej komplikacji“  tezy o grzechu pier­
worodnym. Teren jest szerszy od terenu narodowego, a w każdym 
razie podziały się przecinają. I tutaj będzie jasne, że w pewnych ty ­
pach nawarstwienia i powikłania treści duchowych, przez człowieka 
wypracowanych, mniej będą sprzyjały rozwojowi moralnemu czło­
wieka niż w innych. Zdanie to nie ma naturalnie sensu dla socjologa 
ujmującego rzeczy skrajnie (a czyni to bardzo wielu), bo dla niego 
»rozwój moralny“ człowieka jest całkowicie wytyczony właśnie przez 
»ciśnienie społeczne“ , nawiasem mówiąc, jest zawsze interesujące ob­
serwować, jak się przy tym założeniu tłumaczy według takiego badacza 
obstawanie przy swoich przekonaniach, wbrew otaczającemu społe­
czeństwu aż do zapłacenia za nie życiem jak u More‘a. Ale przyjmując, 
że zjawiska etyczne mają swoją autonomię i z e s t a w i a j ą c  ze 
sobą: świat wewnętrzny człowieka wraz z jego rozdwojeniem i trud­
nościami i typ kultury, w którym ten świat zewnętrzny rośnie, jako 
dwa różne czynniki, będzie się również oceniać wpływ tego drugiego na 
ten pierwszy. Wcześni humaniści pokolenia Erazma i More‘a mieli na­
dzieję na założenie podwalin pod typ kultury sprzyjający rozwojowi 
Moralnemu człowieka. To stanowisko optymistyczne było naturalnie, 
Jak wiele rzeczy w historii chrześcijaństwa, pewną fazą, wahnięciem 
^  stronę przeciwną niż przedtem. Raz obserwuje się większe zaufa­
ne do kultury świeckiej u przedstawicieli chrześcijaństwa, raz mniej- 
Sze. Takie fluktuacje, jak wiele innych rzeczy, muszą pozostawać 
'v związku z podstawowymi tezami filozoficznymi i teologicznymi.

Wczesne średniowiecze boczyło się chwilami bardzo wyraźnie na 
kulturę świecką. Pesymistyczne interpretacje augustyńskiej postaci 
hlatonizmu surowo oceniają to, czego się można spodziewać po 
’>ziemskiej połowie“ człowieka. Nawet renesans karoliński pojmuje 
ulturę głównie jako sposób uprzystępnienia człowiekowi Prawdy,

Zycl« » Myśl



66 Przemysław Mroczkowski

poezję jako środek dydaktyczny. Chrześcijańska myśl o ważności 
i godności materii czynić będzie różne wyłomy w tym platonizującym 
nastawieniu, aż Arystoteles dopomoże św. Tomaszowi do ujęcia „ludz­
kiego biota“ pogodniej i pozytywniej. Jeżeli gratia non to llit naturam 
sed perficit, to znaczy, że już się tej natury tak bać nie trzeba. Toteż 
i pogląd na skutki grzechu pierworodnego o tyle mniej surowy niż 
u „katastroficznego“ Augustyna. Ale fakt, że tomizm nie zwyciężył 
zdecydowanie w swojej epoce, otwiera znów drogę przeciwnym prą­
dom. Przypominam te dobrze znane rzeczy po to, aby zwrócić uwagę 
na falowanie koncepcji filozofii kultury (mniej lub więcej świadomej) 
w historii Europy. Wyniklościami różnych postaw filozoficznych były 
zapewne między innymi różne typy ascezy: ta, która przede wszyst­
kim „poskramia“ ciało, i ta, która je „porządkuje“ , uważa za środek 
do celu. W samym renesansie zresztą zdaje się tkwić pewna anty­
nomia pod tym względem. Z jednej strony obserwujemy wzmożenie 
zainteresowań platonizmem na wielką skalę, z drugiej strony ciału zo­
stawia się maksimum swobody. Rzecz jasna, że każde zjawisko jest 
innego rzędu, ale ich zestawienie jest pouczające. Otóż dalekie jakby 
echo tego jest i u Tomasza Morę. Myślę o jego surowej (aż do wlo- 
siennicy) ascezie z jednej strony, a z drugiej o tym pogodnym, pozy­
tywnym stosunku do kultury świeckiej, o którym już była wzmianka. 
Możliwe i prawdopodobne zresztą, że wspomniana surowość wynikała 
u More‘a raczej z nieufności wobec swojego, indywidualnego ciała, niż 
z ogólnego nastawienia: pewną rolę musiały i w tym odegrać wczesne 
zbliżenia z tak ostrymi zgromadzeniami, jak obserwanccy francisz­
kanie i najbardziej umartwiony odłam benedyktynów, kartuzi, u któ­
rych Morę spędził kilka lat w charakterze lokatora.

5. Nie wiadomo, czy do dziedziny skutków grzechu pierworodnego 
zaliczyłby teolog spekulatywny tę jedną jeszcze komplikację pro­
blemu: laska a natura, jaka jest związana z samym faktem ograni­
czenia człowieka przez grupę. W każdym razie patrząc na taką rzeczy­
wistość, jaką znamy z doświadczenia, widzimy nieraz nawet w płasz­
czyźnie czysto przyrodzonej, że potrzeby społeczeństwa mogą być 
niezgodne z postulatami rozwoju jednostki. Od najniższego szczebla 
zaczynając, wystarczy wskazać na fakt tysięcy matek, nie mogących 
rozwijać wrodzonych zdolności z powodu zaabsorbowania codzienna 

' troską o dzieci i dom. Bardziej świadomą formę taki sam konflik*



Dwa oblicza humanizmu Tomasza Mora'i 6?

przybiera tam, gdzie społeczeństwo zdaje się żądać od człowieka in­
nego rozwoju, niż dyktowałyby to jego własne dyspozycje. Iluż uro­
dzonych, powiedzmy, uczonych zostało politykami w poczuciu „po­
trzeby chwili“ ? A iluż mężów Kościoła, spragnionych spokoju klasz­
tornego i kontemplacji, pozostawało na placówkach pasterskich w po­
dobnym poczuciu? Toteż w układaniu się także tych zagadnień chrze­
ścijanin będzie nieuchronnie mówił o jakimś cieniu krzyża nad huma­
nizmem chrześcijańskim. Nie będziemy w to wchodzić, że nieraz takie 
zadania sobie gwałtu bywały ogromnie płodne, a może nawet wydoby­
wały z człowieka, tego bytu tak czasem dziwnie elastycznego, bardzo 
..właściwe“ dlań osiągnięcia, ani w to, że zamiłowania okazują się od 
czasu do czasu złudnym przewodnikiem, ani w to, że społeczeństwo, 
które tak wiele żąda, zarazem daje człowiekowi rzeczy zasadnicze, 
skoro jest on animal social: wystarczy samo stwierdzenie faktu kon­
fliktu. Wnioskiem z takiego stwierdzenia będzie zapewne postulat tak 
konstruowanego społeczeństwa, aby jednak największa możliwa ilość 
jego członków mogła iść w kierunku własnych dyspozycji. Taki pra­
wdopodobnie postulat byłby postawił i Tomasz Morę, który we włas­
nym życiu uznał jednak, że nie wolno mu swobodnie uprawiać wiedzy, 
którą kochał, bo potrzebny jest na dworze, którego nie lubił.

6. Pozostaje wspomnieć o tym prostym prawie rozwojowym, 
które mówi, że wzrastanie wymaga odrzucania. W miarę dojrzewania 
odpadają elementy, które potrzebne były we wczesnych stadiach, 
choćby dla ich zabezpieczenia. Na tle tego wydaje się nieprzemyśle- 
oiem, nawet w płaszczyźnie doświadczalnej, oczekiwać, ab}  ̂ rozwój 
^oprowadził, jak się to lubi powtarzać, do rozkwitu w s z y s t k i c h  
Zalążków w człowieku. Dochodzi zaś dozwolona analogia z dziełem 
sztuki, dla którego selekcja jest warunkiem niezbędnym. Od strony 
bardziej ludzkiej selekcja ta będzie nakazem dla podmiotu, który ma 
''' sobie pewien obraz kształtować. Od strony z a l e ż n o ś c i  czło­
wieka od Stwórcy, a więc jego ro li przedmiotu, selekcja wystąpi 
rbwnież, tylko że tym razem artystą jest ktoś nieskończenie bardziej 
Slę wymykający zwykłym obliczeniom o celowości jednostkowego 
f'oz woj u. Ten, kto tv ogóle przyjmuje chrześcijańską tezę o urabianiu 
^uszy przez prowadzącą Opatrzność, musi zarazem przyjąć coś nie- 
wymierzalnego w sprawie ludzkiego rozwoju. Bóg będzie kształtował 
aźdy poszczególny „żywy kamień“ dla swoich celów poza tym



68 Przemysław Mroczkowski

musi go oszlifować z myślą o jego wmurowaniu w cały gmach tego, 
co liturgia nazywa heata Urbs Jerusalem. Stąd znowu potrzeba odrzu­
cania, eliminowania cech, które zdawałyby się najodpowiedniejsze do 
rozwinięcia. Uderzającym czegoś takiego przykładem może być, przy­
puszczam, powołanie u jakiegoś np. malarza, aby wstąpić do zakonu 
ściśle kontemplacyjnego.

Wydaje się oczywistym, że będą to wyjątki. Regułą będzie odpo­
wiednie wykorzystanie podkładu naturalnego. A w dziedzinie plano­
wania społecznego zawsze podstawowe będzie przygotowanie opty­
malnych warunków dla wypadków stanowiących regułę. A nawet 
jeżeli będzie się chciało wciągnąć choć trochę w obliczenia to, co nie­
obliczalne, i zostawić jakieś pole dla tych, których droga będzie cał­
kiem specjalna, to chrześcijanin wierzący w realność łaski i tak powie, 
że warunki optymalne po temu, aby w jak największej i l o ś c i  dusz 
łaska została zasiana, będą zarazem przygotowywać grunt i dla tych, 
u których j a k o ś ć  tej łaski będzie poniekąd odrębna. Im większe 
ułatwienia dla zdrowego rozwoju „przeciętnego“ chrześcijaństwa, tym 
większe prawdopodobieństwo ukazania się różnych „nieprzeciętnyc 
jego przedstawicieli.

Wszystkie te refleksje przyjmują istnienie jakiejś lin ii granicznej 
między rozwojem jednostki opartym o naturalną „swobodę a ta im, 
który od niej jak gdyby „abstrahuje“ , bo ascetyka i mistyka mówią 
już o swobodzie wyższego rodzaju, o „wolności autonomii , w każdym 
razie wzniesieniu się ponad zwykłe pójście za upodobaniami. 1 ta linia 
graniczna nie może być pojmowana zbyt ciasno. Z jednej strony naj 
liberalniejsza asceza nie będzie mogła dopuścić do kompletnej 
emancypacji skłonności naturalnych i będzie musiała żądać porzą 
kowania, z drugiej strony zapewne nawet szczyty życia duchowego 
muszą być w j a k i ś  s p o s ó b ,  daleki warunkowane typem danej 
osobowości.

7. Jeżeli powyższe uwagi zdawały się wykraczać poza dziedzinę 
komentarzy do zagadnień rozwoju Tomasza More‘a, sięgając nawet 
chwilami do formułowania jakichś wytycznych, to jednak cały zrąb 
tych refleksji rodzi się z przemyślenia drogi życiowej tego właśnie 
szczególnie reprezentacyjnego chrześcijańskiego humanisty. Ułam, 
że stało się w ten sposób oczywiste, że nie można po przyjrzeniu się 
sprawie bliżej obyć się bez zrewidowania, na skutek humanistycznych 
badań, terminu „humanizm“ .



Dwa oblicza humanizmu Tomasza Moro'a 69

Rewizja taka została, już dawno przeprowadzona i stąd Maritai- 
nowskie rozróżnienie humanizmu antropocentrycznego i humanizmu 
teocentrycznego. Rzecz w tym, żeby zacząć stosowanie tej dystynkcji 
przy badaniu poszczególnych sylwet, i tego próbą jest niniejszy essay. 
Należałoby kiedyś taką pracę rozszerzyć i przebadać pod tym kątem 
bliżej same pisma More’a, który, choć nie był ex professo teoretykiem 
kultury, dal wyraz szeregowi poglądów na te tematy. Zazwyczaj bierze 
się pod uwagę głównie „Utopię“ , potrzebne byłoby jednak rozciąg­
nięcie badań na całość dorobku świętego humanisty. Wyjaśniłoby to 
też niejedno z genezy nowoczesności.

Wolno przypuszczać, że postulatem Tomasza More‘a było właśnie 
takie pojęcie humanizmu, które by objęło i wspomniany aspekt teocen- 
tryczny: pełny rozwój osoby ludzkiej w Bogu, który będzie o tyle roz­
wojem także przyrodzonym, o ile pozwolą na to warunki: jednost­
kowe, wychowania, narodowe, potrzeby społeczne, wreszcie typ 
kultury.

8. W tym typie kultury zbiega się wiele nici istotnych dla problemu 
życia i śmierci Tomasza More’a. Można pomyśleć sobie taki typ — 
z niezbędnym uproszczeniem bogactwa faktów socjologicznych — 
który pozwoli na stosunkowo bardzo swobodny rozwój, spełniający 
te właśnie warunki humanizmu teocentrycznego. W nim krzyż, zawsze 
nieuchronny, będzie na tym odcinku ograniczony do takich rzeczy, 
Jak panowanie nad sobą, wyrzeczenie się osobistego zadowolenia, zno­
szenie niemiłego otoczenia. W typie innym, mniej sprzyjającym, stanie 
się koniecznym płynąć w tym czy innym stopniu przeciw prądowi. 
Było, mówiąc po ludzku, ironią życia More’a, że budowniczowie epoki, 
której był heroldem, uznali za konieczne wmurować w fundamenty 
^znoszonego gmachu jego zwłoki. Inaczej można ująć ten sam fakt 
Przez powiedzenie, że Morę wyrzekł się własnego humanizmu, aby 
uratować jego podstawy dla innych. Świadectwo dane prawdzie po­
wszechnej, ekumenicznej (jak mawiał Psichari), wyższej ponad daną 
ePokę, ale prawdzie, z której wszystkie epoki wraz z nią czerpać po- 
^unny, to przysługa oddana ludzkości. Ponieważ humanizm przegrywa, 
Jako zbyt wyłącznie doczesny, więc można ratować humanizm tylko 
Przez podkreślenie, choćby ofiarą z życia, życiodajnych dlań założeń 
Ponaddoczesnych. Zarazem, w porządku pozadoświadczalnym, Morę



70 Przemysław Mroczkowski

oddaje przysługę krajowi, który go zabija. Jakże pod tym względem 
pouczająca jest działalność modlitewna tych zakonnic, które podjęły 
dzieło nieustającej ekspiacji za śmierć More‘a, chcąc w ten sposób 
jego ofiarę, wbrew obojętności otoczenia, niejako zdynamizować. 
Jeżeli, jak pisze w swej najnowszej książce Christopher Dawson, „cała 
historia kultury pokazuje, że człowiek ma naturalną skłonność szu­
kania podstawy religijnej dla swego społecznego życia i że kiedy ku l­
tura traci swoje duchowe fundamenty, zaczyna się chwiać“ 42), to właś­
nie ci, którzy przypominają o fundamentach, najbardziej przysługują 
się kulturze.

Wśród tych fundamentów ma swoje miejsce teza, że człowiek 
upadł. Im szerzej otwarte będą oczy na nieuniknioność braków, cier­
pień, na niebezpieczeństwo wypaczeń i słabość człowieka, ufającego 
wyłącznie w moc własną, tym bardziej realistyczna będzie postawa, 
z jaką się przystąpi do budowy civitas terrena. Ale w tym logika i rów­
nowaga katolicyzmu, że tę tezę równoważy druga, o podniesieniu 
człowieka z powrotem na wyżyny przez odkupienie, przez mękę, pro­
wadzącą do końcowego przebóstwienia. Stąd dwa aspekty krzyża: 
męka i triumf, jego groza i jego cenność.

Podnosi je liturgia; a za liturgią umiała je podnieść ta prastara 
chrześcijańska liryka, jaką jest poezja angielska sprzed Wilhelma 
Zdobywcy, miejscami tak mocno tekstami kościelnymi przepojona. 
Mam na myśli utwór, zwany „Sen o Świętym Drzewie“ („Dream of the 
Rood“ ). Ukazuje on zarazem długą tradycję wielu pokoleń średnio­
wiecznej Anglii, która otaczała krzyż czcią głęboką, a którą także To­
masz Morę, ten promienny humanista, tak wyraźnie reprezentuje.

W utworze nieznany poeta raz widzi święty przedmiot w jednym ze 
wspomnianych aspektów, raz w drugim; oto próba parafrazy alite- 
racyjnych wierszy:

• ..  drzewo chwały ujrzałem 
świetne i zdobne: lśniło wśród radości, 
okryte złotem i klejnotów godną szatą, 
drzewo Pana.
A wżdy wyczułem pod tym złotem

_ trud wa,ki Podjętej za nieszczęsnych; drzewo jęło wtedy

) „Rsligion and Cultnre”, London, Sheeu and W ari, 1948, s. 217.



Dwa oblicza humanizmu Tomasza More’a 71

broczyć po stronie prawej i  smutek wzburzył mnie do dna; 
zdjął mnie lęk na ten widok tak piękny i widziałem, jak na

lśniącym Znaku
mieniły się barwy, ozdoby: przez chwilę spływał potem, 
krwią broczył; za chwilę okrywały go skarby43).

Dużo wskazuje na to, że More umiał świetnie dojrzeć tę stronę 
triumfalną krzyża. W ostatnim swoim okresie tak wyraźnie i wielo­
krotnie krzepił się myślą o przygotowanej przez mękę chwale.

Dlatego ten miłośnik dobrej kompanii i wesela, żegnając się ze 
swymi zabójcami, wyraża nadzieję spotkania się z nimi w zgodzie 
w państwie radości. * 8

“ ) Por. wyd. H u l b e r t a  B r i g h t ’ s Anglo-Saxon Reader, New Y ork  1915.
8. 183.



SŁAWA I NIEŚMIERTELNOŚĆ

Nie ma pisarza, który by nie myślał o sławie. Tylko w średnio­
wieczu spotyka się bezimienne książki, których autorzy, ukrywając 
swoje nazwiska, zwracają się przy końcu dzieła ż modlitwą do Boga 
albo z prośbą do czytelnika, by o nich pamiętał w kościele. Humaniści 
przywrócili, a nawet przewyższyli antyczną żądzę rozgłosu i od razu 
pierwszy w tym świetnym orszaku, patron humanizmu, Petrarca zdo­
był za życia wielką sławę. Wawrzyn poetycki, który mu Rzym ofiaro­
wał, stał się hasłem do niebywałych uroczystości. Było to w okresie 
opuszczenia i upadku wiecznego miasta; papież przebywał w Awinio- 
nie, ulice były zaniedbane, życie biedne, kościoły waliły się i zarastały 
trawą. W ten mrok padł nagle snop światła, gdy na Kapitolu składano 
hołd poecie, przypominając rozbójniczemu światu, że praca twórczego 
ducha jest najwyższym triumfem. W Arezzo, gdzie się Petrarca uro­
dził, władze miejskie pokazały mu jego dom, otoczony kultem. Pewien 
złotnik w Bergamo, u którego się zatrzymał Petrarca, kazał wyzłocić 
pokój, gdzie poeta nocował. Papieże, cesarze, królowie, książęta ubie­
gali się o jego obecność na swoich dworach, wymieniali z nim listy, 
prosili o rozmowę. W Wenecji zasiadał po prawej ręce doży. Ludzie 
pielgrzymowali z daleka, aby go zobaczyć.

Takiej sławy nie zdobywa się samą zasługą ani nawet geniuszem; 
jest to wielkie i rozległe przedsięwzięcie, którego nie można zosta­
wić bez dozoru. W listach Petrarki znajdujemy dowody, że umiał 
sobie robić propagandę, co prawda szanując swą godność, i umiał po­
sługiwać się przyjaciółmi, nie przekraczając granic przyzwoitości. Był 
nawet zdolny do kłopotliwych kompromisów, jak o tym świadczy jego 
pobyt na dworze okrutnych i bezwstydnych Viscontich, czego mu nie 
mógł darować jego wierny Boccaccio. W umiejętnym gospodarowaniu 
swoją sławą Petrarca szedł śladami starożytnych, Cicero, którego tak 
uwielbiał, mógł go był niejednego nauczyć.

W starożytnym Rzymie dzieło literackie nie miało łatwej drogi. 
Rozpowszechniane w odpisach, narażało autora albo na własne koszty,

Jan Parandowski



Sława i nieśmiertelność 75

bardzo znaczne, albo na kaprysy księgarzy, goniących za prędkim 
zyskiem. Trzeba się było nieraz dobrze napracować, wynająć salę i ze­
brać słuchaczy chętnych do przyjęcia utworu, zdobyć sobie gromadkę 
życzliwych, którzy by je chwalili na forum, 'przywiązywać ich do sie­
bie smacznymi obiadami. Obiady literackie były za Augusta znaną 
instytucją, satyra miała swoje słowo do powiedzenia o takich, gdzie 
zarówno potrawy jak i utwory gospodarza były na niskim poziomie. 
Tam również rozkwitły pierwsze salony literackie, które w coraz 
innej postaci odnawiać Się będą i na dworach średniowiecznych z tu r­
niejami poetyckimi, i w zebraniach humanistów, i wreszcie w tych 
świetnych konstelacjach salonów, które miała każda epoka literatury 
francuskiej i które dziś jeszcze nie wygasły. Były to kwatery główne 
kampanij o sławę. Przez nie prowadziła droga do nagród i orderów, 
do synekur, które zastąpiły dawne beneficja i prebendy, do lukratyw­
nych umów z wydawcami i dyrektorami teatrów lub potężnych dzien­
ników, wreszcie do Akademii. Rządziły w nich kobiety i niejeden wie­
niec laurowy, który do dziś zachował świeżość, splotły ich piękne 
i zgrabne ręce.

Mało kto w całej literaturze europejskiej dorównał Wolterowi 
w organizowaniu własnej sławy. Co prawda sprzyjał mu wszech­
władny urok języka francuskiego i wielki posłuch, jak i w tej epoce 
'niał głos pisarza. Nie mając pod ręką prasy, która dopiero ząbko­
wała, potrafił zamiast reporterów posługiwać się pisarzami, ambasa­
dorami, arystokracją i monarchami wszystkich krajów. Nie waha! się 
obsypywać pochwałami rabusiów politycznych i despotów, uzyskując 
"  zamian ich hołdy. Zaznał rzadkiego szczęścia, że był uważany za 
najświetniejszego reprezentanta swego narodu i wieku. Po nim nikt 
nie osiągnął piórem takiej potęgi, nawet Goethe i Byron.

Gwiazda literatury wyraźnie przygasła. Niegdyś pisarze byli jedy­
nymi ludźmi, którzy wyrastali ponad stany i dostojeństwa przez wła­
dzę, jaką zdobywali nad duszami. Czcząc ich czciło się wartość czło­
wieka poza przywilejami urodzenia — w czasach, kiedy wszystko za­
leżało od przodków (nawet stopień kapitana), nabierał szczególnego 
znaczenia ten, kogo geniusz równał z władcami. Napoleona wielbiono 
nie tylko za zwycięstwa, ale i za to, że przełamał odwieczny porządek 
świata: obalił stare dynastie, na ich gruzach zbudował swoje cesar­
stwo i dał zdumionym narodom chwile złośliwej radości, że „człowiek



74 Jan Parandowski

z nizin", jak się to mówiło, podeptał zmurszałe pergaminy. W sto lat 
po nim i to się już zbanalizowalo.

Chateaubriand, który Napoleona podziwiał, ale i nienawidził, po­
nieważ uważał go za rywala i rabusia własnej sławy, pocieszał się taką 
refleksją: „Sława literacka jest jedyną, do której nic obcego nie 
wchodzi. Można zawsze oddać część sukcesów wojennych żołnierzom 
i szczęściu*). Tak Achilles zwyciężał Trojan z pomocą Achajów, ale 
Homer sam stworzył Iliadę i bez Homera nic byśmy nie wiedzieli 
o Achillesie ’. Dziś melancholijny René miałby j)owód do głębokiej go­
ryczy nie tylko na widok zawrotnych karier politycznych, ale i bar­
dziej niespodziewanych rywali sławy literackiej: gwiazd i gwiazdo­
rów filmowych (piękne słowo — to jak kaczka i kaczor), bokserów, 
atletów. To ich autografy zapełniają sztambuchy panien, których pra­
babki marzyły o podpisie poety.

Nawet w Ameryce, gdzie natychmiastowe powodzenie jest uświę­
conym hasłem, a tym bardziej w reszcie świata są pisarze, którzy ra­
czej czekają na sławę, niż ją sami przyśpieszają., Należą do ich liczby 
natury powściągliwe, dyskretne, wrażliwe, skromni pracownicy, k tó­
rzy nieraz sami nie wiedzą, że cel, jaki sobie wymierzyli, prowadzi do 
wielkości, wreszcie zbyt dumni, aby się poniżać do ubiegania się o roz­
głos i zaszczyty. Spośród nich los wybiera na przemian postaci, które 
wieńczy późną, ale szlachetną sławą, i nieszczęśliwych, szukających 
ucieczki od sierocej doli w samobójstwie. Marcel Schwob, który pró­
bował się zabić, odratowany, rzekł: „Największą goryczą przejmuje 
nie własne niepowodzenie, ale powodzenie tych, którzy niżej od nas 
stoją“ .

Komedia Bourdeta „Vient de paraître“  albo starsza od niej powieść 
Bensona „W ielki człowiek“ spopularyzowały zakulisowe życie sukce­
sów wydawniczych Anglii i Francji, kipiące od intryg, podstępów, re­
klamy. Autor nie zawsze jest w nich bierny, czasem bardziej przed­
siębiorczy od wydawcy. W paru ostatnich dziesiątkach lat byliśmy 
świadkami ukartowanych skandalów, rzekomych porwań, którymi au­
torzy łaknący rozgłosu wspomagali swoje książki, były i odwieczne 
sposoby zwrócenia uwagi, jak pojedynki, rozwody, wszystko w za­
lewie artykułów, wywiadów, fotografij. Benjamin Crémieux, który

) Tak samo myślał Tołstoj, nicując geniusz Napoleona we wspaniałych 
rozdziałach „W o jny  i pokoju” .



Sława i nieśmiertelność 75

znał dobrze podszewkę życia literackiego we Francji, powiedział mi 
raz, wskazując modnego pisarza: „On gotów własną matkę sprzedać, 
jeśli mu to podniesie nakład o sto tysięcy!“ Mój Boże, widziałem parę 
lat temu książki tego autora na wybrzeżu Sekwany, u bukinistów, 
zakurzone, poniechane, jakby już miały tysiąc lat.

Dopóki pisarz żyje, działa, użera się ze swoimi krytykami albo od­
pycha ich milczeniem, dopóki można się spodziewać, że nie powiedział 
jeszcze ostatniego słowa, że każdej chwili potrafi dorównać swoim 
najlepszym dziełom albo je przewyższyć, dopóki sama jego obecność 
w życiu i swiecie literackim nakazuje szacunek, nikt się nie kwapi go 
.,obalać , im starszy, tym jest pewniejszy swojego stanowiska, w każ­
dej bowiem generacji odczuwa się potrzebę „nestorów“ , reprezenta­
cyjnych starców, których się obsypuje zaszczytami, nie wyzywając 
zazdrości młodych, ponieważ ci widzą w nich niejako prefigurację 
własnej dostojnej sędziwości. Lecz po śmierci każdy purpurat litera­
tury schodzi do czyśćca, skąd go uwolnią po pewnym czasie, jeśli nie 
zostanie skazany na ostateczną nicość. Niektóre sławy jakby szcze­
gólnie wyzywały pokutę, France już w dniu pogrzebu został sponie­
wierany w broszurze pt. Cadavre.

Wtedy spieszą na ratunek wierni wyznawcy. Zakładają towarzy­
stwa przyjaciół, urządzają wystawy i uroczyste akademie, nazywają 
'dice imieniem zmarłego, przybijają tablice pamiątkowe na jego domu, 
fundują stypendia jego imienia, starają się je umieścić na gmachach 
instytucji literackich, na szkołach, publikują listy, pamiętniki, różne 
Papiery pośmiertne, budząc ciekawość do człowieka, gdy osłabło zain­
teresowanie pisarzem, powstają nawet czasopisma dla badania jego 
twórczości. Francja roi się od takich kultów domowych. Widocznie jest 
w nich coś pociągającego, skoro ten i ów pragnie ich zakosztować za 
tycia, podobnie jak Karol V wyprawił sobie własny pogrzeb. Nie bez 
Rumienia słyszymy w radio głos osiemdziesięcioletniego Gide’a, egza­
minowanego przez p. Amrouche z życia i twórczości, ja k  Goethe 
^  znanym żarcie uniwersyteckim. Z jeszcze większym zdumieniem czy­
tamy opublikowaną obecnie korespondencję Claudela i Gide’a, odsła- 
mającą rzeczy tak intymne, że i w papierach pośmiertnych mogłyby 
t ĵść za zuchwałość. Jules Romains zaś sam założył i obsługuje „e a ­
rners des Hommes de bonne volonté” , periodyk na wzór tych, jakie 
Posiada Balzac lub Proust.



76 Jan Parandowski

W świecie współczesnym życie literackie stało się zbyt przelud­
nione i hałaśliwe. Publiczność czytająca jest zdezorientowana. Prasy 
drukarskie wyrzucają ćo dzień takie mnóstwo książek, wszystkie są 
zachwalane tak krzykliwie, że jakikolwiek sąd jest tworem przypadku. 
Oprócz specjalistów, dokonywających ścisłego i świadomego wyboru, 
nikt nie panuje nad swoją lekturą. Można pół wieku przeżyć wśród 
książek z oddaniem, ciekawością, entuzjazmem, a mimo to nie dotrzeć 
do dzieł znakomitych, bo z tysiąca powodów nie znalazły się one w na­
szym zasięgu. Nikt nie zna tylu języków, by każdą literaturę mógł 
śledzić w oryginałach. Przekłady zaś idą drogą fantastycznych niepo­
rozumień, niedorzecznych kaprysów i sprytu księgarskiego. Nie po­
dobna żadną wyższą myślą uzasadnić takich sukcesów międzynaro­
dowych, jak Axel Munthe lub Ossendowski. Tysiąc książek pokrew­
nych a lepszych w stylu i w treści musiało pozostać w ukryciu, by te 
właśnie mogły być narzucone uwadze obu półkul, ze stratą dla swoich 
krajów. Każdy tydzień przynosi takie niespodzianki, mówię: tydzień 
na pamiątkę tej smutnej rubryki w pismach francuskich: Le livre de 
la semaine. Oto jest miara współczesnej nieśmiertelności. Może i to 
okaże się za wiele i niebawem zobaczymy: Le livre du jour, a w końcu: 
Le livre de la dernière heure.

A jednak w tej ciżbie walczącej o posłuch i uznanie, w każdej 
epoce jest kilku, przeznaczonych, by trwać i spoglądać na strumień 
przemijania z wysokości pomników. Na równi z obchodami uroczy­
stymi, akademiami w dniach rocznic pomniki podtrzymują jeszcze 
wiarę w kult pisarzy. Dają one powód wielu złudzeniom. Patrząc na 
postaci ze spiżu czy marmuru, nikt prawie nie myśli, jak ludzie, któ­
rych one wyobrażają, byli za życia lekceważeni, obrzucani błotem, 
znienawidzeni, dopóki śmierć nie wyniosła ich z zamętu złych namięt­
ności. Nieprżeliczeni są pisarze, którzy dopiero z wysokości swej mo­
giły wyrośli w oczach społeczeństwa. Trumnę Żeromskiego przepasano 
wielką wstęgą Polonia Restituía, która nigdy nie ozdobiła piersi, póki 
bilo w niej serce, mieszczące w sobie wszystkie gorycze i wszystkie 
nadzieje narodu.

Jak długo bowiem pisarz żyje, czepiają go się pretensje i wyma­
gania chwili bieżącej, naciska go zewsząd jego czas, pochłonięty spra­
wami, które wydają się najważniejsze i najbardziej pilne. Za życia 
pisarz jest człowiekiem, czyli synem, mężem, ojcem, lokatorem, po­



Sława i nieśmiertelność 77

datnikiem, obywatelem. Zawsze kogoś drażni, gorszy, obraża, 
oburza, zawsze komuś zawadza, przeszkadza, zawsze kogoś jego 
cień przesłania i komuś nie pozwala urosnąć, zawsze są naglące 
problemy, o których się ju tro zapomni, które dziś jednak wy­
magają natychmiastowych rozstrzygnięć i sojuszów: wystarczy gest 
niecierpliwości lub lekceważenia, nieopatrzne słowo lub nierozmyślny 
krok, by wzbudzić odrazę, a zajęcie stanowiska pokłóci go z tymi, 
co są innego zdania, nic bowiem rzadszego, jak wyrozumiałość dla 
cudzej opinii, choćby najszlachetniejszej. Dzieje się tak zwłaszcza 
w epokach burzliwych, podczas przewrotów i przemian, kiedy indziej 
zaś, gdy życie społeczeństwa idzie gładko i gdy ono samo jest zrówno­
ważone, opanowane i rozsądne, pisarz nic nie straci w jego oczach, 
choćby się od niego odwrócił z pogardą. Przeciwnie, może nawet 
urosnąć jego autorytet. Lecz nawet w najspokojniejszych okresach 
pisarz wyzywa ostre sądy współczesnych przez swoje ambicje, intrygi, 
zawiści. Dzieje się to zawsze, kiedy opuści świat myśli, słów, by 
zejść tam, gdzie aktywność ludzka wyżywa się w kłębowisku namięt­
ności i dążeń powszednich.

Po śmierci pisarza jego imię bardzo szybko uwalnia się od tej pa­
sożytniczej flory, o ile oczywiście ma przetrwać w pamięci potom­
nych. Zarys jego postaci coraz bardziej się upraszcza. Da się ona wy­
powiedzieć w kilku zdaniach, czasem w paru słowach albo i w jednym 
przymiotniku. I oto wielka i skomplikowana psychika ulatuje w nie­
śmiertelność dźwięcznym hasłem, które pokolenia powtarzają ze 
wzruszeniem lub z obojętnym szacunkiem. Cały Panteon literatury 
jest zaludniony takimi cieniami, nakreślonymi szybkim i pobieżnym 
rysunkiem, z którego jak wstęga mowy na starych obrazach wykwita 
odróżniający je epitet.

Nic smutniejszego nad puste imiona, które odzywają się z nazw 
ulic i których nie podobna rozwikłać bez leksykonu. W Atenach są 
całe dzielnice, które oszałamiają zalewem imion, znanych tylko mi­
łośnikom starożytności. W Paryżu potrzeba tęgiej erudycji, by nie 
czuć się obco pod tabliczkami, upamiętniającymi wygasłe sławy. A przy 
każdym fotelu „nieśmiertelnych” , czytając litanię tych, co na nim 
zasiadali w ciągu trzech stuleci, odczuwa się głęboką melancholię.

Pamięć europejska jest przeciążona. Wiek XIX narzucił je j nie­
zmierne mnóstwo imion ze wszystkich epok i narodów. Dokonało się



78 Jan Parandowski

wtedy rozszerzenie widnokręgu dzięki ulepszonym środkom komu­
nikacji, wymianie myśli między wszystkimi częściami świata, gdzie 
człowiek biały osiadał i stykał się z obcymi kulturami, które poznawał 
i studiował. Nieznana przedtem w takim stopniu ciekawość uczyniła 
umysł europejski zdolnym do rozumienia i przyjęcia najbardziej róż­
nych i przeciwnych poglądów, form, piękna, wyrazu.

W poprzednich epokach wszystko ogniskowało się w jednym 
punkcie widzenia, np. narodowym, religijnym. W średniowieczu pra­
wie nie zwracano uwagi na literaturę, nie mającą związku z prawdami 
objawionymi. Humanizmowi wystarczał antyk i jego naśladownictwo. 
Klasycyzm francuski zacieśnił się do paru ideałów artystycznych. Pod 
koniec XVIII wieku takie zjawiska, jak zmartwychwstanie Szekspira 
lub świeży pogląd na starożytność, zwiastowały okres nowego odczu­
wania. Wypełnił je wiek XIX w swym niezmordowanym badaniu lite ­
ratury przeszłości i chwili obecnej we wszystkich szerokościach geo­
graficznych. Dokonano znacznych przesunięć. Niejedna z dawnych wiel­
kości zmalała, imiona, dotąd nieznane lub lekceważone, doszły do sławy. 
Entuzjazm dla wszystkiego, co piękne, oryginalne, twórcze, zebrał 
w jednym kulcie Nibelungi i Szah-nameh, Mahabharatę i Boską Ko­
medię; dramat chiński, japoński, indyjski odezwał się w teatrach euro­
pejskich; utorowano drogę liryce, powieści małych narodów, zam­
kniętych dotąd w swych granicach lub tak odległych, że nikt się 
przedtem do nich nie trudził. Mogło Bractwo Prerafaelitów układać 
kalendarze wielkich pisarzy i artystów, by czcić ich rocznice, ten oby­
czaj rozszerzył się po wielu krajach i dziś można obchodzić tysiąc­
lecia Cicerona lub Wergilego na obu półkulach, a nawet mniej do­
niosłe imiona domagają się swoich świąt.

Tak rośnie brzemię dat, nazwisk, dzieł coraz trudniejsze do udźwig­
nięcia. W monumentalnych tomach, których liczba się powiększa 
w coraz nowym opracowaniu, dziesiątki specjalistów jednoczą swoje 
wysiłki, by przedstawić „literaturę świata". Lecz spotkałem kiedyś 

siążeczkę z niefrasobliwego roku 1900, zgrabny tom dwustostroni- 
cowy (nawet z ilustracjami), gdzie autor uporał się z pięćdziesięciu 
wie ami literatury 0d Egiptu, Babilonii i Chin, z całą powierzchnią 
g o u ziemskiego, od Pacyfiku do Atlantyku, gdzie nasza własna lite- 
ia ura strescń3 Się nie wjem czy w dZiesięCiu wierszach — było to 
j  ’ y pokwitowanie otrzymanego spadku i widziało się, jak szczę­



Sława i nieśmiertelność 79

śliwy spadkobierca, załatwiwszy tę czynność, wraca spokojnie do 
rannej gazety.

Jesteśmy jednak godną zaufania potomnością. Jak żadna, umiemy 
zapewnić książkom najdłuższą egzystencję. Stworzyliśmy doskonałe 
środki konserwacji. Wielkie biblioteki w pancerzach z żelaza i betonu, 
z podziemnymi galeriami, chronią najlichszy strzęp papieru od sta­
rych wrogów: ognia i  wody, a spieszą, by go tak samo zabezpieczyć 
od klęsk nowoczesnej wojny. Nadciąga tu z pomocą mikrofilm, który 
pozwala zmieścić w walizce zawartość całych sal bibliotecznych i tę 
walizkę w dniach grozy unieść w spokojne miejsce. W ten sposób 
czasopisma a nawet dzienniki, które by musiano w końcu wyrzucić, 
bo nie starczyłoby dla nich przestrzeni, które zresztą uległyby prę­
dzej czy później zagładzie z przyczyny marnego i kruszącego się ma­
teriału, zdobędą szanse przeżycia długich wieków w tej swojej m ikro­
skopijnej postaci. I jeszcze więcej: pojawił się pomysł, by niektóre 
dzieła były wydawane w formie pudełka, zawierającego tekst druko­
wany, fotografię rękopisu, ikonografię autora i jego pracy, wreszcie 
jego głos nagrany na płytę. *>

Już dawniej postarano się ustrzec od zużycia pierwsze wydania 
współczesnych książek, tak poszukiwane przez bibliofilów, gdy staną 
się rzadkością: w Bibliothèque Nationale oznacza się je trójkątną pie­
czątką zielonego koloru i albo się ich wcale nie pożycza, albo bardzo 
rzadko. Oczywiście nie każdy dostępuje tego zaszczytu: wybiera się 
autorów, którzy mają widoki na nieśmiertelność. Dyrekcja biblioteki 
zachowuje rzecz w sekrecie, świat literacki usiłuje go przeniknąć. Są 
kwasy, pretensje, urazy, słyszy się o takich, którzy poszukują pro­
tekcji u kustoszów, by dostać „zielony tró jką t“ , nieomal równie pożą- 
dany jak rozetka Legii Honorowej. Oczywiście przyszłość, jak zawsze, 
Wypłata niejednego figla i bibliofile XXV wieku będą załamywać ręce 
uad zagładą pierwszych wydań autorów, którzy w naszych oczach nie 
byli godni „zielonego trójkąta“ .

W porównaniu z naszą zapobiegliwą epoką poprzednie, zwłaszcza 
°d schyłku starożytności do humanizmu, były okrutnie niedbale 
1 marnotrawne. Cóż zostało z obu literatur klasycznych? Same strzępki, 
jak te skrawki pysznych materii, które znalezione w grobach, poka- 
2ują nam w muzeach, zalecając w nich podziwiać strój koronacyjny 
faraona lub cesarza. Sofokles napisał około stu dramatów, Ajschylos



80 Jan Parandowski

nie o wiele mniej, a każdy z nich ma ich dziś tylko siedem. Eurypides 
stracił przeszło dwie trzecie swego dobytku, Arystofanes ocalił tylko 
jedną dziesiątą, z wielkiego dorobku Menandra, od którego wychodzą 
niemal wszystkie motywy komediowe, zostały luźne fragmenty. Al- 
kajos, Safona, Tyrtajos,' Archiloch przemawiają do nas urwaną nutą, 
jak ustrzelony ptak. Z wielu nie zostało nic oprócz imienia. Z setek 
dzieł filozofów, wśród których było ty lu  geniuszów, zachowały się cy­
taty u Diogenesa Laertiosa, tak niemądrego, że go Mommsen nazwał 
„baranem o złotym runie“ . W porównaniu z tym wspaniałym lasem, 
szumiącym tysiącami imion, jakim wydaje nam się literatura grecka, 
to, co ją dziś wyobraża, wygląda jak parę samotnych drzew na po­
rębie, gdzie nawet rzadki pieniek się uchował, po innych zostały tylko 
puste doły — okrutne karczowisko wieków.

I dla literatury łacińskiej los nie był łaskawszy. Przepadły je j po­
czątki, Plaut i Terencjusz sami jedni przeżyli całą komedię rzymską, 
ze schyłku zaś republiki, z epoki cesarstwa dotarła do nas gromada 
autorów, gdzie geniusze sąsiadują z poczciwymi nudziarzami: Cezar 
z Neposem, Salustiusz z Pliniuszem Starszym, Horacy z Frontinusem, 
który pisał o wodociągach, Liwiusz poćwiartowany, Tacyt z wyżartym 
środkiem „Annales“ .

Nie można winić samej starożytności, ponieważ i ona się znała na 
bibliotekarstwie. Aleksandria posiadała zbiór woluminów, zawierający 
bodaj że wszystko, co Grecja stworzyła w literaturze, filozofii 
i w nauce; mniejsze biblioteki były rozsiane wszędzie, w samej Grecji, 
w Azji Mniejszej. Rzym cesarski miał kilka wielkich księgozbiorów, 
greckich i łacińskich. Okazało się to jednak za słabe, by oprzeć się na­
jazdom, pożarom, zniszczeniu.

Nigdy się nie dowiemy, ile z tego naprawdę przetrwało, ponieważ 
los miał w zanadrzu nowe klęski. Średniowiecze nie dla wszystkich 
autorów i nie dla wszystkich książek starożytnych było życzliwe. Jedne 
były zawsze czytane i wciąż na nowo przepisywane (wprawdzie coraz 
gorzej), lecz tysiące innych nikogo nie zajmowały prócz szczurów. 
Kiedy zaś nauczono się korzystać ze starożytnych pergaminów, jako 
z materiału piśmiennego, wymazując dawny tekst i zapisując nowy, 
powstały palimpsesty, smutne pomniki zgładzonej myśli, która dopiero 
w naszych rękach, przy sprzyjających okolicznościach i użyciu nader



Sława i nieśmiertelność

subtelnych środków, wychyla się niekiedy pajęczynką liter, rozsnu­
tych pod średniowiecznym atramentem.

A i ta przetrzebiona tylu klęskami gromadka pisarzy starożytnych 
mogła być jeszcze zdziesiątkowana. Humaniści przyszli w ostatniej 
chwili, by ocalić niektórych skazańców. Oto opis wizyty Boccaccia na 
Monte Cassino: „Pragnąc obejrzeć bibliotekę, o której słyszał, że jest 
wspaniała, zwróci! się do jednego z mnichów z pokorną prośbą, by 
mu ją otworzył. Lecz ten szorstko odpowiedział pokazując wysokie 
schody: „Sam sobie idź, jest otwarta!“ Boccaccio pobiegł wesoło i zna­
lazł to miejsce skarbów bez drzwi i zamków, a wszedłszy zobaczy! 
rawę, którą wiatr posiał przez ziejące okna, a książki pod grubą 

Warstwą kurzu. Zdumiony, zaczął otwierać i przeglądać jedno po dru­
gim — liczne i rozmaite dzieła starożytnych i obcych pisarzy. W nie­
których tomach były powydzierane ćwiartki, w innych obcięte margi­
nesy, inne w inny sposób zniszczone. Ubolewając nad losem tylu zna- 
^omitych umysłów, które dostały się w ręce ludzi niegodnych, roz- 
Płakał się i zeszedł na dół. Spotkawszy w krużganku jednego z mni­
chów, zapytał, dlaczego tak cenne książki są tak szpetnie sponiewie- 
Iane- Odpowiedziano mu, że niektórzy mnisi, chcąc zarobić parę sol­
dów, wyrywają ćwiartki pergaminu, wycierają na nich pismo i robią 
 ̂ nich psalterzyki dla chłopców, a z wyciętych marginesów poży­

teczne pisemka dla kobiet“ .
Petrarca, Boccaccio, Coluccio Salutati, Poggio Bracciolini, inni do- 

onywali wypraw do odległych klasztorów, przetrząsali archiwa ka- 
edralne, myszkowali po strychach i lamusach, jeździli po całej Eu­

ropie, wprzęgali do swej pracy ambasadorów, poselstwa i ratowali 
utwiejące wolumina, które natychmiast albo sami kopiowali, albo od- 
awali godnym zaufania kopistom. Dzięki nim posiadamy Cicerona, 
acyta, Katulla, ten ostatni byłby przepadł, gdyby go nie przepisał 
oluccio Salutati — rękopis weroneński, z którego humanista flo ­

rencki zrobił kopię, w jakiś czas później zaginął. Tak by się stało ze 
Wszystkim, czasem jeden dzień decydował o łosie książki. Petrarca 
Pożyczył pismo Cicerona „De gloria“ , odkładając na później jego 
skopiowanie — nigdy już do niego nie wróciło ani do nas, po dziś 
dzień. Wydani drukiem prawie natychmiast po jego wynalezieniu, ci 
Msarze, wydobyci już jakby z grobu, weszli w nowy okres sławy, dla 
'Niektórych świetniejszej od wszystkich dotychczasowych triumfów.



82 Jan Parandowski

Gutenberg dał dziełu literackiemu potężne środki do przetrwania 
nawet największych katastrof dziejowych. Co prawda w XV i XVI w. 
nakłady były jeszcze tak szczupłe, że ten i ów inkunabuł stał się 
wielką rzadkością albo i unikatem, lecz odtąd liczba egzemplarzy tak 
wzrosła, środki zaś konserwacji tak się udoskonaliły i rozpowszech­
niły, że każda książka ma szanse nieśmiertelności. Nie można bowiem 
mówić o śmierci dzieła, dopóki ono istnieje choćby w jednym egzem­
plarzu. Przypadek — odkrycie papirusów z ich wierszami — dopro­
wadził do zmartwychwstania Bakchylidesa i Herondasa, dwóch 
zaginionych poetów. Taki sam przypadek albo nagła odmiana 
zainteresowań zapewnić może po wiekach triumfalny powrót autora 
dziś wzgardzonego czy zapomnianego. Obecnie każda książka, choćby 
spis telefonów, ma olbrzymią przewagę nad pisarzami antyku i śred­
niowiecza: nie musi szukać łaskawej duszy, która by się nią tak za­
jęła, żeby je j zechciała poświęcić pracę długich miesięcy na skopio­
wanie. Kogo nie chciano czytać, tego i nie chciano przepisywać, w ten 
sposób ginęły całe epoki, gatunki literackie. U nas w podobny spo­
sób zaprzepaszczono wiek XVII, tak płodny i obfity, istny „ogród nie- 
plewiony“ , ale bogaty w nowe formy, pełen soków, został żywcem po­
grzebany, najpierw wskutek zjadliwej cenzury, następnie przez obo­
jętność społeczeństwa. Paska i „Wojnę Chocimską“ Potockiego wy­
dano dopiero w połowie XIX wieku, gdzie już mogły być tylko za­
bytkiem, przeznaczonym dla rozkoszy amatorów staropolszczyzny 
i dla szkoły, a odebrano im możność kształtowania narracji polskiej 
i wiersza epickiego przez kilka pokoleń. Tak samo poezje Zbigniewa 
Morsztyna nie weszły jako naturalne ogniwo w rozwój żołnierskiej 
liryki. I setki innych dzieł, z których wiele pozostało dotąd w ręko­
pisie, pędząc egzystencję poczwarek.

Nieśmiertelność literacka może być bierna albo czynna. Pierwsza 
jest niejako samym trwaniem. Zachowany rękopis ze swoim numerem 
w inwentarzu zbiorów czy pewna liczba egzemplarzy drukowanych, 
mających swe miejsce na pólkach bibliotecznych, w katalogach i bi­
bliografiach, mogą przez wieki nie zaznać innego obcowania z czło­
wiekiem, jak za pośrednictwem rąk, które je przesuwają, odkurzają, 
i oczu, które na karcie tytułowej sprawdzają ich metrykę. M ija ją po­
kolenia, zanim ktoś je otworzy, przeczyta, a i wtedy najczęściej za­
wisną w odsyłaczu albo odezwą się cytatą. To dla wielu już triumf.



Sława i nieśmiertelność 83

Lecz każdy twór ducha ludzkiego ma siłę potencjalną. Dopóki ist­
nieje, zawsze mogą zajść okoliczności, które odwołają go do życia, 
pozwolą mu działać na umysły ludzkie, budzić ciekawość, radość, 
zachwyt, albo co najmniej wezwać go na świadka jego czasów. Rola 
dokumentu jest ostatnią nadzieją książek, dotkniętych śmiertelną 
sklerozą.

Spadają do ich rzędu nie tylko utwory bez wartości literackiej, ale 
1 zamierzchłe arcydzieła, oderwane od swojego świata, jak meteoryty. 
Jeśli bowiem dzieło literackie ma żyć naprawdę, musi istnieć naród, 
który je wydal, albo przynajmniej trwała tradycja kulturalna, do k tó ­
rej ono należy. „Gilgamesz“ jest czytany przez mgłę niewiernych 
Przekładów, u wielu budzi zainteresowanie jako głos wygasłej historii, 
czasem przesunie się nad nim sentyment lub podziw, ale w istocie 
jest już tylko przedmiotem badań i kultu garstki asyriologów. Tak 
samo klejnoty literatury staroegipskiej błysną niekiedy dalekim re­
fleksem pod piórem dzisiejszego poety, który w nich znalazł jakiś 
on, zwrot niezwykły, jakąś metaforę tajemniczą, lecz nie wejd'ą 

w życiodajny obieg dóbr duchowych. Nie ma już bowiem ani Babiloń- 
czyków, ani Egipcjan, nie ma świadomości narodowej, która rozpo­
znaje i czci w zabytkach twór swego geniuszu, ludy siedzące na ich 
ziemiach nie odwołują się do ich tradycji i nikt inny również je j nie 
Podjął. Tak mogło się stać i z literaturą antyku, gdyby tradycji grec- 
iej  zachowało Bizancjum, a łacińskiej nie przejęły narody 

romańskie.
Czynną nieśmiertelność posiada dzieło literackie dopóty, dopóki 

Jest zdolne przemieniać się w umysłach nowych pokoleń. Przygody 
ziel literackich wśród wieków są niezliczone i niezwykle. Gdy żyją 
ak długo jak Iliada, Eneida, Boska Komedia, przeobrażają się, nabie- 

'ają wciąż nowych znaczeń. Któż odgadnie, jaką Iliadę znali ludzie 
2 generacji Homera? Te same dźwięki, te same słowa, te same wiersze 
^  każdym stuleciu dawały inne wizje, zawsze jednak podobne, dopóki 
ył duch antyku razem z bogami, resztkami dawnych obyczajów, cie- 

dawnych pojęć. Od średniowiecza Homer to się oddalał, to zbli- 
raz rósł, raz malał; przez cały wiek XIX był przedmiotem wiwi- 

^  cji filologów, w naszych czasach znów zmartwychwstał. Chodził 
udowym stroju jak lirn ik wioskowy i wrócił do zamków i pałaców 

s} o dworski poeta. Przebijamy się ku niemu z pomocą zawodnych

«•



84 Jan Parandowski

Comparetti w swoim „V irg ilio  nel medio evo“ stworzył jakby ro­
mans fantastyczny, przedstawiając wędrówkę rzymskiego poety wśród 
wierzeń, zabobonów i przesądów średniowiecznych. Autor czwartej 
eklogi był zwiastunem Zbawiciela, śpiewano po kościołach:

Maro vates gentilium
Da Christo testimonium

był i magiem, czarownikiem, tajemniczym mędrcem, wsławionym wy­
nalazkami, na jakie do dziś ludzkość czeka na próżno. Dante w nim 
znalazł przewodnika po piekle i czyśćcu. Otrząśnięty z legend, wrócił 
w Renesansie do prostej i uczciwej sławy poety, w końcu wszystkich 
zaćmił, by upaść wraz z klasykami w wielkiej zawierusze romantycz­
nej i  spożywać gorzki chleb giermka w świcie Homera. Owidiusz zaś 
stał się Polakiem. Wystarczyło, iż w jednym wierszu wspomina, że się 
nauczył po sarmacku, aby nasi łatwowierni przodkowie nadali mu 
indygenat. Niezgrabne fałszerstwo archeologiczne miało dowieść, że 
został pochowany w Polsce, i utrzymywało się tak długo, że jeszcze 
poważni uczeni, Wiszniewski, Bielowski, nie chcieli się go wyrzec.

Zachwyt i obojętność, miłość i nienawiść we wszystkich odcieniach 
towarzyszą dziełom literackim w ich życiu. Każda zmiana w pojęciach 
religijnych, w ustrojach politycznych, w doktrynach społecznych, 
w obyczajach, w modzie zmienia zarazem jakby sam kształt dzieł i na­
rzuca im własne wizje. Ileż rzeczy wpisano w tekst „Hamleta“ ! A czyż 
i jego autor w swej wędrówce przez stulecia nie stracił nawet na­
zwiska? Kiedyś nowy Comparetti zestawi metamorfozy Szekspira, 
wcale nie mniej burzliwe od Wergilego. Jeśli mnie pamięć nie myli, 
Macaulay napisał szkic o losach pośmiertnych Macchiavela, gdzie 
jedną z nazw diabła w języku angielskim wywodzi od jego imienia.

Niespodziankami jest usłana droga, którą dzieło odbywa wśród 
czytelników. Nigdy ci sami nie towarzyszą mu we wszystkich epokach. 
Nawet rzadko się zdarza, by znajdowało uznanie we wszystkich warst­
wach społeczeństwa w swojej własnej epoce, jak Walter Scott, czy­
tany z równą sympatią przez Goethego i przez nieokrzesanych far­
merów szkockich, albo Trylogia, nad którą łzy ocierał i hrabia Tar­
nowski, i chłop z jego posiadłości. Zazwyczaj dzieło zatrzy­
muje się w jednej warstwie i dopiero później wędruje do innych. 
„Robinson Crusoe“ najpierw zachwycał spokojnych mieszczuchów,



Sława i nieśmiertelność 85

potem stał się własnością dzieci. Pieśni ludowe, jak o Kosowym Polu 
czy Kalewala, emigrują spod strzech, gdzie ginie o nich pamięć, i prze­
chodzą do elity. Lecz i elita się zmienia. Średniowieczne eposy rycer­
skie były przeznaczone dla elity dworskiej, dla wojowniczej i wy­
kwintnej szwalerii, dziś natomiast nie wykraczają prawie poza elitę 
uczonych i pisarzy. Zamiast czytać utwory dawnych wieków, najczę­
ściej czyta się współczesnych, którzy je przeczytali za nas. Tak samo 
klasyków.

Ma ich każda literatura i każdy szanujący się pisarz ma nadzieję, 
że kiedyś zostanie do nich zaliczony. Bardzo to różnorodne towa­
rzystwo. Obok bezspornych geniuszów znajdą się tam i szumni kraso­
mówcy powtarzający oklepanki, i ci, co piszą stylem potoczystym lub 
obrazowym, i eleganci słowa, i nawet afektowani manierzyści. Pamię- 
tam, jak na pewlnym zebraniu żachnął się nieszczerze Marinetti, gdy go 
ktoś nazwał klasykiem futuryzmu. Niewiele potrzeba, aby w przy­
szłości stało się to faktem. Klasyków konsekruje zwyczaj, służą im 
uieprzewietrzane sądy, najbardziej zaś szkoła. Poczciwy Livius An- 
dronicus ze swoją Odyseją zdołał się utrzymać w szkole rzymskiej 
Przez paręset lat i jego saturniny odbijały się jeszcze na skórze ma­
łego Horacego.

Szkoła zabezpieczyła nieśmiertelność albo bardzo długi żywot 
wielu pisarzom w każdym kraju, a ze starożytnych, zwłaszcza łaciń­
skich, uczyniła bożyszcza. Lata szkolne, osłonecznione wspomnieniami 
Pierwszej młodości, wnoszą szczególny sentyment do książek, które 
wtajemniczyły nas w literaturę, zostaje na nich jakby pyl wiosny życia 
* uważa się za świętokradztwo, jeśli ktoś lekceważeniem narusza tę 
odziedziczoną hierarchię wartości. Kaligula ośmieszył się, chcąc po­
baw ić Homera czci już wówczas starożytnej.

Nie trzeba się jednak łudzić: to wierne przywiązanie najczęściej 
obejmuje tylko nazwiska autorów, widniejące na pomnikach i rogach 
j*bc, a w pamięci nierzadko znajduje się tylko same tytuły ich dzieł, 
książki najbardziej czczone nie należą do najbardziej poczytnych. 
2nany jest epigram Lessinga:

Wer wird nicht einen Klopstock loben?
Doch wird ihn jeder lesen? — Nein.
W ir wolien weniger erhoben
Und fleissiger gelesen sein.



86 Jan Parandowski

Ba, niemałe żądanie. Literatura powszechna jest pełna Klop- 
stocków, szacownych zabytków, których cześć przechodzi z pokolenia 
na pokolenie, podtrzymywana rozprawami doktorskimi i wyjątkami 
w wypisach szkolnych z dodatkiem treściwej biografii. Ta spetryf¡ko­
wana sława dotknęła ogromną liczbę pisarzy, niegdyś żywych, pło­
miennych. Stoją dziś w pejzażu literatury jak wygasłe wulkany.

Często sobie myślę, z jakim zdumieniem oglądaliby swoją sławę 
niektórzy z dawnych wieków. Pani de Sévigné najpierw by się prze­
konała, co za głupstwo puściła w świat, mówiąc pewnego dnia, że 
„Racine przeminie tak samo jak kawa“ ; następnie byłaby może trochę 
zgorszona, że je j listy krążą w tylu wydaniach; w końcu jednak przy­
stałaby na stanowisko wśród klasyków prozy francuskiej. Jeszcze bar­
dziej zdumiony byłby Jan Chryzostom Pasek, widząc swe pamiętniki 
w takich zaszczytach, a jego pobratymiec angielski, Samuel Pepys, 
uznałby za jedno z większych dziwactw świata tę bibliotekę wydań, 
komentarzy, studiów i przekładów, która urosła nad jego szyfrowa­
nymi notatkami. Petrarca i Boccaccio patrzyliby ze smutkiem, jak 
zwiędły i zbutwiały ich pisma łacińskie, którym poświęcili najlepsze 
siły w ciągu długich dni i nocy, a uskrzydliły ich wspomnienie tylko 
sonety i powiastki, pisane w pogardzanym „języku wulgarnym“ . 
Jeden Voltaire mógłby się szczycić swoją przenikliwością, widząc, jak 
z jego olbrzymiej produkcji wybrano parę lżejszych tomików — 
zawsze mówił, że „do nieśmiertelności idzie się z małym bagażem“ .

To aż nadto prawdziwe. Każde pokolenie ma tyle do czytania 
rzeczy współczesnych, najbliżej je obchodzących, że od kultu przod­
ków stara się uwolnić małym kosztem: z dawnych wybiera najchętniej 
krótkie utwory, a z zabobonnym strachem omija wielotomowe. Któż 
dziś ma odwagę zanurzyć się w pełne wydanie Walter Scotta? To samo 
grozi wielkim cyklom powieściowym naszych czasów, a może i samej 
powieści. Od stu lat utrzymuje się ona u szczytu literatury pięknej 
z uszczerbkiem innych gatunków, lecz można sobie doskonale wyobra­
zić, że kiedyś spadnie do rzędu wzgardzonych błahostek. Wtedy zga­
śnie sława wielkich powieściopisarzy, dziwić się będą ludzie, że zakła­
dano muzea balzakowskie i wydawano leksykony do Prousta.

Horacy przepowiadał sobie sławę, dopóki trwać będzie Rzym, co 
może znaczyło: do końca świata. Po nim często odzywały się podobne 
głosy, zdawałoby się jednak, że z biegiem czasu, gdy tysiącletnie do­



Sława i nieśmiertelność 87

świadczenie nauczyło literaturę skromności, nikt już nie ośmieli się 
sięgać w zbyt odległą przyszłość. Lecz Ibsen wpada! w srogi gniew, 
jeśli się ktoś wyrwał z uwagą o znikomości sławy literackiej — jemu 
nawet dziesięć tysięcy lat było za mało. Goncourt znacznie go w tym 
przewyższył. Nie mógł znieść myśli, którą rozpowszechnia! Flamma­
rion, że ziemia kiedyś ostygnie i że ta bryła lodu nosić będzie po 
głuchym wszechświecie jego książki, zasypane śniegami. Nie wierząc 
w nieśmiertelność duszy, nie chciał być ograbionym z nieśmiertelności 
literackiej. Nie marzył o jakichś czterech tysiącach lat, k'tôre są dobre 
dla Homera, ani o dwustu wiekach, przy których Ibsen się* trochę 
uspokajał — po cóż za taką cenę marną wyrzekł się życia? Lepiej 
było pić, kochać i próżnować, zamiast kwasić swoje dni nieustanną 
Pracą.

Goncourt nie miał tu ostatniego słowa. Znaleźlibyśmy je o parę 
wieków wcześniej, u włoskich humanistów Quattrocenta, którzy 
Umieli cierpieć tak, jak mężowie zazdrośni o przeszłość żon. „Czło­
wiek — mówi jeden z nich — stara się przetrwać w ustach ludzkich 
ua całą przyszłość. Cierpi, że nie może być sławionym przez całą 
Przeszłość, we wszystkich krajach, u zwierząt“ . . .  To nie śmieszne, to 
głęboko ludzkie: człowiek musi wierzyć, że pracuje nad czymś wiecz­
nym.

W dniach upojenia świeżo założonym cesarstwem indyjskim Car- 
•yle rzucił swoim rodakom pytanie: „Anglicy, co byście oddali: 
cesarstwo indyjskie czy Shakespeare’a? Co byście woleli: nie mieć 
nigdy cesarstwa indyjskiego, czy nigdy nie mieć Shakespeare’a? Urzę­
dowe osoby odpowiedziałyby w swoim języku, a my w naszym mó­
wimy: nie możemy się obejść bez Shakespeare’a. Cesarstwo indyjskie 
niinie któregoś dnia, ale on nie minie, będzie trwał zawsze” . Dzień 
zapowiedziany przez Carlyle‘a nadszedł właśnie: w naszych oczach ce­
sarstwo indyjskie przestało istnieć. Słowa Carlyle’a były głosem wyż­
szego realizmu w ocenie wartości, niż mogą się nań zdobyć „urzę­
dowe osoby“.

Królestwo Szekspira nie tylko trwa, ale się rozszerza. Objęło ono 
Kraje, o których najśmielszy imperialista nie marzy. Było wielu takich 
Wodzów, królów, zdobywców. Homer był jedynym panującym, który 
nuał poddanych we wszystkich niezależnych i skłóconych państew­
kach greckich, był królem Hellady, gdy nikt inny nie potrafił z niej



I

88 Jan Parandowski

stworzyć wspólnej ojczyzny. Dante zjednoczył Wiochy w swoim 
dziele i języku na sześćset lat przed zjednoczeniem politycznym. Nasi 
wielcy romantycy stworzyli Polskę, której nie było na mapie. Słowa 
pisarzy wiązały szczepy i plemiona, wyzwalały narody, walczyły
0 sprawiedliwość, kruszyły kajdany. Byron był natchnieniem grec­
kiego powstania. Reforma zdziczałych systemów szkolnych, poprawa 
bytu pariasów fabrycznych i szwaczek, zniesienie niewolnictwa było 
dziełem Dickensa, pani Browning i Beecher-Stowe. Rousseau przygo­
tował rewolućję francuską. Przez swoich wielkich pisarzy naród ro­
syjski szedł ku wolności. Filozofia i etyka w historii Savitri czy Nala
1 Damayanti, tak samo jak w Mahabharacie weszła w tkanki duszy 
indyjskiej. Mądrość Konfucjusza, wyrażona w jego maksymach z do­
skonałością najwłaściwszych środków pisarskich, kształtowała oby­
czaj, moralność, postawę życiową Chińczyka przez pół trzecia tysiąca 
lat.

Słowo jest potęgą. Utrwalone w piśmie, zdobywa nie dającą się 
obliczyć ani przewidzieć władzę nad myślą i wyobraźnią ludzi, pa­
nuje nad czasem i  przestrzenią. Zły to pisarz, który o tym nie pa­
mięta; zły, jeśli życie swego dzieła mierzy przelotną chwilą; zły, jeśli 
sądzi, że chwila nie nakłada tych samych obowiązków i tej samej 
odpowiedzialności, oo stulecie. Kto nie pracuje nad swym dziełem, 
widząc je aere perennius, nie powinien brać pióra do ręki, ponieważ 
jest siewcą plew.

%



Tadeusz Silnicki

WŁADYSŁAW ABRAHAM (1860— 1941)

I. R ys  b i o g r a f i c z n y

Władysław Henryk Franciszek Abraham urodził się 10 października 
1860 r. w Samborze. Ojciec jego Antoni Abraham był urzędnikiem 
miejscowego sądu I), że zaś ojciec zajmował podrzędną posadę i upo­
sażenie miał niewielkie, więc w domu, przypuścić należy, istniały 
warunki nader skromne zarówno pod względem finansowym jak to­
warzyskim.

O dzieciństwie i pierwszej młodości profesora nie przechowały się 
żadne wiadomości. Aż do r. 1878 przebywał stale w mieście rodzin­
nym 2), gdzie uczęszczał do gimnazjum i zdał maturę z odznaczeniem.

Po ukończeniu szkoły średniej Abraham udaje się na uniwersytet 
do Krakowa. Rozpoczyna się drugi, nierównie ważniejszy okres życia 
Przyszłego uczonego — uniwersytecki. Wybrał wydział prawa. Co go 
skłoniło do takiego wyboru? Czy zamiłowanie, dość wcześnie obu­
dzone, czy niejaka znajomość rzeczy sądowych, wyniesiona z domu 
dzięki zawodowi ojca, czy — najpewniej może — silny pęd ówczesnej 
młodzieży do studiów prawniczych, które otwierały drogę do roz­
maitych stanowisk tak licznych po świeżym spolszczeniu sądownictwa 
i administracji krajowej i usunięciu stamtąd urzędników Niemców 
i Czechów. Połowę studentów Uniwersytetu Jagiellońskiego stanowili 
wtedy adepci prawniczego zawodu i wydziału.

Studia uniwersyteckie Abrahama przypadają na lata 1878— 1883. 
'Á' r. 1883 otrzymał on stopień doktora praw po złożeniu obowiązko­
wych egzaminów i rygorozów. To jest formalna strona nauki, ale 
daleko ciekawszy jest faktyczny je j przebieg i głębsza treść naukowa,

ł ) Wiadomości biograficzne czerpiemy z „K ro n ik i Uniwersytetu Jagielloń­
skiego” , z „H is to rii Uniwersytetu Lwowskiego”  F i n k l a  i  S t a r z y ń s k i e g o ,  
oraz z K ro n ik i tego Uniwersytetu, ze „Sprawozdania Towarzystwa Naukowego 

Wowskiego”  I, wreszcie z inform acji pochodzących od rodziny profesora.
2) Ob. o Samborze „S łow nik Geograficzny” , X , 227 n.



90 Tadeusz Siilnicki

która poza zwyczajną robotą egzaminacyjną wypełniała te pięć lat 
szczególnie ważnych, bo wyznaczających kierunek na całe dalsze życie. 
Oto w roku 1881 wychodzi pierwsza drukowana praca Abra­
hama: „Pojęcie i stanowisko kradzieży w prawie polskim” . Autor 
miał wtedy 21 lat, a zważywszy konieczny odstęp czasu pomię­
dzy napisaniem pracy i je j wydrukowaniem, miał najwidoczniej lat 20, 
kiedy ją pisał, i znajdował się na drugim roku studiów. Nietrudno 
odgadnąć, że była to praca wykonana w seminarium prawa pol­
skiego profesora Bobrzyńskiego, w zakładzie prowadzonym świetnie, 
u mistrza młodego, ale już wytrawnego historyka i prawnika zarazem, 
a nawet sławnego, zwłaszcza po ogłoszeniu „Dziejów Polski w za­
rysie”  (1879). I ta, i następna praca „O justycjariuszach w Polsce w XIV 
i XV w.” , wydana w r. 1885 w „Rozprawach Wydziału Historyczno- 
Filozoficznego” Akademii Umiejętności, posiadają charakter prac se­
minaryjnych i obie należą.do tego samego przedmiotu — do historii 
prawa polskiego. Nowa, dobrze zapowiadająca się siła wstępuje na 
drogę pracy naukowej w osobie Abrahama, a zarazem nawiązuje się — 
jak często w takich wypadkach — bliższy stosunek między profesorem 
a uczniem3). Jest to jednak stosunek naukowy, gdyż Bobrzyński, na­
tura chłodna i na wskroś racjonalistyczna, nie dopuszcza zbliżenia oso­
bistego, zresztą zanadto zajęty jest sam wielu pracami, bo te łata 
właśnie wypełnione są po brzegi jego olbrzymią działalnością równo­
cześnie profesorską, wydawniczą, organizacyjno-naukową, badawczą 
i pisarską. Stoi on wtedy u szczytu swej naukowej działalności, zanim 
porzuci ją dla innej — politycznej4).

Bobrzyński też zaproponował swemu najzdolniejszemu uczniowi 
pracę w krakowskim Archiwum Aktów Grodzkich i Ziemskich, którego 
był dyrektorem od r. 1878. Na mocy nominacji Wydziału Krajowego 
Galicji, jako właściwej władzy, Abraham pełnił tam w ciągu dwu 
ostatnich lat studiów uniwersyteckich obowiązki aplikanta. Na tej po­
sadzie bowiem miał początkujący historyk prawa sposobność zetknię­
cia się z materiałem źródeł dziejowych rozmaitego rodzaju. W przy­
szłości Abraham będzie zwiedzał i przeszukiwał wielę archiwów pol­

3) Bobrzyński wspominał w starości swój bliższy stosunek do Abrahama — 
studenta, rodzina Abrahama wspomina z wdzięcznością nie ty lko naukę, ale 
i  poparcie, którego doznawał od mistrza.

4) E s t r  o i  o h e r  S t., „M icha ł Bobrzyński’, 21, 39 n.



Władysław Abraham (1860—1941) 91

skich i zagranicznych, z watykańskim na czele, ale wyrobienie archi­
walne zdobył sobie w Krakowie, w ciągu tych dwu lat aplikantury, 
pod Bobrzyńskim, który nie tylko na uniwersytecie, lecz także na 
tym polu przyświecał mu nauką i przykładem. Bobrzyński nie był pa- 
leografem z wykształcenia ani z zamiłowania, Abraham zaś osiągnie 
2 czasem mistrzostwo w tej dziedzinie, gdzie wiedza iść musi w parze 
2 praktyką, a sprawność jest nawet od teoretycznej wiedzy ważniej­
szą. Dla adepta bowiem historii archiwum stanowi szkolę praktyczną.

Praca uniwersytecka i archiwalna nie wyczerpywały jednak czasu 
i energii młodego studenta. Wiadomo, że uczęszczał na wykłady prof. 
Stanisława Tarnowskiego z literatury polskiej, które cieszyły się 
wielką popularnością nawet poza uniwersytetem. Tarnowski opraco­
wywał wtedy swe najlepsze dzieło: O pisarzach politycznych polskich 
XVI w. i częściowo je ogłaszał. Ten temat nie mógł być obojętny dla 
Prawnika-historyka. Zapewne w wyższym jeszcze stopniu intereso­
wały go żywe, a niekiedy namiętne spory naukowe, zwłaszcza że 
w centrum tych sporów i polemik znajdował się Bobrzyński, czy jeśli 
chodziło o kwestie związane z „Dziejami Polski”  jego autorstwa 
(1879 r.), czy o genezę społeczeństwa polskiego, gdzie przeciwsta­
wiał się fantastycznym poglądom Piekosińskiego (1881)5). W r. 1881 
Wychodzi dzieło młodego profesora historii Uniwersytetu Jagielloń­
skiego S t a n i s ł a w a  S m o l k i  „Mieszko Stary i jego wiek” , 
dzieło to było zdarzeniem równocześnie naukowym i literackim. Po­
stać bohatera schodziła na plan dalszy, a stan społeczeństwa i państwa 
Wysuwał się naprzód6). Ujęcie więc było oryginalne, ale i talent p i­
sarski niepospolity. Dedykował je autor swemu nauczycielowi i mi­
strzowi z Getyngi, Jerzemu Waitzowi, wydawcy „Monumenta Germa- 
niae Histórica” , jakby na dowód, że jego stosował metodę, i na wska- 
zówkę, że tak Wieki Średnie należy badać, rozumieć i przedstawiać.

5) Jest to słynny 14 tom „Rozpraw”  Akademii z r. 1881, na którego treść 
ożyły się prace 3 autorów temu samemu tematowi poświęcone, a mianowicie: 
o b r z y ń s k i e g o  „Geneza społeczeństwa polskiego na podstawie k ron ik i 
Ula i dyplomatów X I I  w ieku” , P i e k o s i ń s k i e g o  „O  powstaniu społeczeń- 

sbva polskiego w wiekach średnich i jego pierwotnym ustro ju”  i S m o l k i  
UJ w ag; 0 pierwotnym ustroju społecznym Polski piastowskiej z powodu rozpraw 

°brZyńskiego i Piekosińskiego” , tudzież dwa oświadczenia polemiczne B o- 
J r z y ń s k i e g o  i  P i e k o s i ń s k i e g o .

€) S m o l k a ,  „M ieszko Stary i jego wiek” , Przedmowa.



. I
92 Tadeusz Siilnicki

Abraham zbliży się do Smolki, będzie pod koniec studiów uczęszczał 
na jego seminarium i niebawem znajdzie się na wspólnym z nim polu 
pracy — w Rzymie.

Po skończeniu właściwych studiów uniwersyteckich Abraham odbył 
jednoroczną praktykę sądową, a następnie rozpoczął praktykę adwo­
kacką w latach 1882—4. Wyniósł z niej Abraham to, co wyjątkowo 
tylko cechuje historyków prawa: zrozumienie przepisów prawnych 
od strony praktycznej, od zastosowania ich w życiu i w konkretnych, 
indywidualnych wypadkach, co moglibyśmy nazwać prawno-historycz- 
nym realizmem. Pytanie tak dlań charakterystyczne, które często 
i z upodobaniem stawiał wobec źródeł i do którego zachęcał swych 
uczniów, a mianowicie: „ ja k  ten czy ów przepis prawny rozumieli 
współcześni i jak on się w zetknięciu z życiem realizował”  — pochodzi 
może z jego własnej praktyki, która w ten sposób przysłużyła się jego 
badaniom naukowym, a ściślej mówiąc, pewnej ich metodyce. Nie na­
leży przy tym zapominać, że Abraham prócz historii prawa zajmował 
się również prawem obowiązującym i interpretacją tego prawa, do 
tego zaś praktyka, której nabył w sądzie i w biurze adwokata, bardzo 
była pożyteczna.

Nauka polska z drugiej połowy XIX w. była stosunkowo młoda. 
Toteż, by osiągnąć poziom europejski, sięgać musiała po wzory do 
starszych środowisk, czerpać z obcych, zachodnich źródeł, przyswajać 
sobie metody tam wyrobione i umiejętnie stosowane. Zwłaszcza nie­
miecka nauka historyczna i prawno-historyczna pociągała swym wy­
sokim poziomem, wartością osiągnięć i sławą swych przedstawicieli. 
Do Niemiec też spieszyli najwcześniej młodzi uczeni polscy celem uzu­
pełnienia wykształcenia. Z profesorów Uniwersytetu Jagiellońskiego 
tej doby i historycznego działu W. Zakrzewski studiował u Rankego, 
Smolka u Waitza, Bobrzyński u Sohma. Teraz Bobrzyński wysyła 
Abrahama na r. 1884/5 do Berlina, do Pawła Hinschiusa, profesora 
prawa kościelnego. Ta podróż po wiedzę przesądza dwie sprawy na 
raz: po pierwsze poświęcenie się Abrahama nauce i po wtóre obiór 
przedmiotu, którym było prawo kościelne ii historia tego prawa.

Historia prawa partykularnego kościelnego w Polsce była niwą 
prawie nie uprawianą ku niemałej szkodzie dla historii polskiej 
w ogóle. Widział to bystrym okiem badacza i organizatora studiów 

obrzyński i wywarł wpływ na decyzję Abrahama. Sam jednak kaoo-



93Władysław Abraham (1800—1941)

nistą nie był i nie mógł dać mu wykształcenia, szczególnie w zakresie 
prawa powszechnego kościelnego. Tego dokonało seminarium Hin- 
schiusa. Ale i obce środowisko z natury rzeczy nie mogło dać więcej 
niż obserwacje, jak tam praca naukowa jest prowadzona, i pewne dy­
rektywy metodyczne, jak ją należy prowadzić. Najwięcej dokonał sam 
Abraham własną, samodzielną pracą. Wszakże był już naukowo doj­
rzały, kiedy udawał się do Berlina, raczej po firmę niż naukę, raczej 
Po sposobność do swoich studiów niż w poszukiwaniu nowego mistrza.

Na dobę studiów berlińskich przypada podjęcie i w znacznej mierze 
Wykonanie pracy pt. „Proces inkwizyeyjny w ustawach Innocentego III 
i we współczesnej nauce” , która miała się stać habilitacyjną pracą 
autora. Jedyna to rozprawa Abrahama z dziedziny historii powszech­
nego prawa kanonicznego, w przyszłości bowiem pracować będzie 
Przeważnie nad historią prawa i organizacji kościelnej w Polsce, czę­
ściowo zaś nad prawem kanonicznym obowiązującym w jego czasach. 
Temat może podsunął mu sam Hinschius, temat niełatwy i niezwykle 
obszerny, ale też niezwykle kształcący badacza, stawiającego 
Pierwsze kroki na tym terenie naukowym. Praca ta liczy 154 stronic 
’■ była drukowana w r. 1887 w „Rozprawach Wydziału Hist.-Filozof.”  
Akad, Urn. w Krakowie, ale przyjęta na posiedzeniu tegoż Wydziału 
10 lipca 1886 r.

Zagadnienie przedstawia się następująco. Aż po koniec XII w. 
^tniał w prawie kościelnym właściwie jeden tylko „modus procedendi 
ordinarius”  w sprawach karnych. Był to proces akuzacyjny, trzyma­
jący się ściśle zasady skargowości, z prawa rzymskiego rodem i na 
Jego wzorach oparty, choć odpowiednio przekształcony. Na przeło­
mie jednak XII i X III w. pojawia się w karnym procesie kościelnym 
lorma zupełnie nowa, dotąd ustawodawczym pomnikom nie znana, 
która jako na wskroś żywotna i celowa rychło dominujące zajęła sta­
nowisko. W ustawach spotykamy ją na początku rządów Innocen­
tego III, skąd przeszła do „Dekretaliów”  Grzegorza IX. Nosi ona 
nazwę inkwizycji, a polega na postępowaniu z urzędu, bez osobnej 
na to skargi. Celem pierwotnym było wzmocnienie karności i naprawa 
°byczajów kleru, ale rychło rozszerzono bardzo zakres inkwizycji, 
losując ją przede wszystkim w sprawach przeciw heretykom. Abraham 
opisuje i analizuje dokładnie tę formę na podstawie ustawodawstwa 
1 współczesnej literatury.



94 Tadeusz Silnicki

Ciekawszą i donioślejszą naukowo jest druga część pracy, poświę­
cona genezie procesu inkwizycyjnego. Czy zawdzięcza on swe po­
wstanie wyłącznie Innocentemu III, czy też jest dalszym ciągiem i ostat­
nim wyrazem ewolucji, zmierzającej już dawno ku temu? Abraham 
dowiódł, że aż do czasów Innocentego tak zasada śledcza jak i forma, 
na której się proces inkwizycyjny oparł, były zupełnie obce kano­
nicznemu procesowi karnemu. Dowiódł również, że owa zasada i owa 
forma rozwinęły się w wieku XII, ale nie na polu prawa karnego, lecz 
na polu stosunków majątkowych kościelnych, beneficjalnych, tudzież 
spraw ściśle duchownej natury i spraw małżeńskich. Tu leży geneza 
nowej formy, a reforma Innocentego na tym polega, że rozciągnął 
ją i na inne przestępstwa i że ją bliżej określił i wyspecjalizował.
0  tyle tylko więc jest proces inkwizycyjny dziełem Innocentego III. 
Wynik naukowo bardzo ważny i dla nauki polskiej bardzo chlubny, 
zwłaszcza jeśli zważymy, że wkład tej nauki w opracowanie kwestii
1 instytucji powszechnego prawa kanonicznego był i  jest po dziś nie­
wielki.

Dzięki te j pracy — pierwszej swej z dziedziny kanonistyki — 
niespełna 26 letni młody Abraham stanął w pierwszym szeregu euro­
pejskich historyków prawa kościelnego, jeśli zaś o polskich idzie, wy­
trzymać mógł porównanie ze znakomitym lwowskim profesorem tego 
przedmiotu, Edwardem Rittnerem. Tą pracą zdobył sobie przedmiot 
i świetne widoki w zakresie przedmiotu nie tylko naukowe, lecz także 
widoki osiągnięcia katedry. Na razie z wiosną 1886 r. zdobył docen­
turę na wydziale prawa Uniwersytetu Jagiellońskiego.

Habilitacja Abrahama z pra\ya kościelnego była przesądzona już 
wcześniej, zaraz po jego powrocie z Berlina, lecz na opóźnienie 
wszczęcia przewodu habilitacyjnego wpłynęła podróż jego do Rzymu 
i półroczny tam pobyt. Podróż ta odegrała bardzo doniosłą rolę 
w ukształtowaniu naukowej fizjognomii młodego, a tak zdolnego uczo­
nego, dlatego warto jest rozpatrzyć cele i prace tej podróży.

W jesieni 1885 r. Abraham zostaje członkiem Komisji Historycznej 
Akademii Umiejętności i przez tę Komisję zostaje razem z Bronisła­
wem Dembińskim wysłany do Rzymu dla zbadania Archiwum Waty­
kańskiego i zdania sprawy, w jakiej mierze materiał źródłowy tam za­
warty może być zużytkowany do pracy nad dziejami Polski, je j sto­
sunku do Stolicy Apostolskiej i nad prawem kościelnym w Polsce.



95Władysław Abraham (1860—1941)

Obaj historycy: Abraham do średniowiecza, zaś Dembiński do czasów 
nowożytnych stanowią niejako awangardę całej armii uczonych pol­
skich, którzy zorganizowani w tzw. Ekspedycję Akademii będą rok­
rocznie jeździć do Rzymu i prowadzić badania archiwalne. Podstawo­
wym warunkiem do rozpoczęcia tych prac było otwarcie Archiwum 
Watykańskiego przez papieża Leona X III dla historyków bez różnicy 
narodowości i wyznania.

Stało to się w r. 1883 i natychmiast objawił się skutek naukowy 
w postaci badań i wydawnictw źródłowych, w których współzawod­
niczyli z sobą uczeni rozmaitych narodów, ujęci w specjalne, rezy­
dujące w Rzymie swe instytuty, jak l ’Ecole française de Rome, Isii- 
tuto austríaco di studii storici, Pruski Instytut Historyczny i inne. Ale 
Praca nie była łatwa z wielu powodów. Trudności wynikały z samej 
natury tego Archiwum, z jego ogromu, z braku porządnych indeksów, 
2 niedogodności pomieszczenia. Zdanym się było na własne poszuki­
wania, a plon nie zawsze bywał obfity i nie pozostawał zwyczajnie 
w stosunku do włożonej weń pracy. Jeżeli daleko lepiej wyposażone 
w ludzi i środki materialne ekspedycje francuskie czy niemieckie wal- 
czyły z tymi trudnościami, to cóż mówić o dwu młodych polskich 
historykach, z których jeden — Abraham — miał za zadanie przejrzeć 
°lbrzymi materiał epoki średniowiecznej.

Lodać należy, że była to prawdziwa podróż „w  nieznane” , bo pra- 
w.e bez przewodników i poprzedników, którzy by wskazywali drogę. 
Wiadomości zawarte u Albertrandiego — z końca XVIII w. — i Przeź- 
hzieckiego Aleksandra z pierwszej połowy wieku XIX, a nawet su­
kiennie zrobiony dwutomowy „Indeks” Garampiego, zasłużonego ar- 
chiwariusza i papieskiego legata w Polsce w dobie Stanisława Augusta, 
ke mogły wystarczyć, bo nie były kompletne i nie spełniały wymogów 
Współczesnej nauki7). Wydawnictwo Theinera8), dotyczące Polski 
1 Litwy, dawało wprawdzie materiał pierwszorzędny, ale ten prefekt 
Archiwum Watykańskiego, rodem z Wrocławia, niemiecki oratorianin 
1 honwertyta, zebrał, jak się to mówi, „śmietankę” , a nie tylko całych 
Miałów aktów nie przeglądał, ale nawet nie ' wyczerpał wszystkiego 
'v tym, co zbadał.

7) Ob. cytowane w tekście „Sprawozdanie”  Abrahama i  recenzję K o r z e -  
p- i o w s k i e g o  „K w arta ln ik  H istoryczny” , I I I ,  1889 r., 339 n.

) T h o i n e r ,  „Vetera Monumenta Poloniae et Lithuaniae Vaticana” , I —IV  
t í°mae 1860—64. ’ • ’



96 Tadeusz Silnieki

W Archiwum Watykańskim nie było specjalnych działów aktów, 
odnoszących się do państw poszczególnych, więc i do Polski, ale ma­
teriał porozrzucany był w małych stosunkowo ilościach po całym ogro­
mie archiwalnym. Przez ten las trzeba się było przedzierać, szukać 
w nim bystrym okiem i umiejętną ręką, a przede wszystkim osobli­
wym zmysłem — intuicją. Trzeba też było stosować ekonomię czasu 
i wysiłku, bo chodziło raczej o ogólną orientację niż o wyczerpanie 
jakiegoś działu w zupełności, co by wymagało całych lat systematycz­
nej, planowej, zorganizowanej pracy i nie jednego, lecz większej 
ilości pracowników. Abraham spełnił doskonale zamierzone żadanie, 
a plon swój przedstawił najpierw w odczycie, który wygłosił na po­
siedzeniu Komisji Historycznej Akademii Umiejętności d. 17 kwietnia 
1886 r., następnie zaś w obszernym studium, które się ukazało w 5. to­
mie „Archiwum” tejże Komisji w r. 1889 pod tytułem „Sprawozdanie 
z poszukiwań w archiwach i bibliotekach rzymskich, a szczególnie 
w Archiwum Watykańskim. O materiałach do dziejów Polski w Wie­
kach Średnich” (s. 53).

Dzięki swej rzymskiej działalności Abraham zyskał sobie w kołach 
naukowych dobrze zasłużone imię. Ale nie jemu dane było w latach 
najbliższych pracować w Rzymie. Zaraz w następnym 1886 r. powstaje 
Rzymska Ekspedycja Akademii jako instytucja nieomal stała, której 
kierownictwo obejmuje Smolka, zatrudniając w niej głównie byłych 
członków krakowskiego seminarium historycznego. Zresztą Ekspe­
dycja przez następnych lat dziesięć opracowywała materiał do nowej 
historii (XVI i XV II w., a Wieki Średnie pozostawiono odłogiem1')'.

Do Rzymu i Watykanu Abraham wróci dopiero w r. 1896 dla badań 
w swoim średniowiecznym zakresie i w charakterze właściwego kie­
rownika zespołu Ekspedycji.

Podróż rzymska — iter romanum -— inne jeszcze dla Abrahama 
posiada znaczenie. Poza Polską poznał dotąd tylko Berlin, miasto wiel­
kie i nowoczesne, bogate w uczonych i środki naukowe, ale ani piękne, 
ani wymowne zabytkami przeszłości. Teraz miał sposobność przez pół

) Materiały czerpane z Archiwum Watykańskiego zapełniały tzw. „Tek i 
zyms na  ̂ przechowywane w archiwum Kom isji H istorycznej Polskiej Akademii 
mieję nosci. Katalog do nich opracował K o r z e n i o w s k i .  Odr .  1914 poczęło 

wychodzić specjalne wydawnictwo Akademii, „Monumentu Poloniae Vaticana” .



97Władysław Abraham (1860—1941)

roku żyć w Rzymie, z którym co do dostojeństwa i piękna pomników 
¿adne inne równać się nie może.

Po powrocie do Krakowa nastąpiła h a b i l i t a c j a ,  która dla kan- 
>data tej miary i takich kwalifikacji spadała do uczynienia zadość 

wymogom formalnym, o wyniku z góry pewnym. W tym samym czasie 
habilitował się z prawa polskiego rówieśnik, kolega i serdeczny przy­
jaciel Abrahama B o l e s ł a w  U l a n o w s k i ,  niebawem profesor 

niwęrsytetu Jagiellońskiego i jeden z najwybitniejszych polskich 
uczonych, również historyk i uczeń Bobrzyńskiego. Ulanowski prze­
chyli się rychło w stronę prawa kościelnego, ten przedmiot obok prawa 
Polskiego będzie wykładał, na tym polu działać będzie naukowo bar­
dzo wydatnie, ale z czasem głównie jako wydawca źródeł kościelnych, 
gdy Abraham zasłynie przede wszystkim jako autor prac konstruk­
cyjnych.

Abraham me spoczywa: pracuje nie tylko na uniwersytecie, 
ecz także naukowo. Ogłasza raz po raz w „Rozprawach”  Akademii 

swe prace dawne i nowsze, bierze gorliwy udział w pierwszym zjeździe 
Prawników i ekonomistów polskich w r. 1887, pisuje liczne recenzje 
i sprawozdania do „Przeglądu Polskiego” jako stały współpracownik 

roniki literackiej tego pisma. Nie darmo redaktorem „Przeglądu” 
Pyl Stanisław Tarnowski. Przez pracę w „Przeglądzie Polskim”  Abra- 
am zbhzyl się do tych kół, które to pismo wydawały, i sympatie do 

nich zachował, chociaż nigdy ani czynnie, ani jako pisarz nie brał 
udziału w polityce.

Liczne silne, a nawet serdeczne były węzły, które wiązały Abrahama 
rakowem, zarówno miastem, jak przede wszystkim środowiskiem, 

przecież nie Kraków, tylko Lwów stal się przeznaczeniem Abrahama 
Jego miejscem pobytu aż do śmierci (1888-1941), miejscem pracy 

stanowiska profesorskiego.
W r. 1888 Abraham zamianowany został profesorem nadzwyczaj- 

ym prawa kościelnego na uniwersytecie lwowskim, w r. 1890 został 
Profesorem zwyczajnym.

Jakże przedstawiał się w tej dobie Lwów i uniwersytet lwowski, je- 
i idzie o ruch i poziom naukowy, szczególnie w dziedzinie nauk hi- 
Prycznych i prawno-historycznych? Podobnie jak w Krakowie, praw- 

wą epokę stanowiło tu spolszczenie uniwersytetu, zarówno w oso- 
ch profesorów jak w języku wykładowym. Stało się to o parę lat

7 2 r « e  1 Myśl



98 Tadeusz Silnicki

później niż tam i nie przyszło bez w a lk i10). Od r. 1869 przebywał we 
Lwowie Wielkopolanin Ksawery Lisken ), historyk, indywidualność 
niepospolita i pracowitość mimo słabego zdrowia niezmordowana: 
profesor uniwersytetu (od 1871) i kierownik znakomitego seminarium 
historycznego (od 1873) — prawdziwej szkoły całego pokolenia, dy­
rektor Archiwum Aktów Grodzkich i Ziemskich i wydawca czerpanych 
stamtąd źródeł w zbiorze pod tą samą nazwą, założyciel Towarzystwa 
Historycznego (1886 r.) i organu tego Towarzystwa „Kwartalnika H i­
storycznego” (od r. 1887), organizator II zjazdu historyków polskich 
w r. 1890 we Lwowie.

Rola, którą odegrał Liske, była olbrzymia w polskiej nauce histo­
rycznej i na uniwersytecie. On był ośrodkiem, skupiającym i pobudza­
jącym innych. Drugi taki ośrodek znajdował się w Zakładzie Narodowym 
im. Ossolińskich, gdzie dyrektorem był zasłużony historyk, autor prac 
i wydawca źródeł W o j c i e c h  K ę t r z y ń s k i. Tu wychodziły „Mo- 
numenta Poloniae Histórica” , tak ważne dla każdego polskiego medie- 
wisty. Z czasopism wychodzących wówczas we Lwowie wymienić na­
leży „Przewodnik Naukowy i Literacki” (od r. 1872) i „Przegląd Prawa 
i Administracji”  (od r. 1875). W „Przewodniku”  znaleźć można cza­
sem recenzje z dzieł Abrahama, w „Przeglądzie” on sam umieszczać 
będzie sprawozdania, ale pismem, w którym od początku jego istnie­
nia, czyli od r. 1887 pojawiać się będą w największej ilości prace i re­
cenzje autorstwa Abrahama był „Kwartalnik Historyczny” , jedyne na- 
ówczas naukowe czasopismo polskie, poświęcone historii.

Najważniejsze, bo najbliższe przedmiotowo względem prawa ko­
ścielnego były katedry historii polskiej i dawnego prawa polskiego, 
obie zdobyte po usilnych staraniach u rządu. Pierwszą zajmował od r. 
1883 T a d e u s z  W o j c i e c h o w s k i ,  rówieśnik Szujskiego i ca­
łego tego pokolenia, które młodością i pamięcią sięgało 63 roku. H i­
storyk to był znakomity, twórca nowych metod badania, interpretator 
źródeł oryginalny, rozświetlający bystrym okiem mroki pierwocin 
państwa i społeczeństwa. Cieszył się dużą sła\Vą i czcią, lecz wpływu 
większego nie wywarł, uczniów nie skupił koło siebie, oddziaływał

10) Ob. F i n k e l - S t a r z  y  ń s k  i, „H is to r ia  U n iw ersyte tu  Lw ow skiego ’V 
Lwów 1894.

“ ) Ob. nekrolog Liskego, „K w a rta ln ik  H is to ryczny” , 1891 r.



Władysław Abraham (1860—1941) 99

książkami12). Abraham należał do nielicznego grona osób, które 
z nim bliższy utrzymywały kontakt.

Na katedrze prawa polskiego wykładał i działał wydatnie od r. 1887 
młody, ale od początku wielkiej miary i wielkiego oddania nauce 
prof. O s w a l d  B a 1 z e r. Był rówieśnikiem Abrahama i przez jeden, 
czwarty rok studiów jego kolegą. Bo chociaż studiował na uniwer­
sytecie lwowskim i najwięcej zawdzięczał mistrzowi Liskemu, ale na 
ostatni rok przeniósł się do Krakowa, przeszedł przez seminarium 
Bobrzyńskiego i na Uniwersytecie Jagiellońskim zyskał doktorat praw. 
Tu zawiązała się przyjaźń, niczym niezamącona i całe życie trwająca 
między tymi dwoma historykami prawa tegoż wydziału i uniwersy­
tetu. Abraham osiedliwszy się we Lwowie znalazł tu kolegę nie tylko 
ze studiów, lecz i osobistego przyjaciela. Zjawisko ciekawe, że właś­
nie dział historyczno-prawny zajaśniał na uniwersytecie lwowskim 
światłem tak silnym, iż promieniowało ono stąd na całą Polskę, a to 
dzięki Balzerowi w prawie polskim13) i Abrahamowi w prawie 
kościelnym.

Katedra prawa kościelnego w dobrych przed Abrahamem znajdo­
wała się rękach. Profesorem tego przedmiotu był E d w a r d  R i 11- 
ner ,  równocześnie uczony i specjalista europejskiej miary i sławy, 
oraz mąż stanu na stanowisku w ministerstwie w Wiedniu. Głównym 
jego dziełem był dwutomowy podręcznik prawa kościelnego (1 wyda­
nie w r. 1878, 2 w 1889), napisany w celu służenia potrzebom mło­
dzieży prawniczej, ale ściśle naukowo, z cytowaniem źródeł i litera­
tury i w znacznie szerszym niż zwyczajne podręczniki zakresie.

ołączenie historii prawa kościelnego z prawem obowiązującym było 
eechą tej książki, która tak jest dobra, że w swych historycznych 
Partiach nie straciła po dziś wartości. Uwzględniała też ona rozwój 
'Prawa kościelnego w Polsce, co dla studentów-Polaków było ważne 
1 interesujące. Byl to w pełnym słowa znaczeniu polski uniwersytecki 
Podręcznik, na europejskim poziomie. Przetłumaczono go na język 
czeski na mocy uchwały Towarzystwa Prawników Czeskich w Pradze.

M) Ob. Z a k r z e w s k i  S t a n i s ł a w ,  „Charakterystyka naukowej dzia- 
a nosci Tadeusza Wojciechowskiego” , jako wstęp do 2. wydania jego Szkiców 

historycznych X I  w.”  (1925 r.).

“ ) Ob. b iog ra fię  Balzera przez Z y g m u n t a  W o j c i e c h o w s k i e g o  
» K w arta ln ik  H is to ryczny ” , 1933.



100 Tadeusz Siilnieki

Następcą Rittnera został Józef Kasznica, były profesor Szkoły Głów­
nej w Warszawie, lecz zaledwie przez jeden rok piastował tę godność, 
gdyż zmarł przedwcześnie w r. 1887. Po nim przyszedł Abraham.

Jaką zastawał spuściznę, do jakich mógł nawiązać tradycji, jakie 
zadania widział przed sobą? Tradycje były Rittnera, jego osoby, dzia­
łalności i dzieł, ale przyjąć je można było nie bez zastrzeżeń. 
Rittner bowiem nie był nauce oddany całkowicie, należał raczej do 
częstego wtedy typu profesorów-polityków, jak słynny Dunajewski, 
austriacki minister skarbu, jak sam Bobrzyński. W pełni sił, jako 
człowiek 40-letni porzucił pracę uniwersytecką i naukową, by do 
niej już nigdy nie wrócić, wybrał stanowisko w administracji k ra jo ­
wej, a niebawem porzuci kraj na rzecz Wiednia, by i tam wydatnie 
służyć krajowi. Przy tym Rittner nie był historykiem prawa, choć 
miał zrozumienie dla tego kierunku w kanonistyce. Spuścizną po nim 
był tylko jego podręcznik, znakomite ułatwienie roboty wykładowej 
dla młodego profesora, zaś egzaminacyjnej 'dla studentów. Odcią­
żony na tym polu, które gdy chodzi o opanowanie i przedstawienie 
całości przedmiotu, nastręcza w pierwszych latach zawsze wiele trud­
ności, Abraham poświęcić się mógł przede wszystkim pracy naukowej. 
Nie Rittner, lecz Bobrzyński, gdy szło o ogólny kierunek historyczno- 
prawny, zaś zagraniczna literatura w specjalnym zakresie przed­
miotu dostarczyć mu mogły wskazań. Ale najwięcej wziął z samego 
siebie, bo był umysłem twórczym. Uświadomił sobie, że w dziedzinie 
historii prawa i organizacji kościoła w Polsce wszystko bez mała jest 
do zrobienia, co krok bowiem to pytania bez odpowiedzi, wątpliwości 
nierozstrzygnięte, poglądy niekrytyczne. Należało wziąć się do roboty 
od podstaw. Toteż wielką część kwestii, które Abraham opracowuje, 
są rozmaite początki i genezy, czy organizacji kościoła w całym 
kraju, czy poszczególnych instytucji kościelnych. Abraham na kate­
drze lwowskiej jest głównie badaczem i autorem dzieł naukowych. 
To trud jego życia i tytuł jego zasługi i sławy: budowanie historii 
prawa kościelnego w Polsce.

Dziekanem wydziału prawa był w latach 1894/5 i 1915/16, rektorem 
uniwersytetu w r. 1899/1900. Członkiem korespondentem Akademii 
Umiejętności został w r. 1893, członkiem czynnym w r. 1903. W nie­
podległym państwie polskim miał powierzoną sobie przez Ministerstwo 
Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego pieczę nad wydziałem



Władysław Abraham (1860—1941) 101

prawnym Uniwersytetu Katolickiego w Lublinie i pełnił tam funkcję 
przewodniczącego państwowej Komisji egzaminacyjnej, połączoną 
z wyjazdami do Lublina dwa razy w roku. Był wiceprezesem Towa­
rzystwa Historycznego i Towarzystwa Naukowego we Lwowie, w któ­
rym od początku (1921 r.) kierował pracami wydziału historyczno- 
filozoficznego. Przewodniczył Gronu Konserwatorów byłej Galicji 
Wschodniej, w czym znajdowały wyraz jego upodobania do zabyt­
ków i pomników sztuki. Ten wybitny znawca archiwów był członkiem 
państwowej rady archiwalnej w Warszawie.

Praca naukowa w zakresie prawa kościelnego wymagała często­
kroć badań bibliotecznych, zwłaszcza archiwalnych w kraju i za 
granicą. Stąd konieczność podróży, które tego pracownika o życiu 
regularnym i poświęconym zwyczajnym obowiązkom wyrywały nie­
kiedy na całe miesiące z ciszy gabinetu i z sali uniwersyteckiej. Jeździł 
tedy do Krakowa, Przemyśla, Poznania, Gniezna, Warszawy, Płocka 
i Wilna, do Berlina, Wrocławia, Erfurtu, Wolfenbuttel, Cambrai, 
Wenecji, Florencji, Prato, Cividale, Neapolu, ale przede wszystkim, 
bo najczęściej i na najdłuższe wyprawy — do Rzymu. Od r. 1896 do 
1902 był zastępcą kierownika, w latach zaś 1902— 1914 kierownikiem 
(po Smolce) Ekspedycji Rzymskiej Akademii Umiejętności. W Rzymie 
był ponad 30 razy, ale znane mu były również Londyn i Paryż, 
Holandia i Skandynawia, wybrzeże Bretanii i brzegi Morza Śród­
ziemnego.

Abraham — to spośród uczonych polskich jeden z nielicznych, 
którzy utrzymywali stały kontakt nie tylko z nauką, lecz także 
z kulturą europejską, kontakt żywy, bo polegający na autopsji i do­
świadczeniu. To poznanie osobiste bywało zawsze przygotowane 
1 wyprzedzone przez poznanie z książek. Taki na wskroś humani­
styczny kierunek pogłębiał myśl i rozszerzał horyzonty wiedzy pro- 
iesora, nawet jego wiedzy specjalnej. Bo żadna historia nie jest w tym 
stopniu powszechną co historia Kościoła, która rozgrywała się na 
całym świecie kulturalnym, a przynajmniej na całym Zachodzie,
1 żadne prawo nie ma tak powszechnego zasięgu, jak kościelne 
w swoim rozwoju i swym działaniu. Gabinet i księga nie wystarczają, 
Jeśli chodzi o rozumienie prawa i organizacji jako przejawu kultury.

la zrozumienia kultury średniowiecznej — a Abraham był głównie 
^ediewistą — równie ważny jest duch i sekret katedry gotyckiej, jak



102 Tadeusz Silnicki

duch i język prawny Dekrelatiów, zaś kopuła św. Piotra w Rzymie 
symbolizuje nie tylko pewien ideał sztuki współczesnej, lecz także 
potęgę papiestwa, co przezwyciężyło reformację, i ów klasyczny po­
rządek naprawionej przez sobór trydencki organizacji kościelnej. 
Biografia Abrahama — to karta w dziejach umysłowości polskiej 
jedna z najpiękniejszych, karta z rozdziału o polskiej nauce histo- 
ryczno-prawnej.

Żył długo ¡i długo dane mu było naukowo pracować. W jego żywo­
cie 81-letnim mieści się 60 lat pracy naukowej i 50 lat działalności pro­
fesorskiej, zawsze w zakresie tego samego przedmiotu. Prócz tego 
nie było żadnej innej, bo nie zabrała go nauce polityka, jak Bobrzyń- 
skiego, ani wysokie stanowisko na szczytach hierarchii urzędniczej, 
jak Rittnera. Nie osłabiła tej pracy choroba, co tak fatalnie zaciążyła 
nad T. Wojciechowskim i St. Smolką. Przeżył prawie wszystkich 
rówieśników, jak Ulanowskiego, zmarłego w 1919 r., i Balzera w r. 
1933, długowiecznością i zachowaniem aż do końca bystrości umysłu 
i zdolności do pracy podobny do swego mistrza, Bobrzyńskiego. Dobre 
zdrowie i równowaga ducha sprzyjały pracy.

Bibliografia prac Abrahama z okresu 1881— 1930 zawarta w „Księ­
dze Pamiątkowej” , wydanej ku jego czci w r. 1931, zawiera 226 po­
zycji. Bibliografię tę należałoby jednak skorygować. Z jednej strony 
trzeba uzupełnić ją pracami z lat ostatnich, po rok 1939, z drugiej 
zaś usunąć z niej pozycje co najmniej wątpliwe, jak wydawnictwa 
skryptów z wykładów, nie poprawiane i nie autoryzowane przez pro­
fesora, jego przemówienia przy rozmaitych okazjach, nie zawsze 
w pełnym tekście zachowane, odczyty znane ze streszczeń jedynie 
i podwójne, a nawet potrójne zaznaczanie niektórych dzieł, bo osobno 
w wydawnictwie zbiorowym, a osobno w odbitce, osobno zaś w od­
czytowym sprawozdaniu. Mieszczą się tu również recenzje w liczbie 
około 80. Pozostanie zawsze olbrzymi, wprost imponujący ilościowo 
i jakościowo dorobek w postaci dzieł i prac oryginalnych. Tych jest 
około 40, nie licząc 3 sprawozdań rzymskich i 7 wydawnictw źródeł.

Wybuch wojny we wrześniu 1939 r. przeszkodził ukazaniu się 
ostatniej pracy Abrahama na temat początku biskupstw polskich.

Na czele prac Abrahama stoją trzy dzieła kapitalne, a mianowicie:
1. „Organizacja Kościoła w Polsce do połowy wieku X II” , 2 wyda­

nia w r. 1890 i 1893, str. 259 i 303.



103Władysław Abraham (1860—1941)

2. „Powstanie organizacji Kościoła łacińskiego na Rusi” , 1904, 
str. 418.

3. „Zawarcie małżeństwa w pierwotnym prawie polskim” , 1925, 
str. 475.

Ważnością i rozległością problemów, doniosłością osiągniętych 
wyników, rozmiarami wreszcie dzieła te są głównymi w dorobku Abra­
hama i stanowią główny tytuł jego naukowej zasługi i  sławy. Dokoła 
każdego z nich skupia się pewna ilość prac mniejszych, poruszają­
cych zagadnienia bardziej szczegółowe, ale pokrewne tamtemu, ogól­
niejszemu. Stąd trzy grupy prac: o organizacji Kościoła polskiego,
0 organizacji Kościoła łacińskiego na Rusi i o zawarciu małżeństwa 
w prawie polskim. Badania nad tymi - tematami ciągną się latami
1 równolegle z badaniami i  pracami na inne tematy. Badania nad 
organizacją Kościoła w Polsce prowadzić będzie Abraham przez 
całe swe życie naukowe. W tej grupie wyróżnia się i osobne zajmuje 
miejsce szereg prac poświęconych polskim synodom i ustawodawstwu 
synodalnemu; to jakby podgrupa koncyliarna.

Abraham pracował nie tylko nad historią prawa kościelnego 
w Polsce, lecz także nad prawem obowiązującym w dobie sobie współ­
czesnej. Musiał przecież o tym wszystkim wykładać. W tej znów dzie­
dzinie dwie pomniejsze zarysowują się grupy: o prawie małżeńskim 
i o stosunku Kościoła do państwa. Ale oryginalnością ujęcia i do­
niosłością europejską ze względu na ogólny i powszechno-prawny cha­
rakter problemu góruje niewielka rozmiarami rozprawa o „Nowym 
Kodeksie Prawa Kanonicznego” (1918 r . ) 14).

Trzy sprawozdania z poszukiwań w archiwach i bibliotekach rzym­
skich, z najobszerniejszym drugim (1902 r.) na czele tworzą osobną 
■grupę, bo są w swoim rodzaju jedyne.

Liczna jest grupa recenzji z dziel i wydawnictw z zakresu historii, 
dziejów prawa nie tylko kościelnego i różnych pokrewnych umiejęt­
ności. Niektóre z tych recenzji uzupełniają wyniki autorów ocenianych 
książek własnymi wynikami recenzenta i dlatego godne są, by je po­
stawić w rzędzie samoistnych rozpraw naukowych 15).

u ) „N ow y Kodeks Prawa Kanonicznego, Polonia Sacra’’, K raków  1918 i  odb.
15) Do takich należą między innymi recenzje z W o j c i e c h o w s k i e g o  

»Szkiców Historycznych X I  w .”  „K w a rta ln ik  Hilst.” , 1904, 562 n „  S z y s z k i -  
® ° h u s z a ,  „Rotunda św. Feliksa i  Adaukta na Wawelu’, ibid. 1920, 115 n„



104 Tadeusz Siilnicki

Niemniej jednak wśród robót Abrahama znajduje się kilka cennych 
wydawnictw źródłowych, a program takich wydawnictw w zakresie 
synodaliów polskich stawiał jako postulat* 16). Poza tym przy wielu 
tak większych, jak mniejszych jego pracach znajduje się dodatek, 
w którym zamieszcza związane z tematem pracy nieznane źródła, 
zaczerpnięte z archiwów. Te jakby małe kodeksy dyplomatyczne, 
razem wzięte, utworzyłyby tom pokaźny.

Podręcznika prawa kościelnego Abraham nie napisał, choć po­
dobno nosił się z takim zamiarem. Na długo wystarczał podręcznik 
Rittnera, w swoim rodzaju doskonały, potem skrypta z wykładów. 
Otóż te wykłady przy całej wadliwości skryptom studenckim właściwej 
oddają jako tako system profesora w odniesieniu do całości jego 
przedmiotu. To szkic dzieła.

II. D z i a ł a l n o ś ć  n a u k o w a  

A. Organizacja Kościoła w Polsce.

Zbadanie i napisanie historii ustroju Kościoła polskiego nasuwało 
się samo przez się jako główne zadanie dla historyka i prawnika na 
katedrze prawa kościelnego na jednym z dwu polskich uniwersytetów. 
Zadanie to jednak przerastało siły jednostki zarówno swym olbrzymim 
zasięgiem chronologicznym i terytorialnym, jak wielością i różno­
rodnością problemów w nim zawartych i z nim związanych. Było ono 
wprost niemożliwe do wykonania, jeśli się zważy stan źródeł, czę­
ściowo tylko i nie zawsze poprawnie wydanych, i brak prac mono­
graficznych, które poprzedzać muszą każdą syntezę. Dlatego Abra­
ham nie spełnił tego zadania w całości, ale tylko częściowo. Dał 

Organizację Kościoła w Polsce do połowy XII wieku” , co się zaś 
tyczy czasów późniejszych dał szereg monografii, rozważających 
i rozwiązujących poszczególne zagadnienia, co prawda pierwszorzęd­
nej doniosłości.

Skąd ta granica połowy XII wieku? Tłumaczy to sam autor 
w przedmowie. Oto od nastania epoki podziału Polski na dzielnice —

L i k o w s k i e g o  H„, „Powstanie godności prymasowskiej arcybiskupów gnieź­
nieńskich” , ibid. 1920 120 n ¡ H  F. S c h m i d a ,  D ie rechtlichen Grundlagen der 
Pfarrorganisation auf westslavischem Boden” , ibid. 1980, 580 n.

16) „Concilia Poloniae” , referat Abrahama na IV  Powszechnym Zjeździ® 
H istoryków Polskich w Poznaniu w r. 1925. „Pam iętnik Z jazdu ’ Część I.



Władysław Abraham (1860—1941) 105

po śmierci Bolesława Krzywoustego (1138) r.) i wskutek jego ordy­
nacji sukcesyjnej — rozpoczyna się pewien przełom w ustroju Polski, 
który i na stosunki kościelne musiał oddziałać. Nastają zmiany w sto­
sunkach kościelno-politycznych i w wewnętrznych stosunkach Kościoła 
polskiego, a zmiany pogłębiają się i potęgują z czasem. Kościół wy­
zwala się spod przewagi władzy państwowej, duchowieństwo wyodręb­
nia się spośród społeczeństwa i tworzy stan świadomy swych praw,
0 które potrafi walczyć, znajdując oparcie w Stolicy Apostolskiej
1 w ustawodawstwie kanonicznym. Poszczególne instytuty kościelne 
zdobywają sobie osobowość prawną. Zaczynają się immunitety coraz 
liczniej nadawane Kościołowi. To jest już nowa epoka.

Abraham wybrał sobie tę dawną, ponieważ pociągała go osobliwie 
Wszelka geneza, gdzie pełno niejasności i trudności, bo źródeł albo 
brak, albo są małomówne i rozmaicie dadzą się tłumaczyć. Toteż 
większość jego prac ma za przedmiot rozmaite początki. Z drugiej 
strony miał możność opanowania tych czasów źródłowo, ponieważ 
prawie wszystkie źródła do nich były krytycznie wydane, a i dzieje 
zewnętrzne Polski, tudzież stosunki społeczne, stanowiące tło dla 
stosunków kościelnych, były już wszechstronnie opracowane. Nato­
miast, jeśli idzie o samą organizację Kościoła, mało miał korzyści 
z literatury przedmiotu, zresztą szczupłej i niewystarczającej, a już 
Poglądu należytego na stosunki prawne Kościoła w Polsce w dwu 
Pierwszych wiekach jego istnienia nauka dotąd nawet nie próbowała 
nakreślić.

Swoje dzieło Abraham rozczłonkował na 9 rozdziałów, ujmujących 
Poszczególne kwestie tego rozległego i bogatego w treść tematu. 
Ale właściwie rozpada się ono na dwie części: o genezie chrześcijań­
stwa i wprowadzeniu organizacji kościelnej, oraz o tym, jaką była 
ta organizacja w swych cechach i urządzeniach. Część pierwszą tworzą 
trzy pierwsze rozdziały poświęcone przyjęciu chrześcijaństwa, zało­
żeniu biskupstw i związkowi metropolitalnemu. Przeważa w nich treść 
historyczna, z natury rzeczy wynikająca, podobnie jak i w rozdziale 
0 stosunkach ze Stolicą Apostolską, a częściowo nawet w ustępie 
0 klasztorach. Rozdziały natomiast o organizacji w obrębie diecezji, 
0 stanowisku Kościoła w państwie, o rządzie kościelnym i majątku 
Kościoła traktują o zagadnieniach prawnych. Rozdział ostatni zajmuje 
SN źródłami prawa kościelnego w Polsce, obcymi, gdyż polskich



106 Tadeusz SWnicki

w tej dobie nie było. Plan jest przejrzysty, poszczególne kwestie 
dobrze w nim umieszczone i z sobą powiązane. Taka konstrukcja 
dzieła przedstawia się jako racjonalna i naturalna.

Nie podobna iść w ślad za autorem i streszczać jego wyników 
oraz dowodów, zawsze opartych o silną podstawę źródeł, niekiedy 
wynikłych z bardzo subtelnej ich analizy. Ograniczyć się trzeba do 
kilku najważniejszych spraw i zdobyczy w nauce nowych.

Zaraz więc na wstępie jest fakt przyjęcia przez Polskę chrześci­
jaństwa. Wypadek ten tak wielkiej dziejowej doniosłości zaledwie 
został w źródłach zaznaczony, stąd liczne pytania i wątpliwości. Abra 
ham stwierdza, że odbyło się to na drodze pokojowej, prawie ewolu 
cyjnej, bez gwałtownego przewrotu i bynajmniej nie pod naciskiem 
potęgi cesarstwa. Polska do chrztu dojrzała, niemniej jednak oko 
liczność, że decyzję powziął książę i że to wiąże się z jego małżeń 
stwem, że dalej dzieło nawrócenia odbywało się pod opieką i  osłoną 
władzy książęcej, a reakcja pogańska (1034 r.) dopiero wtedy pod 
niosła głowę, kiedy tej władzy zabrakło, że wreszcie konieczne było 
jakieś współdziałanie cesarza i papieża, obu głównych międzynaiodo 
wych czynników, to wszystko nadaje tej sprawie wysoce polityczny 
charakter.

Skąd przyszło do Polski chrześcijaństwo i skąd przybyli do nL j 
je j główni misjonarze?

Z pewnością nie bezpośrednio z zachodu, bo tam nad Labą od 
dzielały ją od świata chrześcijańskiego ludy słowiańskie jeszcze nie 
ujarzmione i jak najbardziej chrześcijaństwu wrogie, ale raczej 
z południa, z Czech i Moraw, już od 100 lat chrześcijańskich, przez 
Czechy zaś z południowych i zachodnich Niemiec. Abraham w przeci­
wieństwie do T a d e u s z a  W o j c i e c h o w s k i e g o ,  który wska­
zywał na klasztor Nową Korbeję nad Wezerą17), widzi we Fuldzie 
starym i znakomitym opactwie niemieckim, jedno ze źródeł akcji m isyj­
nej dla Polski. Zarazem posługując się nową metodą analizy imion — 
Lambert, imię częste wtedy w dynastii Piastów, Jordan, imię pierwszego 
biskupa — ł wezwań katedr polskich wysnuwa wniosek o Belgii i kra­
jach nadreńskich jako o takim źródle, może najobfitszym.
■-------------— m

17) T. W o j c i e c h o w s k i .  ,,0 rocznikach polskich X —X I w . ’ ,,Pamiętnik 
Akademii Um.” , IV , 1880.



Władysław Abraham (1860—1941) 107

Nowsza nauka uzupełniła te trafne i w swoim czasie (1890 r.) 
nowe spostrzeżenia, podkreślając silniej jeszcze i uzasadniając bar­
dziej szczegółowo ten romański kierunek. Oto zwrócono uwagę na 
czysto religijną i kulturalną stronę zagadnienia, dotąd zaniedbywaną 
na rzecz politycznej. Z tego punktu widzenia odpadły od razu Czechy 
jako ośrodek słaby i nazbyt świeży, bez własnego podówczas biskup­
stwa i bez kleru na odpowiednim dla celów misyjnych poziomie. 
Odpadały również Niemcy północne, kraje saskie i ich bastion nad 
Łabą Magdeburg, bo im chodziło więcej o podbój niż o nawracanie, 
zresztą w swym najbliższym sąsiedztwie mieli dość pogaństwa i trud­
ności. Prawdopodobne jednakże były stosunki na tym polu z Augsbur­
giem i Ratysboną (klasztor św. Emmerama), w której diecezjalnych 
granicach znajdowały się po r. 973 Czechy. To są Niemcy południowe: 
Bawaria, Szwabia i  Frankonia, kulturalniejsze od północnych.

Dominowały wszakże źródła i  idące z nich ku Polsce wpływy inne, 
najbardziej zachodnie. Na tę przyczynę, która je wywołała i w ruch 
wprawiła, dwa się składały czynniki, nierównej wartości i niejedna­
kowego pochodzenia: jeden — polityczny — kazał władcom Polski 
omijać Niemcy i poprzez nie sięgać dalej, za Ren i za Alpy, w poszu­
kiwaniu kleru dla ewangelizacji; drugi, ważniejszy, nie z Polski wyni­
kał, lecz z krajów, które w danej epoce zdolne były do misjonarstwa, 
czyli stały na odpowiednim poziomie życia religijnego i kulturalnego, 
a krajem takim nie były Niemcy w etnograficznym rozumieniu. 
W tym miejscu oddajemy glos ks. Davidowils), przed wojną profeso­
rowi Uniwersytetu Jagiellońskiego w Krakowie, a jednemu z ostat­
nich badaczy tej kwestii: „La Germanie à cette époque est encore 
Un pays qui reçoit plus qu’il ne les propage, les courants spirituels. 
Les foyers d’expansion et d’apostolat brûlent dans ces provinces de 
1 ancienne Gaule partagées entre la France capétienne et l ’Empire, 
Lorraine et Bourgogne. Il faut se garder en effet de confondre l ’Em- 
Pire et la Germanie; les Otton avaient nettement conscience que leur 
Empire avec Rome pour capitale idéale, se composait de Gaule, de 
Germanie et de pays slaves. La frontière politique qui court à travers 
l'héritage carolingien, n’est pas une barrière, mais une porte et un 18

18) D a v i d  P i e r r e ,  „Les Bénédictins et l ’ordre de Cluny dans la Pologne 
Médiévale” , Paris 19S9, Avant-Propos.



108 Tadeusz Si-lnicki

pont par lesquels l ’Occident latin répand ses influences civilisatrices 
jusqu’aux confins du monde byzantin.

Dans ces provinces sont nées les grandes réformes monastiques, 
celles de Gérard de Broigne, de Guillaume de Dijon, de Richard de 
St. Vannes, de Poppo de Stavelot, reliées cependant à Cluny, la gran­
de métropole monastique de l ’Occident non seulement par un même: 
esprit et un même idéal, mais encore par les observances, qu’elles 
lui empruntent et surtout par les relations personnelles, qu’entre­
tiennent les réformateurs avec les grands abbés clunisiens du X et 
XI siècle. Ils créent les conditions de la réforme de l ’Eglise et de la 
société en formant des élites spirituelles.,. Les missionnaires lo r­
rains et, on commence à le discerner, bourguignons sont à l ’oeuvre en 
Pologne -dès la première évangélisation. . .  Les moines qui seront 
les ouvriers de la seconde évangélisation avec Casimir le Rénovateur 
et qui sont à l ’origine des abbayes bénédictines de la Pologne médié­
vale sont les fils des réformateurs lorrains; ils viennent des abbayes 
d’observance clunisienne établies autour de Cologne, ils viennent 
de Liège et de Metz” .

Do wpływów leodyjsko-fcolońskich wskazanych już przez Abra­
hama dodał David burgundzkie na podstawie uderzającego podobień­
stwa między pewnymi zapiskami „Rocznika Kapituły Krakowskiej”  
a rocznikiem z St. Benigne w D ijo n 19). Te wpływy krzyżowały się 
wielokrotnie i wielorako z innymi: włoskimi czy to z Awentynu przez 
św. Wojciecha, czy z Rawenny od św. Romualda i jego uczniów. 
Razem byl to potężny prąd romański ogarniający Polskę w epoce, 
którą zbadał ¡i opisał Abraham.

Założeniu biskupstw, tej głównej podstawy organizacji kościelnej, 
Abraham poświęca największy rozdział swego dzieła (około 80 stronic 
na 288 całości). Wielki to sukces polityki Mieszka I i dowód nie­
małej potęgi jego państwa, że Polska równocześnie z przyjęciem 
chrześcijaństwa uzyskała własnego biskupa i ani na moment nie była, 
tak jak Czechy, włączona do obcej diecezji. Abraham postawił w na­
uce twierdzenie, -które się ostało, że pierwszy biskup polski Jordan, 
rezydujący w Poznaniu,-był biskupem misyjnym, to znaczy podległym

19) D a v i d ,  „Les sources de l ’histoire de Pologne à l ’époque des Piasts 
(963—1386)” , Paris 1934, 5 n.



Władysław Abraham (1860—1941) 109

wprost Rzymowi, bez przynależności do jakiejś metropolii, bez okreś­
lonej granicami diecezji, bo jego działalność miała raczej kierunek 
i cel niż swoje terytorium. Taką instytucję znało zarówno prawo jak 
życie Kościoła. Biskupem misjonarzem zarówno w Polsce jak po za 
nią stal się w 997 r. św. Wojciech.

Rozbudowa organizacji kościelnej przez założenie biskupstw 
i ujęcie ich w ramy prowincji kościelnej gnieźnieńskiej oraz łącząca 
się z tym zasadnicza przemiana organizacji misyjnej na normalną 
nastąpiła na słynnym zjeździe gnieźnieńskim (w marcu 1000 r.) Bole­
sława Chrobrego z cesarzem Ottonem III u grobu św. Wojciecha i pod 
jego auspicjami. Powstały wtedy biskupstwa: krakowskie, wrocław­
skie, pomorskie i arcybiskupstwo gnieźnieńskie. Wtedy, a nie wcześ­
niej, jak bez oparcia o źródła i na podstawie dowolnych hipotez przy­
puszczają niektórzy dawniejsi i nowsi historycy20). Trzeźwa krytyka 
tak Abrahama jak dzisiejsza obaliła te przypuszczenia. I tylko 
co do jednego krakowskiego biskupstwa można wysnuć wniosek, że 
istniało niegdyś przed r. 1000, bo znane są nawet z katalogu dwa 
Imiona biskupów najwcześniejszych o oryginalnym brzmieniu Prohor 
i Prokulf. Jest to prawdziwa zagadka dla uczonych, którzy roz­
maicie ją usiłowali rozwiązać. Ostatnio W id  a j  e w i c z, prof. uniwer­
sytetu w Krakowie, postawił hipotezę najbardziej) ze wszystkich 
Prawdopodobną21). Oto widzi on w nich istotnych biskupów krakow­
skich, ale z doby państwa wielkomorawskiego, w którego skład 
Wchodziło dawne państwo polskiego szczepu Wiślan, a z nim Kraków.

y'o to na przełomie IX i X stulecia, w dobie apostolstwa św. Cyryla 
i Metodego i ich starć z duchowieństwem niemieckim. Dwa obrządki, 
choć oba katolickie, wałczyły o opanowanie tych ziem: słowiański 
j łaciński, aż ostatecznie łaciński zwyciężył. Etymologia imion Prohor3 
' Prokulfa naprowadziła Widajewicza na domysł, że odzwierciedlają 
oni na terenie Krakowa tę właśnie walkę. Prohor, imię greckie, byłby 

iskupem słowiańskiego obrządku z ramienia metropolity Metodego, 
2aś Prokulf, imię niemieckie, to biskup łaciński ze strony Wichinga, 
Słowy partii przeciwnej.

-°) Ostatnio B u c z e k  K a r o l ,  „P ierwsze biskupstwa w  Polsce”  K w ar­
talnik H ist.”  1938. ' ”

21) W 4d a je  w i e ź ,  „P roho r”  i „P ro k u lf” . Kraków 1948.



110 Tadeusz Silnicki

Kwestii obrządku słowiańskiego w Polsce Abraham poświęcił 
osobny ustęp. Jego jest zasługą, że obalił ostatecznie hipotezę, poku­
tującą w nauce i odżywającą od czasu do czasu, jakoby ten obrządek 
odgrywał w Kościele polskim jakąś rolę. Nie ma na to dowodów 
ani w źródłach, ani w księgach liturgicznych, ani w pomnikach sztuki, 
jak kościółek-rotunda św. Feliksa i Adaukta na Wawelu. I tylko ziemia 
Wiślan mogła chwilowo, około r. 900, zaznać działalności misyjnej 
Metodego i jego słowiańskiego duchowieństwa, co zresztą nie pozo­
stawiło żadnych śladów, tak iż budowę organizacji Kościoła trzeba 
tam było zaczynać na nowo bez nawiązywania do tego, co minęło 
bezpowrotnie.

Związek metropolitalny, którym objęty był Kościół polski, na­
stręczał nauce niejedną trudność. Uchodziło dawniej za pewnik, że 
biskupstwo w Poznaniu poddane było metropolii magdeburskiej. 
W każdym razie roszczenia Magdeburga do takiego rozciągnięcia 
swej władzy nie zgasły mimo utworzenia w r. 1000 prowincji kościel­
nej gnieźnieńskiej i pełny swój wyraz znalazły w bulli papieża Inno­
centego II z r. 1133. Poddawała ona cały kościół polski pod zwierz­
chnictwo Magdeburga. Co prawda już w 3 lata później, w r. 1136, 
w bulli protekcyjnej dla Gniezna ten sam papież uznał prowincję 
kościelną gnieźnieńską, i co za tym idzie pełną niezawisłość Kościoła 
polskiego. Do skomplikowania tej kwestii przyczyniał się fakt, że 
w r. 1000 biskup poznański Unger nie wszedł w podległość względem 
Gniezna i że zaliczono go w roku śmierci (1012) do magdeburskich 
sufraganów. Po reakcji pogańskiej (1034— 1038), która pierwotną 
historię Kościoła polskiego dzieli na dwa okresy, Gniezno na lat około 
40 zamarło. Chwilowo godność metropolity piastował biskup kra­
kowski Aron, po nim nie było w Polsce w ogóle metropolity i ten 
stan rzeczy stwierdza papież Grzegorz V II w liście do Bolesława Śmia­
łego z r. 1075. To bez wątpienia ułatwiało roszczenia magdeburskie, 
ale przede wszystkim działały motywy polityczne i rozstrzygała za 
każdym razem polityczna sytuacja, do której stosowano i naginano 
argumentację prawną. Dla osiągnięcia zwycięstwa wstąpił Magdeburg 
na drogę fałszowania przywilejów papieskich, określających granicę 
jego prowincji kościelnej. W szczególności do słów bulli, że granice 
te na wschodzie sięgają poza rzeki Łabę i Salę dodano słowa „ i Odrę” ,, 
a w spisie biskupstw podległych umieszczono na końcu Poznań. Fał­



Władysław Abraham (1860—1941) 111

szerstwo udowodnił niezbicie K e h r, uczony niemiecki i znawca 
dyplomatyki papieskiej22).

Abraham, który w swej „Organizacji” — nie bez pewnych 
zresztą zastrzeżeń przyjmował zawisłość Poznania względem Magde­
burga, przyjął z kolei wywody Kehra, które uzupełnił własną argu­
mentacją w małej rozmiarami, lecz świetnej rozprawie zatytułowanej 
»Magdeburg i Gniezno”  (r. 1921).

Przedstawiając ustrój Kościoła w obrębie diecezji, Abraham ujmuje 
w osobnych ustępach kapituły, archidiakonów, organizację parafialną 
i zawarte w niej niższe urzędy kościelne oraz klasztory.

O ciałach w organizacji diecezjalnej tak wybitnych, jak kapituły, 
z pierwszej połowy XI w. żadna nie dochowała się wiadomość. A!e 
musi się przypuścić nie tylko samo ich istnienie, jako objawu powszech­
nego i koniecznego, lecz także da się rzucić nieco świalta na ich 
ustrój. Nie były to, jak nietrafnie odgadywał T. Wojciechowski, kapi­
tuły mieszane, złożone częścią z mnichów, a częścią z kleru świeckiego, 
lecz od początku były świeckie. Przy biskupie skupiało się prezbi­
terium, które on utrzymywał z ogólnej masy majątkowej i które naj­
prawdopodobniej prowadziło wspólne życie, poddane regule, na wzór 
klasztornej. Pod koniec XI w. widzimy już w Krakowie kapitułę nor­
malną, posiadającą swój majątek, podzielony na 20 prebend, dla każ­
dego z kanoników osobno. Czy tak było wszędzie, trudno przesądzać, 
Ponieważ Kraków sz^dl ra czele rozwoju i górował nad resztą diecezji 
od powtórnej ewangelizacji Polski po reakcji pogańskiej w połowie 
XI w. W wewnętrznych urządzeniach kapituł polskich uderzają dwie 
swoiste cechy, zwłaszcza w odróżnieniu od ogółu niemieckich, a na po­
dobieństwo niektórych francuskich i włoskich. W Krakowie, Wrocła­
wiu i Włocławku pierwsze miejsce w rzędzie prałatów zajmował dzie­
kan, nie proboszcz. Wszędzie znajduje się w kapitule a r c h i d i a k o n  
jako osobny prałat, g d y  w N i e m c z e c h  t e n  f u n k c j o n a ­
r i u s z  b i s k u p i  n i e  m i a ł  t a m  s w e g o  m i e j s c a ,  a j e ś l i  
s i ę  z n a l a z ł ,  t o  n i e z a l e ż n i e  od  s w e g o  u r z ę d u  ii z ra- 
c j  i p i a s t o w a n e j  k a n o n i i 23). Z aktów XII w. da się stwierdzić,

22) K  e h r  P a u l ,  „Das Erzbistum Magdeburg u, die erste Organisation der 
®hristl. K irche in  Polen” . Abhandl. d. Preuss. Akad. d. Wisis., Philos -H istor 
Klasse, 1920 r.

23) O tym obszerniej S i  1 n i c k  i, „W p ływ y  francuskie na Kościół polski 
w A l—X I I I  w .”  „Przegląd Teologiczny” , V I I ,  1026 r.



112 Tadeusz SŁlnicki

że kapituły w Polsce, podobnie jak ,na Zachodzie, posiadały wpływ na 
zarząd diecezją przejawiający się w udzielaniu biskupowi rady lub 
zezwolenia. O istnieniu, organizacji i działaniu kapituł kolegialnych 
w tej epoce zbyt mało wiadomo.

Pewne jest istnienie archidiakonatu jako głównego pomocniczego 
urzędu biskupa i zarazem wysokiego dostojeństwa w kapitule, lecz 
bliższe o nim wiadomości płyną dopiero w X III wieku.

Aż po koniec wieku XII nie posiadamy wiadomości o istnieniu cho­
ciażby jednej parafii na ziemiach polskich, bo też nie było jeszcze 
w Polsce podziału diecezji na parafie, podobnie jak współcześnie 
w Czechach, które wcześniej od Polski przyjęły chrześcijaństwo. Jedy­
nymi kościołami parafialnymi po diecezjach były katedry biskupie. 
Z rozkrzewieniem wiary i wzrostem wiernych przestało to jednak wy­
starczać. Budowano więc kościoły po znaczniejszych grodach, pomocne 
były klasztory, najwięcej jednak przyczynili się do powstawania koś­
ciołów i kaplic w całym kraju książęta i możni w swych dobrach. 
Tym to kościołom, choć znajdowały się w rękach swych fundatorów, 
nadawali biskupi prawa, które upodabniały je do kościołów parafial­
nych. I duchowni przy nich, lub na dworach możnowładztwa służący, 
a zwani kapelanami, stawali się proboszczami. Ewolucja była jednak 
powolna i wiązał się z nią szereg kwestii prawnych, jak sprawa upo­
sażenia kościołów i duchowieństwa oraz geneza prawa patronatu nad 
nim i24).

W początkach każdej organizacji Kościoła na ziemiach świeżo dla 
chrześcijaństwa pozyskanych bardzo doniosła rola przypada w udziale 
klasztorom. Bez nich wprost wyobrazić sobie nie podobna zarówno 
pierwszej ewangelizacji Polski za Mieszka I i  Bolesława Chrobrego,
jak z d rug ie j_po reakcji pogańskiej — za Kazimierza Odnowiciela.
Z tej pierwszej doby dadzą się źródłowo stwierdzić tylko 3 klasztory: 
w Międzyrzeczu Wielkopolskim, w Kazimierzu pod Poznaniem 
i w Trzemesznie25). Ośrodkiem ponownego wprowadzenia chrześci­
jaństwa stał się benedyktyński Tyniec pod Krakowem. Potem mnożą

24) H. P. S c h m i d, „D ie rechtlichen Grundlagen d. Pfarrorganisation au£ 
w estslavischem Boden” , 1928-30 i  1938, posuwa naprzód wiedzę o tym przedmiocie.

J3) Nowsza nauka podała w wątpliwość istnienie benedyktyńskiego klasztoru 
w Trzemesznie. Ob. D a v i d  P., „Les Bénédictins et l ’ordre de Cluny dans la 
Pologne médiévale” , 1939 r., p. 13 n.



Władysław Abraham (1860—1941) 113

się klasztory zarówno benedyktynów, jak kanoników regularnych naj­
liczniejsze ze wszystkich cysterskie. Abraham wynajduje pilnie i pod­
kreśla związki romańskie, przejawiające się w klasztorach rozmaitej 
reguły. Za Bolesława Chrobrego są to związki z Włochami, po reakcji 
pogańskiej związki z Belgią, szczególnie zaś z Leodium, ale nie brak 
ich i z samą Francją, np. z Laon, centrum wielkiej intelektualnej ku l­
tury w XII w., i z Arrouaise, siedzibą zakonników o surowej, wprost 
ascetycznej obserwancji. Duch ze słynnego Cluny rodem bezpośrednio, 
czy bodaj pośrednio dociera przez zakony do odległej Polski. Oczy­
wiście, że nie brakło także związków klasztornych z Niemcami, ale nie 
one wtedy górowały.

Stosunki Polski ze Stolicą Apostolską mają jakby dwojakie oblicze: 
kościelne i polityczne. Ilekroć w Polsce chodziło o przedsięwzięcie ja ­
kiegoś ważniejszego kroku, dotyczącego uzupełnienia lub ustalenia or­
ganizacji kościelnej, zawsze odnoszono się do Rzymu, uznając tym 
samym jego naczelne wobec Kościoła polskiego stanowisko. Polskimi 
kościelnymi sprawami zajmują się Sylwester II, Grzegorz VII, Inno­
centy II. W XII w. pojawiają się w Polsce legaci papiescy. Ale mimo 
to ścisłej łączności jeszcze nie było, a takie prądy, jak idea reformy 
Kościoła i jego wyzwolenia spod władzy świeckiej wcale jeszcze na 
Kościół polski nie oddziałały. Tak samo celibat, już przeprowadzony 
na Zachodzie, w Polsce byl jeszcze nie znany. Dopiero od czasów Bo­
lesława Krzywoustego (1102— 1138) widać wyraźniej łączność z Rzy- 
wiem. Poczynają się bulle protekcyjne dla biskupstw i instytutów koś­
cielnych. Nie brak jednak objawów wyłamywania się i niezważania na 
nakazy papieskie, mimo że obwarowane cenzurami.

Akt „darowizny”  Gniezna i państwa polskiego w jego granicach 
z końca X w. świadczy o politycznych celach, o zjednaniu opieki pa­
pieskiej. O koronację trzeba się było starać też u papieża. Wreszcie 

olska uiszczała pewne opłaty na rzecz Stolicy Apostolskiej, i to 
Kolska jako państwo, nie zaś Kościół polski. Abraham odróżnia daw- 
niejszy trybut od późniejszego świętopietrza. Pierwszy płacił mo­
narcha, drugie — ludność. Trybut przemienił się z czasem w święto- 
P*etrze, a Abraham skłonny jest przypuszczać, że stało to się z okazji 
Z w o len ia  papieskiego na koronację królewską Bolesława Śmiałego 
(1076). Świętopietrze nosiło charakter ogólnego podatku.

2 Y c ie  i M y ś l



114 Tadeusz Silmcki

^Una, niczym nie ograniczona władza książęca i zupełna przewaga 
monarchy nad społeczeństwem jest główną ustrojową cechą tego 
okresu, który stąd w nauce nazywa się OKresem prawa książęcego. 
W konsekwencji Kościół również był tej władzy poddany, był insty­
tucją państwową, a nie ma śladu, by jakieś samodzielne zajmował sta­
nowisko. Ówczesny stosunek Kościoła do państwa miał prócz tej 
ogólnej jeszcze specjalną prawną podstawę. Oto na zjeździe gnieź­
nieńskim w r. 1000 Otto III nadał Bolesławowi Chrobremu wszystkie 
te prawa, które jemu przysługiwały względem Kościoła. Obejmowało 
to bardzo szeroki zakres, w którym mieściło się prawo urządzania sto­
sunków kościelnych wraz z wydawaniem odpowiednich ustaw, prawo 
inwestytury, czyli obsadzania urzędów i adwokacja, czyli najwyższa 
nad Kościołem opieka. Ta opieka pociągała za sobą pewne wyróż­
nienie, korzystne dla Kościoła i duchowieństwa, z drugiej jednak strony 
dawała się też do:kliwie odczuć zwłaszcza na polu prawa majątko­
wego. Pierwotny Kościół pozostawał na utrzymaniu monarchy, a jego 
emancypacja była możliwa dopiero po uzyskaniu samoistnej podstawy 
majątkowej.

Na pytanie, czy Kościół posiadał osobowość prawną i zdolność na 
polu majątkowym, Abraham odpowiada twierdząco, znajduje bowiem 
w źródłach przykłady wolnego rozporządzania nieruchomościami ze 
strony Kościoła. Tylko że te nieruchomości w jego pierwotnym upo­
sażeniu niewielką odgrywały rolę. W obrębie zaś Kościoła przysługi­
wała osobowość poszczególnym instytutom, choć początkowo pojęcie 
to, jako zbyt abstrakcyjne, nie występuje dość jasno i sam instytut 
przysłaniają jego przełożeni lub członkowie, np. biskup lub opat, za­
konnicy lub kanonicy. W Polsce, podobnie jak na Zachodzie, istniało 
niegdyś prawo własności na kościołach, a nawet klasztorach ze strony 
fundatorów. Uczeni niemieccy (Stutz) określili to terminem „Eigen- 
kirchenwesen” . Panujący lub osoby prywatne nadawały kościoły, i to 
często w ten sposób, że nadając wieś nadawały i kościół jako przyna­
leżność nieruchomości, obok innych użytków. Tyczyło się to jednak 
tylko kościołów mniejszych, gdyż osobowość prawna biskupstw, a nie­
bawem i kapituł była uznana. Były one podmiotami, nie przedmiotami, 
i znajdowały się pod opieką monarszą. Dopiero od końca XII w. oso­
bowość i zdolność prawna wykształca się w stosunku do wszystkich 
kościołów. Fundatorowie z właścicieli stają się patronami26).



Władysław“ Abraham (1860—1941) 115

Z danych stosunków wynikało też prawo panującego do obsadzania 
biskupstw, opactw i prebend kapitulnych. O jakichkolwiek wyborach 
kanonicznych, czy prowizji papieskiej w Polsce XI i XII w. nie ma 
śladu. Kościoły pomniejsze obsadzali ich właściciele. Z nadawaniem 
łączyło się też prawo składania z urzędu. Ale i biskupi nadawali nie­
które urzędy bądź te, co służyły do pomocy im lub wyręczania, bądź 
przy kościołach, które były w ich własności i władaniu.

Sądem właściwym dla Kościoła i duchowieństwa był sąd świecki, 
sprawy karne należały do sądu książęcego. Oczywiście sądzono według 
zasad i norm prawa krajowego, nie kanonicznego. O privilegium fori, 
nawet o jego początkach w tej epoce żadnych nie ma śladów. Nie na­
stała jeszcze epoka immunitetów, która zaświta, od początku wieku 
XIII. Z uprawnień panującego względem Kościoła, które w majątko­
wej dziedzinie noszą nazwę „ius regalium” , wymienia Abraham „ius 
spolii” , to jest prawo do zajęcia ruchomości, pozostałych po śmierci 
wyższych dostojników kościelnych. W Polsce prawo to było nawet ob­
szerniejsze niż na Zachodzie, bo obejmowało również dobra nieru­
chome, zwłaszcza dobra nabyte na urzędzie. Tego prawa zrzekł się 
Kazimierz Sprawiedliwy w przywileju łęczykim z r. 1180.

Na podstawie organizacji i w granicach zakreślonych z jednej 
strony przez prawo powszechne, a z drugiej przez stanowisko 
Kościoła w państwie, musiał obracać się rząd kościelny. Ale 
prawo powszechne nie zawsze i nie w całej rozciągłości było 
wykonywane, a władza monarsza krępowała w niejednym kierunku 
samodzielność Kościoła. Synodów prowincjonalnych, zwoływanych 
przez metropolitę gnieźnieńskiego, najprawdopodobniej nie byto, choć 
nie jest wykluczone, że się odbywały z okazji zjazdów państwowych 
1 pod przewagą księcia, który ich uchwałom nadawał dopiero moc obo­
wiązującą. Dochowały się tylko wiadomości o synodach zwoływanych 
Przez legatów. Czy metropolita wizytował kiedy swą prowincję, a bis­
kupi swe diecezje — nie wiadomo. Kler był mało oświecony, przeważ­
nie żonaty, bez poczucia stanowego; szerzyło się następstwo na urzę­
dach po ojcach synów prawych lub nieprawych. Karność stała nisko, 
a uchylali się spod niej szczególnie duchowni umieszczeni przy kapli-

30) O tym obszerniej i z przytoczeniem oraz analizą całego materiału źródło­
wego A b r a h a m ,  „Początki prawa patronatu w Polsce” , 1889 r.

8 *



116 Tadeusz Silnioki

cach i kościołach prywatnych. Z trudnością przychodziło nagięcie spo­
łeczeństwa do wymogów prawa małżeńskiego. Znane są pokuty koś­
cielne, nakładane na możnych (Piotr Włostowic) i nawet na panują­
cych (Bolesław Krzywousty). Ścisły stosunek łączący Kościół z pań­
stwem każe wnosić, że istniało brachium saeculare, to jest egzekutywa 
państwowa do wykonywania wyroków kościelnych, Kościół zaś wspie­
rał swymi przykazaniami władzę państwową i starał się łagodzić suro­
wość prawa świeckiego.

Majątek Kościoła, któremu Abraham poświęcił obszerny i pełen 
wnikliwych wywodów historycznych i prawnych rozdział swej „Orga­
nizacji” , z różnych wypływał źródeł i ciekawemu ulegał rozwojowi. 
Składały się nań dobra nieruchome z ludnością niewolną, na nich 
osiadłą, świadczenia ludności, pewne prawa i dochody przez księcia 
i prywatnych Kościołowi ustąpione, wreszcie pewne opłaty. Jednym 
z najobfitszych źródeł dochodu Kościoła były dziesięciny i nimi to 
przede wszystkim zajmuje się omawiany ustęp. Autor zbadał ten przed­
miot gruntownie, czego dowodzi jego praca „O powstaniu dziesięciny 
swobodnej w Polsce” , z r. 1891. Zaprowadzenie dziesięciny w Polsce 
polegało na nadaniu książęcym i pierwotnie dziesięcina jedynie z do­
chodów książęcych i różnych ich rodzajów była na rzecz Kościoła uisz­
czana. Ciekawą jest zupełna analogia, jaka pod tym względem za­
chodzi z stosunkami panującymi współcześnie na Rusi. Zapewne nie 
jest to przypadkowe i można przyjąć wpływy z Rusi na Polskę.

Ale te pierwotne stosunki rychło uległy zmianie, skoro już w pierw­
szej połowie XII w. zamiast dziesięciny książęcej spotykamy dziesię­
cinę jako obowiązek ogólny, wprost na ludności ciążący, gdy dawna 
dziesięcina książęca utrzymała się tylko w niektórych kierunkach. 
Prawdopodobnie Kościół zaprowadził dziesięcinę bezpośrednią naj­
pierw wobec ludności we własnych dobrach osadzonej, a następnie 
rozszerzył ją na włości i ludzi rycerstwa. Była to więc dziesięcina uisz­
czana w zbożu, i to s n o p o w a ,  czyli w y t y c z n a ,  wprost z pola. 
Pewne grupy ludności wolne były od dziesięciny, jak ci, co zajęci byli 
Stróżą grodów, i co najważniejsze rycerstwo, dlatego że utrzymywane 
przez księcia, nie zaś żyjące z własnej ziemi. Podobnie jak na Za­
chodzie, dziesięcina stała się przedmiotem obiegu i mogła przejść 
w ręce świeckie.

Dziesięcina polska była wyłącznie kościelną i nie ma śladu, by 
w Polsce kiedykolwiek istniała jaka dziesięcina świecka. Komu dzie­



Władysław Abraham (1860—1941) 117

sięcinę uiszczano? Pierwotnie tylko biskupowi. Potem także i klasz­
tory ze swych dóbr to prawo uzyskały. Ale gdy w ciągu XII w. mno­
żyły się kościoły, jako prywatne fundacje, powstać musiało pytanie, 
jak je uposażyć. Główną dotacją stawała się dziesięcina od ludności 
wsi należących do fundatora, co było zgodne z ustawodawstwem po­
wszechnym i stosunkami panującymi na Zachodzie. Ale że te kościoły 
nie posiadały osobowości prawnej i nie były podmiotami, lecz przed­
miotami własności swych panów, razem z wszystkimi swymi przynależ- 
nościami, więc i dziesięciny nie mogły stanowić wyjątku i przechodziły 
w ręce panów, którzy mogli nimi dowolnie rozporządzać.

Prawnym właścicielem dziesięcin był fundator lub właściciel koś­
cioła, a duchowny przy kościele osadzony miał tyle tylko, ile mu właś­
ciciel wydzielił. Prawo kanoniczne uważało dziesięcinę za obowiązek 
powszechny, ale według prawa świeckiego i w przekonaniu ówczesnym 
trzeba było do je j ustanowienia osobnego nadania i jedynie w ramach 
tych nadań dziesięciny obowiązywały. Stąd spory o dziesięciny z wsi 
świeżo założonych, które nie istniały w czasie zakładania i wyposażania 
danego kościoła. Na tym tle powstała później oryginalność polska, 
tzw. dziesięcina swobodna, czyli taka, którą uiszczało rycerstwo pol­
skie dowolnie przez siebie wybranemu kościołowi.

W sprawie rozdziału i zarządu majątku rozstrzygało prawo kano­
niczne. Pierwotnie majątek stanowił jednolitą całość pod zarządem 
biskupa, potem nastąpił rozdział majątku między biskupem a kapitułą, 
Wreszcie powstały odrębne beneficja. To jest stan z XII w.

Źródłami prawa kościelnego w Polsce zajmuje się rozdział ostatni. 
Aż po koniec XII w. brak jest pomników ustawodawczych polskich 
lub do Polski się odnoszących, są tylko zbiory prawa powszechnego, 
znajdujące się w Polsce, Takim głównym zbiorem jest „Collectio 
Trium Partium” , albo „Tripartita” francuskiego kanonisty Iwona 
z Chartres, znajdująca się w bibliotekach kapitulnych w Gnieźnie 
1 w Krakowie — Egzemplarz krakowski znajdował się tam już na po­
czątku XII w.

Oto przegląd treści dzieła Abrahama, najważniejsze kwestie w nim 
Poruszone, główne wyniki, do których doszedł. Ale niesposób w kró t­
kim streszczeniu wykazać tego, co stanowi o wartości dzieła, miano­
wicie: ścisłej źródłowości, gruntowności badania, bystrości spostrzeżeń 
1 subtelności wywodów. Autor łączy zmysł historyka z precyzją praw- 
nłka i dzięki temu połączeniu daje dzieło prawno-historyczne w swoim



118 Tadeusz Silnicki

rodzaju doskonałe, godne stanąć obok najpierwszych dzieł literatury 
naukowej nie tylko polskiej, lecz europejskiej. Co więcej, można po­
wiedzieć, że z wyjątkiem jednej nauki niemieckiej, która posiada cenną 
książkę L o e n i n g a „Geschichte des deutschen Kirchenrechts” , 1—2, 
r. 1878, inne narody nie zdobyły się na dzieła podobne do Abraha- 
mowej „Organizacji” , a i Loening poprzestał na początkach samych, bo 
na połowie V III wieku. Abraham źródeł nie miał pod dostatkiem, 
a często nie miał ich wcale. Stąd konieczność snucia przypuszczeń, za­
miast twierdzeń. W tym jednak Abraham był niezwykle ostrożny i nie­
odmiennie trzeźwy. Nie ponosiła go nigdy fantazja, obcy był wszelkiej 
manii nowości. Używał, lecz w sposób oględny i umiarkowany, me­
tody porównawczej, sięgając do stosunków kościelnych czeskich, wę­
gierskich, niemieckich, nawet skandynawskich. Pozwalało mu to uzu­
pełnić czasem braki źródłowe polskie i uwypuklić obraz, stawiając go 
na tle szerokim.

Analiza imion osobistych i wezwań najstarszych kościołów w celu 
wyznaczenia linii ku źródłom polskiego chrześcijaństwa — to nowa 
metoda, owocna nie tylko dla dziejów Kościoła, lecz także dla dziejów 
kultury. Pilne baczenie na wszelkie objawy wpływów i związków ze 
światem zachodnim w klasztorach, kapitułach, urzędach i  na stolicach 
biskupich — to nowa zdobycz i nowy kierunek dla prac dalszych. 
„Organizacja Kościoła” posunęła naukę o wielki krok naprzód i po­
mnożyła wiedzę o Polsce.

Odpowiadała ona potrzebom polskiej nauki, czego dowodzą liczne 
recenzje, oceniające ją nader przychylnie27). Mimo postępu badań nau­
kowych „Organizacja” Abrahama wcale się nie przestarzała i jest 
dziś, jak lat temu 60, dziełem podstawowym w swojej dziedzinie. To 
je j nieprzedawnione znaczenie uznają np. B o b r z y ń s k i  w IV wy­
daniu swych „Dziejów Polski”  (1927 r.), B r i i c k n e r  w „Dziejach 
kultury polskiej”  (1931 r.) i K u t r z e b a  w zarysie „H istorii prawa 
polskiego w pięćdziesięciolecie 1886-—1936” (1937 r . 28), a Z. W o j -

°7) L a g u n a ,  „Pierwsze w ieki Kościoła polskiego” , „K w a rta ln ik  H ist.” , V, 
1891 r. K ę t r z y ń s k i  W. „O organizacji Kościoła w Polsce do połowy X I I  w .”  
„Przewodnik Nauk. i L ite rack i” , 1891 r. X . G r o m n i c k i ,  recenzja, „P rzeg ią ł 
Powszechny” , 1891 r  R e m b o w s k i ,  recenzja, „B iblioteka Warszawska” , 1893.

2S) B o b r z y ń s k i ,  „Dzieje Polski w zarysie” . IV  wydanie, I, 63. B r  i i c k- 
n 0 L  „Dzieje ku ltu ry  polskiej” , I  306. P i l a t - K o s s o w s k i ,  „H is to ria  lite ra­
tu ry  polskiej” , I, 32. K u t r z e b a  „H is to ria  prawa polskiego” , „K w arta ln ik



Władysław Abraham (1860—1941) 119

C i e c h o w s k i ,  profesor uniwersytetu poznańskiego i autor ostatnio 
„Państwa Polskiego w wiekach średnich” (2 wyd. 1948 r.), w przedsta­
wieniu organizacji Kościoła polskiego, którą obszernie uwzględnia, 
opiera się na Abrahamie* 2 * * * 29).

Niemniej jednak objawiał się i potęgował coraz bardziej postęp 
nauki. Badania samego Abrahama tudzież młodszych historyków i hi­
storyków prawa przynosiły nowe wyniki lub prostowały dawne. Jed­
nym z najdonioślejszych było obalenie przez uczonego niemieckiego 
K e h r a 30) tezy, dotąd uznawanej za obowiązującą, o podległości Ko­
ścioła polskiego metropolii magdeburskiej, co Abraham wzbogacił 
własnymi spostrzeżeniami w rozprawie zatytułowanej „Gniezno 
i Magdeburg”  (1921). Z a c h o r o w s k i  poświęcił specjalną mono­
grafię kapitułom, S i l n i c k i  organizacji archidiakonatu, ks. D a v i d  
benedyktynom, a H. F. S c h m i d ,  prof. z Grazu, organizacji parafial­
nej obszerne i cenne dzieło, uzupełnione recenzją Abrahama, urasta­
jącą rozmiarami (17 stron) do osobnej rozprawy31). Zjazd gnieźnień­
ski badał J e d l i c k i 32). Związki Polski średniowiecznej z romańskim 
Zachodem, w szczególności zaś z Francją, występujące osobliwie na 
polu kościelnym, co Abraham pierwszy nakreślił w odpowiednich ustę­
pach „Organizacji” , pociągały niejednego badacza, że wymienimy 
B a l z e r a ,  B e r l i e r  e’a, X. D a v i d  a, P l e z i ę ,  S i l n i c k i  e- 
g o 33). Ostatnim wyrazem nauki w tej dziedzinie jest niezwykle

H ist.”  1937 r. — Praca ta wyszła w  tłumaczeniu francuskim pt. „H isto ire  du droit 
et des institutions politiques de la Pologne: les travaux des 50 dernières années” , 
„Revue Histor. de D ro it Français et Etranger” , X V I I I ,  1939 r.

2S) Dzieło Z. W o j c i e c h o w s k i e g o  pojawiło się w ostatnim czasie
w  tłumaczeniu francuskim pt. „ L ’état polonais au moyen âge. H istoire des in s ti­
tutions” , Paris - Sirey, 1949 r.

30) K  e h r  „Das Erzbistum Magdeburg” , 1920.
31) Z a c h o r o w s k i  S t a n i s ł a w ,  „Rozwój i  ustró j kap itu ł polskich 

w wiekach średnich” , 1912. S i l n i c k i  T a d e u s z ,  „Organizacja archidia­
konatu w Polsce” , 1927. D a v i d  P i e r r e ,  „Les Bénédictins et l ’Ordre de C luny
dans la Pologne médiévale” , 1939. S c h m i d  H. F., ,,Die rechtl. Grundlagen der 
P farrorganisation” , 1928—30 i  1938. A b r a h a m ,  recenzja w „K w arta ln iku  
H ist.” , 1930 r., p. ’580—98.

32) J e d 1 i c k  } M a r i a n ,  „L a  création du premier archevêché polonais 
à Gniezno et ses conséquences au point de vue des rapports entre la Pologne et 
l'Empire german” . „Revue H istor. de D ro it Français et Etranger” , X I I ,  1933.

” ) B a l z e r  O s w a l d ,  „Studium o Kadłubku” . „Pisma pośmiertne” , I —II ,  
1934—35. B e r l i è r e  D. U., „Les Bénédictins Liégeois en Pologne au X I I  s.” .



120 Tadeusz Silnicki

cenna książka M a r i a n a  F r i e d b e r g a  „Kultura polska a nie­
miecka” , 1946, gdzie w osobnym rozdziale 34), bardzo obszernie (46 
stronic), sumiennie i krytycznie przedstawione zostało to zagadnienie 
tak doniosłe dla Kościoła i kultury średniowiecznej Polski.

„Organizacja Kościoła w Polsce” zamykała się na połowie XII w. 
Należało się spodziewać, że Abraham pracować będzie dalej w raz 
obranym kierunku i że po kilku latach obdarzy naukę polską dal­
szym ciągiem tego dzieła. Tak się jednak nie stało, a złożyły się na 
to rozmaite przyczyny. Najpierw tkwiące w przedmiocie: bez roz­
ległych i gruntownych studiów wstępnych, bez prac monograficznych 
o poszczególnych kwestiach nie można było przystąpić do syntezy. 
Kilka takich kwestii opracował sam Abraham, wiele czeka po dziś na 
badaczy. Na napisanie studium o organizacji Kościoła w Polsce w dru­
giej połowie XII, w wieku Xïïï i w następnych stuleciach było jeszcze 
za wcześnie. Po wtóre zaś Abrahama odrywały od tej roboty i pory­
wały go w inną stronę rozliczne zajęcia, związane z jego stanowi­
skiem uniwersyteckim i naukowym. Był dziekanem wydziału prawa, 
a w r. 1899/1900 rektorem uniwersytetu. Od r. 1896 kierował Ekspe­
dycją Rzymską Akademii, co pociągało za sobą częste podróże do 
Rzymu, co prawda bardzo dla nauki owocne. Z dokumentów, które tam 
odkrył, czynił użytek we własnych pracach, przy których je zarazem 
ogłaszał. Jedna taka praca, „Sprawa Muskaty” , zrodziła się w swym 
pomyśle z materiału rzymskiego. Poczyna wreszcie pracować nad 
swym drugim głównym dziełem, które się ukaże w r. 1904 pod tytu­
łem „Powstanie organizacji Kościoła łacińskiego na Rusi” .

Od czasu do czasu jednak Abraham daje jakieś studium z zakresu 
organizacji Kościoła w Polsce, każde ciekawe i cenne. Nawet drobne 
przyczynki posiadają znaczenie. I tak jeszcze w dobie pisania „Orga­
nizacji” , niby wstępne do niej studia, opracował dwie trudne i zawile, 
lecz wielkie w kanonicznym prawie doniosłości kwestie: „Początki

„Revue Bénédict.” , X I I I ,  1896. D a v i d  P i e r r e ,  „Un disciple d’Yves de 
Chartres en Pologne, Galon de Paris et le droit canonique” . La  Pologne au V I I  
Congrès Internat, des Sciences Histor., Varsovie 1933, I. D a v i d  P i e r r e ,  „Les 
sources de l ’higtoire de Pologne à l'époque des Piasta” , 1934. D a v i d  P i e r r e ,  
„Les Bénédictins et l ’Ordre de C luny dans la Pologne méd.” , 1939. P 1 e z i a 
M a r i a n ,  „K ron ika  Galla na tle h is toriografii X I I  w.” , 1947.

34) S i l n i  c k i  T a d e u s z ,  „W p ływ y  francuskie na Kościół polski w  X I  
X I I I  w. , 1926. F r i e d b e r g  M a r i a n ,  Op. cit. I I ,  p. 17—63.



Władysław Abraham (1860—1941) 121

prawa patronatu w Polsce”  (1889) i „Powstanie dziesięciny swo­
bodnej”  (1891). Wyniki, a częściowo i dowody w postaci analizy źró­
deł weszły w tekst „Organizacji” , ale chronologicznie obie te mono­
grafie wkraczają już trochę w okres następny. Momentem wielce 
w nich interesującym jest, jak  nowe prawne zasady idące do Polski 
z Zachodu i z prawa powszechnego stykają się i krzyżują w obu tych 
instytucjach z rodzimymi polskimi stosunkami i urządzeniami. W r. 
1900 ogłosił studium o „Początkach biskupstwa i kapituły krakow­
skiej” , w której rozszerzy i nowymi spostrzeżeniami wzbogaci to, 
co na ten temat znajdowało się w „Organizacji” 35).

W r. 1921 zabrał glos w kwestii a u t e n t y c z n o ś c i  b u l l i  
g n i e ź n i e ń s k i e j  z r. 1136 36). Uzna, że ta bulla w dochowanym 
w Gnieźnie egzemplarzu nie jest wprawdzie oryginałem, lecz również 
nie może być uznana za falsyfikat. Jest to kopia autentyczna, naśla­
dująca i zastępująca oryginał, na żądanie odbiorcy sporządzona.

W r. 1927 zajął się specjalnie rękopisem Biblioteki Jagiellońskiej, 
zawierającym „Pontificale biskupów krakowskich z XII w.” . To praw­
dziwe odkrycie Abrahama, tym ważniejsze, że tego rodzaju ksiąg 
znajduje się w Polsce bardzo mało i że chodzi o rękopis z XII w., rzu- 
cający nieco światła na polskie stosunki pierwotne. Jest to księga 
liturgiczna, zawierająca rytuał stosowany przez biskupa przy rozmai­
tych okazjach, jak błogosławieństwo księcia — tu zachodzi wyraźna 
analogia z rytuałami angielskimi —- jak ceremoniał przy konsekracji 
biskupa, gdzie stwierdzona jest inwestytura monarsza, jak benedyk- 
cja narzędzi używanych przy sądach bożych, co stwierdza ich istnienie 
w Polsce. Wyraźne są wpływy romańskie, albo wprost z Francji 
(Noyon), albo z Belgii i krajów nadreńskich. Choć księgi liturgiczne 
nie zawierają materiału prawniczego, jednak pozostają z nim w pew­
nym związku, gdyż niektóre obrzędy posiadają zarazem prawne zna­
czenie, są więc źródłem pomocniczym, zwłaszcza dla tych czasów,

35) W  tej pracy zidentyfikował tekst reguł kanonicznych dodany do krakow­
skiego rękopisu „Collectio T rium  Partium”  Iwona z Chartres jako regułę tzw. 
Amalariusza albo akwizgrańską. W  I I  wyd. „O rganizacji”  zamieścił w dodatku 
*®n tekst, lecz ty lko w rubrykach i początkowych oraz końcowych słowach każdej 
reguły.

“ j  Praca ta znana jest ty lko  z krótkiego streszczenia odczytu, k tó ry  m iał na 
Posiedzeniu Lwowskiego Towarzystwa Naukowego w r, 1921, ob. Sprawozdanie 
f ’owarz. 1921.



122 Tadeusz Silnicki

z których niewiele dochowało się materiału ściśle prawnego. W tym 
położeniu znajduje się też historia polskiego prawa partykularnego 
kościelnego w wieku XI, XII i częściowo w XIII. Na tym polega waż­
ność źródła i odkrycia go przez Abrahama. Jego mozolne, na obszer­
nym materiale porównawczym oparte badania wskazały znowu na źró­
dła zachodnie i kierunki wpływów kulturalno-kościelnych na Polskę.

Powyższe prace sięgają epoki, będącej przedmiotem „Organiza­
c ji” ; inna, liczniejsza i ciekawsza grupa prac Abrahama odnosi się do 
następnego okresu i porusza sprawy dlań charakterystyczne. Jakby 
dalszym ciągiem „Organizacji”  w zakresie stosunku Kościoła do pań­
stwa są dwa studia na temat zjazdu w Łęczycy z r. 1180, jedno z r. 
1889, drugie z r. 193637). Mimo czasu — przedział lat około 50 — sta­
nowisko autora pozostaje niezmienione, w czym wcale się nie mieści 
zarzut jego naukowego konserwatyzmu, lecz właśnie dowód mocy 
i trwałości jego osiągnięć. Abraham zbadał naturę prawną zjazdu łę­
czyckiego i ustaw na nim wydanych. Zjazd nie był wcale synodem, 
tylko wiecem państwowym, w którym obok świeckich uczestniczyli 
też duchowni, a jego ustawy były przywilejem książęcym — Kazimie­
rza Sprawiedliwego — wydanym na rzecz duchowieństwa. To pierwszy 
tego rodzaju przywilej ogólny, stanowy i pierwszy krok na tej dro­
dze, pierwsze ogniwo całego łańcucha przywilejów, który pociągnie 
się przez wieki późniejsze. I na tym polega jego znaczenie. Co się zaś 
tyczy treści przywileju, to książę zrzekał się w nim „ius spolii” , czyli 
prawa zabierania mienia po zmarłym biskupie, a ekskomunikę obło­
żono tych, którzy by się targnęli na to mienie. Chodziło tu oczywiście 
nie o majątek kościelny, lecz osobisty, należący do biskupa. Kwestia 
ta nie dotyczy bynajmniej osobowości prawnej polskich biskupstw 
i je j rzekomego uznania38), bo to uznanie dokonało się faktycznie 
na przełomie XI i X II w., odkąd biskupstwa zyskały dotację w nieru­
chomościach. Dotąd ich dotacja opierała się na części dochodów skar­
bowych, przekazanych przez księcia Kościołowi. Taka przemiana ko­
rzystna była dla obu stron: dla księcia, bo zwalniała jego skarb od 
świadczeń na rzecz Kościoła, i dla Kościoła, który uzyskiwał samoistną

37) A b r a h a m ,  Zjazd Łęczycki z r. 1180, „K w a rta ln ik  H ist.” , 1889. A b r a ­
h a m,  „Osobowość prawna biskupstw a statut łęczycki z r. 1180” . „Księga Pamiąt­
kowa ku czci Leona Pinińskiego” , 1936 r.

3a) Tak tw ierdził V e t u l a n i  A d a m ,  „Studia nad tekstami i znaczeniem 
statutu łęczyckiego z r, 1180” . „Studia nad historią prawa polskiego”  1932 r.



Władysław Abraham (1860—1941) 123

podstawę bytu i drogę do emancypacji. W udotowaniu zaś dobrami 
ziemskimi tkwiło uznanie osobowości prawnej biskupstw. Ta mała 
rozmiarami, lecz ważna treścią rozprawa objaśnia nie tylko Statut Łę­
czycki, ona sięga dalej i głębiej: z jednej strony do podstaw prawa ma­
jątkowego kościelnego, z drugiej do zasadniczych przejawów usto­
sunkowania się państwa do Kościoła.

U zarania nowej ery w dziejach Kościoła w Polsce stoi wielka po­
stać metropolity gnieźnieńskiego Henryka Kietlicza (1199— 1219). 
Jego działalności politycznej i ustawodawczej Abraham poświęci! roz­
prawę pod tytułem „Pierwszy spór kościelno-polityczny w Polsce” 
(1895 r.). Trafnie zwraca uwagę na analogię, zachodzącą między sto­
sunkami w Polsce XI i X II w. na polu stanowiska Kościoła w państwie 
do stosunków frankońskich na Zachodzie już zarzuconych. Kościół był 
pod opieką, lecz i władzą monarchy i bez tego nie mógł egzystować, 
jeśli zaś kiedy występował przeciw niemu, to jako poplecznik możno­
władztwa, w którego szeregach znajdowali się dostojnicy kościelni. 
Polska nie posiadała jeszcze duchowieństwa o pełnej świadomości 
swej istoty i zadania, kleru światłego i oddanego ideałom, które już 
od przeszło stulecia zatriumfowały w Europie zachodniej. Brakło też 
dotąd człowieka, który by umiał skupić wszystkie siły i nakreślić pro­
gram działania. Takim człowiekiem okazał się dopiero Kietlicz. Podjął 
on walkę o dwie sprawy i na dwu frontach: o reformę Kościoła — 
wobec własnego kleru i emancypację Kościoła spod przewagi pań­
stwa — wobec książąt. Zmienne koleje tej walki kreśli Abraham.

Przed czytelnikiem przesuwa się galeria ludzi z początku X III w., 
zwłaszcza książąt dzielnicowych. Autor okazał talent do przeglądnię­
cia gry politycznej, interesów, intryg i rozmaitych sposobów postę­
powania. Zwrócił uwagę na moment ekonomiczny, jako między innymi 
motyw działania u przeciwnika Kietlicza Władysława Laskonogiego, 
jednający mu poparcie rycerstwa w Wielkopolsce. Podniósł łączność 
arcybiskupa z papieżem — z potężnym Innocentym III, do którego 
Kietlicz stale się zwracał. Na takim tle, szeroko nakreślonym, roz­
grywa się spór, pełen dramatyczności. W stosunku do państwa Kościół 
uzyskał dwie zdobycze: wolną elekcję przy obsadzaniu stolic bisku­
pich 39) i zwolnienie od ciężarów prawa książęcego i jurysdykcji ksią­

" )  l a g u n a  S t o s ł a w ,  „D w ie elekcje’’, „Ateneum”  1878 i  „P isma“  1915.



Tadeusz Silnícki124

żęcej. Rozpoczęła się epoka immunitetów (których rozwój docze­
kał się później naukowego opracowania 40), ale których fundamentem 
były przywileje, uzyskane na zjeździe w Borzykowie w r. 1210.

Trudniej i powolniej szła sprawa reformy obyczajów (celibat) 
i karności u kleru. Duchowieństwo zresztą podzieliło się na dwa 
obozy: zwolenników i przeciwników tak reformy, jak polityki Kietli- 
cza, bo jego bezwzględność budziła reakcję. Zwyciężył kompromis 
i ludzie usposobieni pojednawczo, nie bojowo, i tacy właśnie obej­
mowali po Kietliczu spuściznę, ale dlatego, że on był w swoim czasie 
i że walczy! z odwagą i energią, osiągnięto zwycięstwo. Abraham po­
stawił na należytym miejscu w historii tę postać, jedną z najwybit­
niejszych w Kościele polskim 41).

Po 40 latach Abraham wrócił do zagadnień stosunku Kościoła pol­
skiego do państwa i społeczeństwa w XIII w. Owocem tych zainte­
resowań i dociekań było studium rozmiarami niewielkie, lecz pod 
względem treści jedno z najważniejszych: „Privilegium fori w usta­
wodawstwie Kościoła polskiego w X III wieku” , 193642). Podczas gdy 
Genestal obdarza! naukę francuską całymi tomami na temat tej kwe­
stii, w nauce polskiej nie bardzo wiedziano, jak się ona przedstawia. 
Postulaty ustawodawstwa i praktyka życia, zasady prawa kanonicz­
nego, szczepione w Polsce przez legatów i inne, przeciwne im zasady 
dawnego prawa polskiego, interes Kościoła, który skupił w swym ręku 
i gromadził ciągle wielkie dobra ziemskie i interes książąt oraz stanu 
rycerskiego, by do tego rozrostu nie dopuścić, krzyżowały się na tym 
polu wielorako i wielokrotnie. Toteż doprowadzało to do przewle­
kłych sporów — jeden taki spór w Łęczyckim ciągnął się około stu

40) K a o z m a r c z y k  Z d z i s ł a w ,  „Im m unitet sądowy i ju rydykcja  poimmu- 
nitetowa w dobrach Ko 'c io ła  w Polsce do końca X IV  w.” , 1936 r.. M a t u s z e w ­
s k i  J ó z e f ,  „Im m unitet ekonomiczny w dobrach Kościoła w Polsce do r. 1381” , 
1936 r. Co do sporów nad tym w X IV  w. za królów  W ł. Łokietka i Kazimierza 
W ielkiego: N i w i ń s k i  M i e c z y s ł a w ,  „B iskup krakow ski Bodzanta i Kazi- 

’ ° Ik i . „Collectanea Theolog.”  1936 r. N i w i ń s k i  M i e c z y s ł a w ,  
„B iskup krakowski Jan Grotowio i zatargi jego z W ł. Łokietkiem i  Kazimierzem 
W ielkim ” . „Nova Polonia Sacra” , 1939 r.

) Abraham w  pewnej mierze „o d k ry ł”  K ie tlicza  dla h is to r ii Kościoła w  Pol- 
sce. ozm cj napmał o n im  m onografię X . J ó z e f  U m i ń s k i  (1926), niew olną 
od panegiryzm u; w yw o ła ło  to studium  polemiczne G r ó d e c k i e g o ,  „O  charak­
te rys tykę  K ie tlicza” . „K w a rta ln ik  H is t.” , 1930.

) Wydane p0d powyższym tytułem w „Collectanea Theologica” , 1936 r.



Władysław Abraham (1860—1941) 125

lat — i do rozwiązań rozmaitych czasowo i rzeczowo. Dziwnym się 
wydaje, że kiedy duchowieństwo polskie wywalczyło sobie wolną 
elekcję biskupów, zniesienie ius spolii i rozległy immunitet sądowy 
i skarbowy, to źródła milczą o staraniach o uznanie podległości spraw 
Kościoła i kleru własnemu sądownictwu. Dopiero stosunkowo późno, 
bo w sześćdziesiątych latach XIII wieku rozpoczyna się gorączkowa 
akcja episkopatu, oparta nawet o legatów papieskich, o uznanie przy­
wileju własnych sądów, co już w prawie powszechnym, w „Dekrecie” 
Gracjana i w ustawodawstwie papieży było jedną z najgłówniejszych 
zasad.

W Polsce dobrze o tym wiedziano i interes Kościoła tego samego 
się domagał, lecz w jednym kierunku istniała nader silna i wprost nie­
możliwa do przezwyciężenia przeszkoda, a mianowicie w sprawach, 
związanych z posiadaniem dóbr ziemskich. Doniosłe znaczenie włas­
ności ziemskiej nie tylko dla rycerstwa, ale i dla państwa ze względu 
na wynikłe stąd obowiązki publiczne sprawiało, że Kościół napotkał 
tu na opór i ostatecznie musiał zrezygnować. Privilegium fori, które 
było w Polsce uznane od czasów Kietlicza, posiadało pewne ograni­
czenie, nie obejmowało bowiem nigdy spraw o nieruchomości. Akcja 
episkopatu polskiego o wciągnięcie tych spraw w zakres kompetencji 
sądów kościelnych była beznadziejna i rychło się załamała. Książęta 
dzielnicowi poparci przez rycerstwo zachowali w tej dziedzinie dawne 
zwyczajowe prawo książęce. Bronili przy tym oni innej jeszcze za­
sady: zwierzchnictwa państwowego nad całą ziemią, nie chcąc do­
puścić do wytworzenia się odrębnego władztwa terytorialnego insty­
tutów kościelnych.

Wiek XIV, epoka wielkich zdarzeń dziejowych, jak zjednoczenie 
Polski za Łokietka, je j umocnienie i zorganizowanie za Kazimierza 
Wielkiego, wreszcie unia polsko-litewska za Jadwigi i Jagiełły, fakt 
olbrzymiego znaczenia dla państwa i Kościoła po społu, pociągał 
Abrahama w mniejszym stosunkowo stopniu, co poprzednie stulecia. 
Może mniej tu widział zagadnień prawnych i organizacyjnych, unor­
mowanych zasadniczo już dawniej. Dwie tylko prace, obie z doby 
Kokietka, mamy do zaznaczenia, a mianowicie „Sprawę Muskaty” 
(r- 1893) i „Stanowisko kurii papieskiej wobec koronacji Łokietka” 
(r- 1900). Obie zawdzięczają swe powstanie okoliczności zewnętrznej, 
Którą było znalezienie przez autora nowych materiałów w Archiwum



126 Tadeusz Silnicki

Watykańskim, a częściowo też w bibliotece municypalnej w Cam­
brai 43). Obie mają charakter historyczny, kwestii prawnych dotykają 
ubocznie. Obie są w swym rodzaju znakomite, bo nie tylko wzboga­
cają wiedzę o czasach i sprawach znanych bardzo niedokładnie, lecz 
także odznaczają się plastyką przedstawienia. „Sprawa Muskaty”  to 
proces toczony między Jakubem Świnką, arcybiskupem gnieźnieńskim, 
a Janem Muskatą, biskupem krakowskim, przed trybunałem Gentilisa, 
legata papieskiego w Polsce i na Węgrzech. Osobliwe to widowisko: 
dwu najwyższych dostojników kościelnych Polski we wzajemnym 
z sobą procesie. Motywy i namiętności były na wskroś polityczne, choć 
pokryte kościelnymi występkami i spowite cale w kanonistykę. Mu- 
skata, zniemczony Ślązak, przewrotny i ambitny, biskup-polityk, w i­
chrzyciel i zdrajca, był podporą rządów króla Wacława czeskiego 
w Polsce, a nawet jego namiestnikiem i srogim prześladowcą stron­
ników narodowego polskiego księcia, Łokietka. Trzeba go było prze­
mocą strącić ze stolicy biskupiej, którą zawdzięczał Wacławowi i na 
której w nowych stosunkach był niemożliwy. Upadek panowania cze­
skiego w Polsce był równoznaczny z jego upadkiem. Został uwięziony, 
a potem tułał się na wygnaniu. Jego osobistej katastrofy nie poprawił 
wyrok, który go uwolnił od zarzutów i skazał tylko na przeproszenie 
arcybiskupa i ponoszenie kosztów procesu. To jednak nie zakończyło 
jeszcze sporu z Łokietkiem. Akta sprawy urywają się niestety w naj­
ciekawszym miejscu zeznań świadków. Znany jest tylko wyrok.

„Studium o koronacji Łokietka” posiada w większym jeszcze stop­
niu od pracy o Muskacie charakter historyczny i to z dziedziny dzie­
jów politycznych, nie zaś dziejów Kościoła. Najpierw Abraham kreśli 
stosunki panujące w Polsce, gdzie idea zjednoczenia dzielnic i stwo­
rzenia silnego państwa przyjęła się przede wszystkim wśród ducho­
wieństwa polskiego i jego episkopatu. „A  była to warstwa najwyżej 
sfojąca duchowo i umiejąca obejmować szersze horyzonty. Interes 
kościelny łączył się tu zresztą dość ściśle z interesem narodu. Żywioł 
germański wciskał się coraz więcej i wytrwale posuwał na wschód swe 
granice, wprowadzając swe wyobrażenia i zwyczaje, które Kościołowi

) W tej bibliotece, w które j skład weszła biblioteka kapitulna, Abraham 
znalazł oryginalny tom regestów papieża Jana X X I I ,  obejmujący tzw. litterae 
secretae, treści politycznej, a zawierający 462 lis ty  z czasu od września 1316 
do września 1320 r. Nie brak tam listów odnoszących się do Polski. Oczywiście 
tom ten należał niegdyś do Archiwum Watykańskiego.



Władysław Abraham (18G0—1941) 127

polskiemu niejedną mogły wyrządzić szkodę. Więc wstrzymanie tego 
naporu germańskiego, a zarazem przyczynienie się do stworzenia sil­
nego państwa polskiego stało się ideą przewodnią polityki wewnątrz 
kraju polskiego episkopatu i ta idea była główną sprężyną działal­
ności jedynego wówczas przedstawiciela jedności narodowej, metro­
polity gnieźnieńskiego Jakuba. Z germanizmem walczy wszędzie, na 
każdym kroku czy na synodach, czy w pismach do Stolicy Apostol­
skiej, przedstawiając jego zgubne wpływy, czy wreszcie w stosunku 
do tych członków episkopatu polskiego, którzy ów zalew niemiecki 
popierali, jak Henryk, biskup wrocławski, lub krakowski Muskata.

Z kolei Abraham przedstawia Łokietka i tę ewolucję duchową i po­
lityczną, którą on przebył od małego i lichego dzielnicowego ksią­
żątka, o horyzontach ciasnych i dążeniach egoistycznych, do męża nie­
złomnego i reprezentanta narodu. Ale w pracy nad odbudową pań­
stwa napotkał zaporę w żywiole niemieckim: na wewnątrz w Muskacie 
i jego Niemcach, na zewnątrz we wrogiej a zręcznej polityce Zakonu 
Krzyżackiego. Dwie sprawy wysuwały się na czoło, które Polska 
przedłożyła kurii awiniońskiej za Jana XXII: sprawa krzyżacka (zabór 
Pomorza) i sprawa koronacji, oraz papieskiego na nią zezwolenia. 
Nad tym radził wiec państwowy, zwołany w r. 1318 w opactwie cy­
stersów w Sulejowie. Zgodzono się na żądania papieża: inkwizycji 
na heretyków, podwyższenia świętopietrza i ugody z Muskatą, co było 
daleko idącą ofiarą. Oparty o tę zgodę i o uchwały wiecu podążył do 
Awinionu świetny dyplomata Łokietka, biskup kujawski Cerward. I od­
niósł zwycięstwo. To, że mu się powiodło, było wynikiem ówczesnej 
międzynarodowej sytuacji i papieskiej w niej polityki. Wchodziły tu 
w grę głównie interesy włoskie, ale prócz nich i w związku z nimi 
niemieckie, czeskie (Jan Luksemburski, zaciekły wróg Łokietka i pre­
tendent do korony polskiej), węgierskie. Tę sytuację nie z samej lite ­
ratury, lecz źródłowo zbadał i przejrzał Abraham i na je j tle dopiero 
Wykazał, jak doszło do koronacji z r. 1320 wbrew intrygom Zakonu 
i króla czeskiego Jana.

Wiek XIV stanie się niebawem wielkim i wielce owocnym polem 
Pracy Abrahama na długie lata, ale w specjalnym kierunku tworzenia 
się organizacji kościoła łacińskiego na Rusi. Momenty polityczne i ko­
ścielne zarazem znajdą tam pełny wyraz.

W dobę wielkiej schizmy zachodniej i ruchu soborowego z po­
czątkiem XV w. wkracza Abraham w dwu studiach: „Udział Polski



128 Tadeusz Siilnicki

w soborze pizańskim 1409 r.”  (1904 r.) i  „Reforma na soborze w Pizie 
i udział w niej przedstawicieli Kościoła polskiego” (1919 r.).

Pierwsza z tych prac kreśli na tle ówczesnych stosunków politycz­
nych i kościelnych usiłowania do usunięcia schizmy i przywrócenia jed­
ności w Kościele. Wśród tych zabiegów równie częstych jak bezsku­
tecznych nie brakło Polski, jako międzynarodowego czynnika nie­
małej wagi. Polska należała wprawdzie od początku do rzymskiej 
obediencji, ale ostatecznie przechyliła się na stronę soboru pizańskiego 
i jego elekta, papieża Aleksandra V. Ambasadorem króla Jagiełły, 
a zarazem reprezentantem episkopatu polskiego i uniwersytetu kra­
kowskiego, który już wtedy opowiedział się za koncyliarną teorią po 
społu z innymi uniwersytetami, był biskup krakowski Piotr Wysz, oso­
bistość wybitna, ale człowiek nazbyt ambitny i doktryner koncylia- 
ryzmu. Polska nic nie zyskała na tej ambasadzie ani w aktualnej spra­
wie krzyżackiej — wszak działo się to w przeddzień wojny z Zako­
nem i bitwy pod Grunwaldem — ani w sprawie organizacji Kościoła 
na ziemiach wschodnich, a Wysz popadł u króla w niełaskę i ustąpić 
musiał z biskupstwa krakowskiego. Krótkie miesiące soboru i dość 
znaczna rola, jaką tam odegrał, stały się dlań powodem załamania 
w karierze politycznej i duchownej.

Podstawę do drugiej pracy temu tematowi poświęconej dał ręko­
pis Biblioteki Jagiellońskiej, zawierający projekt reformy Kościoła „in 
capite et in membris” , spisany współcześnie w Pizie, zapewne przez 
jednego z duchownych polskich, bawiącego tam na soborze. Jest to 
w ogóle pierwszy, znany projekt tego rodzaju, jak i się pojawił 
w XV w. Odnalazł go Abraham i ogłosił przy swej rozprawie, która 
uzupełniła wyniki tamtej, poprzedniej. Oba te studia razem określają 
stosunek Polski do soboru w Pizie i wypełniają przez to lukę w nauce.

W stosunku Kościoła do państwa oraz w każdym uregulowaniu 
tego stosunku na drodze ustawowej ogromnie ważną, często naczelną 
rolę odgrywa kwestia obsadzania stolic biskupich i to niezależnie od 
epoki — od czasów walki o inwestyturę w XI w. po konkordaty XIX 
i XX w. Wiadomo, że w dawnej Polsce po upadku inwestytury ksią­
żęcej na początku X III stulecia i nastaniu wolnych wyborów kapituł 
odżył wpływ panujących na obsadzanie biskupstw dopiero po zjedno­
czeniu państwa i przywróceniu godności królewskiej (XIV w.). Z po­
czątku dzieje się to w formie złagodzonej, z zachowaniem pozorów



Władysław Abraham (1860—1911) 129

elekcyjności, przez tzw. „litterae instantiales” , czyli pismo, w którym 
król wskazywał kapitule swego kandydata do obioru, później wprost 
i już bez tej formalności, tak iż wybory biskupów przez kapituły upa­
dły zupełnie i zastąpiła je bezpośrednia nominacja monarsza. To był 
stan faktyczny istniejący w Polsce aż do końca dawnego państwa, 
czyli do schyłku XV III w., ale powstaje pytanie, gdzie tkwią „Prawne 
podstawy królewskiego mianowania biskupów w dawnej Polsce” . Taki 
jest tytuł pracy Abrahama, krótkiej (12 stron), lecz pełnej nowych 
faktów i doniosłych spostrzeżeń, które rozstrzygają tę niejasną dotąd 
sprawę. Zajaśniał w niej po raz ostatni wielki talent autora, bynaj­
mniej wiekiem podeszłym nie osłabiony, bo była to ostatnia jego 
Praca, ogłoszona za życia. Publikował ją w r. 1938 w „Studiach ku 
czci prof. Kutrzeby” .

Dotąd w nauce polskiej obowiązywał pogląd, że to prawo nomi­
nacji królewskiej na opróżnione stolice biskupie polegało na przywi­
leju, objętym bullą papieża Sykstusa V z 9 lutego 1589 r. „de coro- 
ńandis regibus Poloniae” . Tymczasem owa bulla nie zajmuje się 
Wprost nadaniem takiego przywileju, tylko wspomina o nim ubocznie 
jako o już istniejącym. W każdym razie w tym akcie papież podkreślił 
mocno, że prawną podstawą królewskiego mianowania biskupów jest 
Przywilej Stolicy Apostolskiej, do której należy władza nadawania 
Urzędów kościelnych. Tylko, że takiego przywileju odnośnie do Polski 
nie było, natomiast były fakty ciągnące się nieprzerwanym szeregiem 
Przez dwa z górą stulecia, bo sięgające X IV  w., a świadczące o nomi­
nacji królewskiej niemal za każdym razem, co czasem bywało po­
wodem zatargów ze Stolicą Apostolską.

Pierwotną podstawę tego prawa stanowiło p r z e k o n a n i e  
P r a w n e  o przysługującym panującemu, jako fundatorowi katedr 
biskupich, prawie patronatu. To właśnie oparcie nominacji o patronat 
ukcentuje silnie Kazimierz Wielki, takie przekonanie żywi Długosz, 
czvli że liczy się z nim duchowieństwo. Mimo zastrzeżeń papieskich 
Prawo nominacji zostaje ugruntowane za Jagiełły. Gdy zaś od drugiej 
Połowy XV w. inne państwa z Austrią na czele przywileje papieskie 
tego rodzaju otrzymywały, nic nie stało na przeszkodzie, by potężna 
Wówczas Polska wyjednała to sobie przez b u l l ę  j e d n o s t r o n n ą  
lub konkordat. Że to jednak nie nastąpiło, Abraham widzi powód po 
stronie rządu polskiego, który wysunął inną prawną zasadę i z niej

9 Sycie I Myśl



130 Tadeusz Siilnicki

wywodził swe prawo do nominacji biskupów. Polegała ona na tym, że 
biskupi polscy zajmują w Polsce pierwszorzędne stanowisko, są 
z urzędu zawsze członkami senatu, do ich zakresu działania należy roz­
trząsanie spraw wszelkich, a więc i świeckich, odnoszących się do po li­
tyk i państwowej, są bardzo wpływowymi doradcami króla. Stąd 
pogląd, że król winien nadawać urzędy biskupie, jak i inne urzędy 
państwowe, i  baczyć, by dostawały się ludziom lojalnym, do których 
korona ma zaufanie i którzy tego zaufania nie nadużyją na szkodę 
państwa. Przy takim ujęciu mogły być wprawdzie zachowane formal­
ności kanoniczne, towarzyszące nadaniu biskupstw, a więc wybór ka­
pituł i ostateczna prowizja Stolicy Apostolskiej, ale o tym, kto ma 
jaką stolicę biskupią otrzymać, decydowało zawsze mianowanie kró­
lewskie, niezawiśle od formy, którą się posługiwało. Rządowi po l­
skiemu chodziło o zasadę, Stolicy Apostolskiej o formę. Ponieważ 
formy kanoniczne zostały utrzymane, więc Stolica Apostolska zgo­
dziła się na takie pojmowanie tego zagadnienia, uznając, co prawda 
nie w osobnym przywileju, tylko w praktyce owo prawo nominacji 
królewskiej.

Powyższa rozprawa to jakby jeden rozdział, i to jeden z głównych 
„Organizacji Kościoła w Polsce”  w dobie późniejszej, bo w chronolo­
gicznych granicach XIV—XVI wieku.

W ramach organizacji Kościoła w Polsce od początku wieku X III 
musiały znaleźć należne uwzględnienie synody, tak prowincjonalne 
jak diecezjalne. Statuty synodalne to najważniejsze źródło prawa par­
tykularnego, a zarazem ciekawe źródło do poznania stanu społeczeń­
stwa duchownego i świeckiego w danym momencie dziejowym. To 
także cenny materiał do studiów porównawczych z innymi podobnymi 
pomnikami w Polsce i poza nią.

Abraham doceniał w pełni znaczenie zagadnienia synodalnego i ra­
zem z Ulanowskim stawiał postulat wydania polskich statutów syno­
dalnych w wydawnictwie zakrojonym na wielką skalę. Powstałyby 
wtedy „Concilia Poloniae”  44), których brak było dotąd w nauce. Uczes­
tniczył też dwiema własnymi pracami w wydawnictwie Akademii 
Umiejętności pod tytułem „Studia i materiały do dziejów ustawodaw­

4ł) Jest to jego referat pod tytułem „Concilia Poloniae”  na IV  Powszechnym 
Zjeździe H istoryków Polskich w Poznaniu w r. 1925, „Pam iętnik Zjazdu” , I, 
sekcja 4, p. 5.



Władysław Abraham (1860—1941) 131

stwa synodalnego w Polsce” , które miało dać podstawę do tamtego, 
zamierzonego na dalszą przyszłość. Jego studia z tej dziedziny — do­
wód prawdziwego zainteresowania — ciągną się bez mała przez całe 
życie, począwszy od pracy o „Statutach synodu w Kaliszu z r. 1420” , 
ogłoszonej w r. 1888, do pracy o „Prawie partykularnym w Polsce 
w czasie Dekretaliów Grzegorza IX” , mającej za przedmiot najstarsze 
z dochowanych polskich statuty synodu prowincjonalnego w Siera­
dzu z r. 1233, pracy, napisanej w r. 1934 w postaci referatu na kongres 
prawniczy w Rzymie, a drukowanej w 1936.

Synody, zwłaszcza prowincjonalne, jako ważny czynnik ustroju 
i życia Kościoła, zaistnieć musiały w Polsce wraz z wprowadzeniem 
normalnej organizacji kościelnej. Lecz z XI i  X II w. żadne o nich nie 
dochowały się wiadomości, zapewne dlatego, że wobec ścisłych sto­
sunków między Kościołem a państwem i przewagi państwa nad Ko­
ściołem pozostawały one w związku ze zjazdami państwowymi, odby­
wały się razem z nimi i pod sankcją książęcą. Wszak nawet bliżej 
znany synod w Borzykowie w r. 1210, na którym Henryk Kietlicz uzy­
skał dla Kościoła rozległe przywileje, odbywał się łącznie ze zjazdem 
książęcym. Ale ten stan rzeczy musiał się zmienić wobec emancypacji 
Kościoła i jego rosnącej w X III w. potęgi. Przypuścić należy, że daw­
niej tylko legaci zwoływali ściśle kościelne synody, a roczniki prze­
kazały wiadomość o jednym z nich z r. 1197, na którym legat Piotr 
z Kapui wydał statut zakazujący małżeństwa księży i nakazujący za­
wieranie małżeństw „in  facie ecclesiae” . Pierwszy to polski statut sy­
nodalny.

Wiek X III jest wiekiem najbujniejszego rozkwitu synodów i ich 
statutów. Dzielą się one na legackie i metropolitalne. W ciągu tego 
stulecia zjawiają się w Polsce często wysłannicy Stolicy Apostolskiej 
w rozmaitych sprawach politycznych i prawnych. Zadaniem ich jest 
związać Polskę, kraj odległy i zacofany dotąd w. rozwoju, z Rzymem 
> przeprowadzić w zasadzie i w praktyce postulaty prawa powszech­
nego. Ale przepisy te trzeba było dostosować do polskich warunków 
1 prócz tego unormować szereg bieżących kwestii, wynikłych ze sto­
sunku Kościoła do państwa i stanu duchownego do stanów innych, 45

45) „Jus canonicum particulare d,n Polonia tempore Decretalium Gregorii IX ” , 
eta Congressus Jurid ic i Internat. V I I  saeculo a Decretalibus G regorii IX  et X IV  

!* Codiee Justiniano promulgatis, Romae 12.—17. X I. 1934, editio 1936, I I I  p. 407.



132 Tadeusz Siilnicki

szczególnie zaś do rycerstwa. Tym zajmowały się głównie synody me­
tropolitalne. Pierwszy taki, którego statuty się dochowały, odbył się 
za arcybiskupa Pełki (Fulco) w Sieradzu w r. 1233, a więc tylko na 
rok ¡przed wielką kodyfikacją „Dekretaliów” Grzegorza IX.

Trafnie i wnikliwie Abraham rozróżnił, co w statutach sieradzkich 
było nowego a co było powtórzeniem przepisów dawnych, pochodzą­
cych z czasów Henryka Kietlicza, oraz postawił je na tle ówczesnych 
stosunków w Kościele polskim i państwie. Na ogół działalność usta­
wodawcza polskich synodów była o wiele żywszą i wydatniejszą 
w wieku X III niż w XIV, a nawet w XV, a tłumaczy się to z jednej 
strony silniejszym oddziaływaniem prawa powszechnego, które w tej 
dobie stanęło u szczytu swego rozwoju, z drugiej zaś dziejami we­
wnętrznymi Polski ówczesnej, formowaniem się i przetwarzaniem sto­
sunków społecznych i ekonomicznych. Dopiero w wieku XVI pod wpły­
wem reformacji i nowych prądów wzmogła się znowu praca na polu 
ustawodawstwa synodalnego. Pracy tej Abraham poświęcił osobne 
studium pod tytułem „Stan ustawodawstwa Kościoła polskiego 
w chwili wybuchu reformacji”  46), w którym starał się rozwikłać za­
gadkę wzajemnego stosunku Kościoła i państwa, podał znaczenie po­
szczególnych statutów prymasa Jana Łaskiego; jak zwyczajnie u niego, 
bogata i oryginalna treść wybiega znacznie poza skromny tytuł i daje 
obraz nie tylko praw, lecz także stanu Kościoła w tej przełomowej 
epoce.

Spośród statutów synodalnych legackich Abraham opracował na­
stępujące:

1. Anzelma, biskupa warmińskiego, ze synodu we Wrocławiu 
w r. 1264.

2. Jana Boccamazza, kardynała, biskupa z Tusculum, na synodzie 
w Wiirziburgu w r. 1287.

3. M ikołaja Boccasini, kardynała biskupa Ostii, późniejszego pa­
pieża Benedykta XI z r. 1302 wydane prawdopodobnie na syno­
dzie w Bratysławie (Preszburgu), ale znane tylko fragmenta­
rycznie 47).

u )  Studium to powstało z referatu na ZjeźdzSe hist.-literackim  im. M ikołaja 
Reja w Krakowie w r. 1906, a ogłoszone zostało w ,,Pamiętniku Zjazdu”  w r, 1910.

4‘ ) A b r a h a m ,  „Studia krytyczne do dziejów średniowiecznych synodów 
prowincjonalnych Kościoła polskiego” . „Studia i  materiały do h is to rii ustawo­
dawstwa synodalnego Kościoła w Polsce” , nr. 5, 1917 r „  Studia I I ,  I I I  i IV .



Władysław Abraham (1860—1941) 1 3 3

4. Gentilisa de Monteflorum, kardynała presbitera tit. S. Martini 
in Montibus, ze synodu w Bratysławie w r. 130948). Statuty te 
odnalazł w ich pełnym tekście i wydał w tej postaci po raz 
pierwszy Abraham z kodeksu biblioteki uniwersyteckiej wro­
cławskiej. Tekst ten, będący odpisem notarialnym z r. 1340, 
daje rękojmię całości i wierności, podczas gdy dotąd statuty te 
znane były jedynie z zatwierdzenia papieskiego, późniejszego 
znacznie i pomijającego niektóre postanowienia. Są to ostatnie 
statuty legackie dla Polski, ponieważ instytucja legatów wy­
chodzi z użycia. Zastąpią ich w XIV w. kolektorzy kamery, 
a w XVI nuncjusze.

Te mozolne porównawcze badania tekstów przynoszą zaszczyt au­
torowi, który celował także w analizie źródeł.

Te same cechy wykazują prace Abrahama nad statutami metropo­
litów gnieźnieńskich. Niektóre z nich zostały już przez nas omówione 
na innych miejscach, a mianowicie:

1. Statuty synodu prowincjonalnego w Kaliszu z r. 1420.
2. Statuty Łaskiego z XVI w. w referacie pt. „Stan ustawodawstwa 

Kościoła polskiego w chwili wybuchu reformacji” .
3. Statuty sieradzkie Pełki z r. 1233 w referacie na rzymski kon­

gres prawniczy w r. 1934 pt. „Ius canomicum particulare in Po­
lonia tempore Decretalium Gregorii IX” .

Dodać trzeba ze zbioru pt. „Studia krytyczne do dziejów średniow. 
synodów prowincjonalnych Kościoła polskiego” osobne studium pod 
nr 5 zatytułowane:

4. „Statuty arcybiskupa Jakuba Świnki (1283— 1314)” . Mistrzowski 
zwłaszcza jest rozbiór fragmentu „De iniuriis clericis illatis” , 
zaczynającego się od słów „Crescente quottidie” , który Abraham 
po wyczerpującym wywodzie odnosi do synodu w Łęczycy 
z r. 1287.

Równolegle ze synodami prowincjonalnymi odbywały się zebrania, 
czyli zjazdy biskupów, a wiadomości o nich wyprzedzają nawet naj­
dawniejsze wzmianki o synodach. Zwrócenie uwagi na tę instytucję, 
nieprzewidzianą w ówczesnym prawie, niemniej jednak bardzo ży- * *

48) A b r a h a m ,  „Statuty legata Gentilisa wydane dla, Polski na synodzie 
w Preszburgu 10 listopada r, 1309” . „A rch iw um  Kom isji Prawniczej Akademii
* V ”  V , r. 1893.



134 Tadeusz Siilnicki

wotną, bo odpowiadającą faktycznej potrzebie, jest niewątpliwą za­
sługą Abrahama49). Od drugiej połowy wieku XII aż po koniec wieku 
XIV zbierają się biskupi polscy dość często przy różnych okazjach, 
jak poświęcenia kościołów, udzielanie święceń biskupich, kanonizacje 
świętych, bądź w czasie zjazdów państwowych, czyli•kołlakwiów, w któ­
rych uczestniczyli z urzędu. W zebraniach tego rodzaju uczestniczyli 
z reguły sami biskupi. Były więc one łatwiejsze do zwołania i zapew­
niały tajemnicę obrad. W pewnym stopniu nie były wszakże pozba­
wione znaczenia prawodawczego, gdyż nie brak świadectw o zapada­
jących tam postanowieniach zbliżonych charakterem do statutów. 
Fakt, że ten sam czynnik biskupi odgrywał na zjazdach wyłączną, zaś 
na synodach główną rolę, stawiał te zebrania obok synodów i podnosił 
ich znaczenie w rządzie kościelnym.

Synody diecezjalne zajmują wobec prowincjonalnych drugorzędne 
stanowisko, bo ustawodawcą jest na nich biskup, względem którego 
synod ma jedynie głos doradczy. Mają jednak i wykonują szereg fun­
kcji, doniosłych dla życia prawnego diecezji. Na polu ustawodawstwa 
uchwalają statuty, na polu sądownictwa sądzą przestępstwa kleru 
i świeckich wykryte podczas wizytacji, na polu administracji ziajmują 
się rozdziałem i sposobem ściągnięcia opłat na rzecz państwa, uchwa­
lonych poprzednio przez synod prowincjonalny. W stosunku do sy­
nodu prowincje mają przygotować nań materiał, dlatego zwykły się 
odbywać przed nim. Jest to więc organ kolegialny o niemałym zna­
czeniu. Przy sposobności wydania i omówienia „Statutów diecezji płoc­
kiej z r. 1501”  Abraham scharakteryzował polskie synody diecezjalne 
w ogóle, ich rozwój i szczególnie kompetencje50).

Dwa zwłaszcza spostrzeżenia Abrahama w tej dziedzinie stanowią 
w nauce nowość prawdziwą i pozostaną w niej na zawsze. Oto zwie on 
polskie synody diecezjalne sejmikami stanu duchownego, który w sy­
nodach miał swe sejmiki, podobnie jak stan szlachecki miał swoje, 
uformowane w ciągu XV w. Jeśli synod prowincjonalny wykazuje 
z tego punktu widzenia podobieństwo do sejmiku generalnego, to sy­
nody diecezjalne przypominają raczej sejmiki ziemskie. Podobieństwo * 5

**) A b r a h a m ,  „Synody prowincjonalne i  zjazdy biskupie przed kodyfikacją 
M ikoła ja Trąby z r  1420” . „Studia krytyczne do dziejów synodów prowinc.”  
Studium I.

5°) A b r a h a m ,  „ Z  dziejów ustawodawstwa synodalnego diecezji p łockiej” . 
„Księga 1 amiątkowa ku czci Oswalda Balzera” , 1925 r.



Władysław Abraham (1860—1941) 135

to występuje zwłaszcza w zakresie uchwalania i rozdzielania ciężarów 
podatkowych. Duchowieństwo było wprawdzie na mocy immunitetu 
od nich wolne, ale ta wolność nie dala się utrzymać ze względu ma po­
trzeby państwa i bogactwo Kościoła. Warując tedy samą zasadę go­
dziło się, ale z dobrej woli, nie z obowiązku na ponoszenie pewnych 
ciężarów publicznych, których wysokość określoną w drodze ugody 
sankcjonował synod prowincji, a których ściąganiem zajmował się sy­
nod diecezji.

Abraham widzi w tym uderzającą analogię za stosunkami angiel­
skimi, i to jest druga jego zdobycz doniosła. Linia rozwojowa była tu 
i tam podobna, tylko że w Anglii stało się to znacznie wcześniej, bo 
już w XIII w. Kler angielski nie miał swej reprezentacji w izbie gmin, 
tak samo jak polski nie miał je j w izbie poselskiej sejmu, może dla­
tego, by zachować swą odrębność stanową i wolność immunitetami 
gwarantowaną. Synody angielskie zwane „convocatio” są podobne 
do polskich diecezjalnych, jeśli idzie o ich kompetencję i rolę w za­
kresie spraw podatkowych.

Polskie statuty diecezjalne późniejsze są od prowincjonalnych. 
Najdawniejsze pochodzą z Wrocławia z końca X III w. (1279—-1290), 
następują obszerne krakowskie, prawie kodyfikacja prawa diecezji 
z r. 1320, potem po dłuższej przerwie płockie z r. 1398. Abraham od­
nalazł i ogłosił 3 nieznane statuty diecezjalne: najstarsze gnieźnień­
skie, prawdopodobnie z r. 1408, nieokreślonej proweniencji, o których 
przypuszcza, że pochodzą z lwowskiej prowincji i z doby soboru 
w Konstancji, wreszcie wspomniany wyżej statut płocki biskupa W in­
centego Przerębskiego z r. 1501.

(c. d. n.)



Aleksander Rogalski

EMANUEL MOUNIER

Niespodziewana śmierć Emanuela Mouniera, dnia 22 marca b. r. w Paryżu, była 
wydarzeniem tej m iary dla całego świata katolickiego, że nie podobna i tu ta j 
choćby na paru stronach nie skupić nad nim uwagi.

Zm arły w wieku lat 45 redaktor czasopisma ,,E sprit” , myśliciel, pisarz i  dzia­
łacz społeczny, reformator katolicyzmu francuskiego, przywódca światowej awan­
gardy katolickiej nie lękającej się czasów nowych, lecz śmiało idącej na ich 
powitanie, śmiało się w nie włączającej, by ł duszą 4 krystalizatorem tego, co się 
określa jako personalizm polityczny, co on sam jednak określał jako personalizm 
w ogóle, jak  tego dowodzi jego głośny manifest personalistyczny, „Manifeste au 
service du personnalisme”  1986 oraz książki „Q u’est-ce que le personnalisme?”  
1947 i  „L e  personnalisme”  1950. Kierunek rozw ijany przez Mouniera dlatego 
jednak zyskiwał od k ry ty k i określenie personalizmu politycznego, ponieważ 
w przeciwieństwie np. do personalizmu Maritaina, któremu zresztą Mounier za­
wdzięcza bardzo dużo, akcent w  nim spoczywa nie tyle na pierw iastku indywidual­
nym i  wewnętrznym, ile  na społeczno-zewnętrznym. Godzi się tu zresztą w na­
wiasie wtrącić, że istnieje niemało odmian personalizmu chrześcijańskiego, źe 
istnieje też personalizm idealistyczny, panpsychistyczny, dualistyczny, krytyczny, 
monadystyczny, fenomenologiczny, panteistyezny, relatywistyczny, absolutystyczny, 
a nawet, choć się to wydaje sprzeczne z pojęciem personalizmu, istnieje perso­
nalizm ateistyczny (reprezentowany przez filozofa angielskiego McToggarta, 
1866—1925).

Personalizm grupy Mouniera usiłu je wyjść poza dziedzinę teologii 4 mora­
lis tyk i, poza teorię i  konkretnie kształtować losy grup społecznych, bez oglądania 
się na optymalną sytuację dla personalizmu, h i c  e t n u n c ,  uważając właśnie 
okres obecny za najbardziej rozstrzygający w dziejach ludzkości.

Mounier pojmuje personalizm jako „przygodę uczynioną więcej z przyszłości 
niż z przeszłości” . Personalizm opiera się wprawdzie na określonych podstawach 
wartości i  doświadczeniach historycznych, lecz te wartości i  doświadczenia trzeba 
ustawicznie oczyszczać z nieporozumień i  przeżytków socjalnych, które je neutra­
lizu ją. Personalizm nie jest systemem. U nika on wszelkiej szczegółowej etykiety; 
jest ciągłą gotowością do przyjmowania nowych doświadczeń, nawet takich, które 
by sprzeczne by ły  z dotychczasowymi sformułowaniami. Środkiem ocalenia ludz­
kości w ieku X X  przed połknięciem je j i zmiażdżeniem przez Lewiatana jest nie 
odrodzenie indywidualizmu, lecz personalizacja kolektywizmu. Personalizm Mou­
niera dąży do zbudowania państwa, uwzględniającego prawa i  wymagania osoby 
ludzkiej. W  okresie impasu, gdy żaden wybór nie może zadowolić, personalizm 
nakazuje wybierać i  działać, gdyż do wyjścia z tego impasu pomóc może raczej 
wybór błędny, aniżeli zaniechanie jakiegokolwiek wyboru, aniżeli izolacjonizm.



Emanuel Mounier 137

Personalizm w pojęciu Mouniera jest ,,wolą totalności” . Pragnie on w świecie 
nowoczesnym, k tó ry  rozproszkowal człowieka, odbudować jednię ducha i ciała, 
medytacji i czynu, myśli i działania. Pragnie też odnaleźć braterstwo myśli 
i działania wśród ludzi, k tó rzy eię nie znają, lub nawet, k tó rzy często przeciw­
stawiają się wzajemnie. Uważa, że człowiek nie tylko znajduje wyraz w swej 
zewnętrznośei, lecz i wewnętrzności, zarówno w świecie widzialnym jak i w świe­
cie niewidzialnym. Toteż, zdaniem Mouniera, aby wprowadzić personalizm do 
dramatu historycznego naszych czasów, nie wystarczy mówić: osoba, wspólnota, 
człowiek totalny itd., lecz trzeba także mówić: koniec burżuazji zachodniej 
i współdziałać przeciwko pojawianiu się na je j miejsce form totalistycznych, 
uznać funkcję inicjatorską proletariatu i wkraczać czynnie w grę s ił walczących, 
W przeciwnym razie personalizm staje się ideologią pozbawioną charakteru rewo­
lucyjnego, służebnicą lenistwa konserwatystycznego i  reformistycznego. Celem 
Personalizmu jest dostosować stale powołanie człowieka do wolności — do warun­
ków w ieku X X , którego cechą jest stworzenie ogromnych światowych tworów, 
organizacyjnych i politycznych, wywołanych m. in. kontrolą energii atomowej,

Jako perspektywa, personalizm Mouniera przeciwstawia abstrakcyjnemu 
idealizmowi i materializmowi realizm, będący ciągłym wysiłkiem  nad odzyskaniem 
rozbitej jedności duchowej. Cel człowieka ujmuje on z punktu widzenia wszyst­
kich jego wym iarów: materialnego, wewnętrznego i transcendentnego. Wzywając 
do realizowania pełni osobowości wzywa zarazem do realizowania pełni ludzkości 
jako całości. H istoria  człowieka jest dlań walką dramatyczną tych dwóch od­
miennych poglądów, jest wiecznym kryzysem dia lektyki zjednoczenia i  doskona­
lenia. Stałe pierw iastki losu ludzkiego nie mieszczą się w żadnym schemacie 
definitywnym, lecz w sytuacji, jaką wytwarza każdy moment historyczny. A  choć 
cel najwyższy chrześcijanina wykracza poza historię, to jednak zdąża on do niego 
tylko poprzez historię oraz środkami, jakie się mieszczą w tej h is to rii. Reguły 
działalności człowieka określa zetknięcie poglądów na istotę człowieka z bez­
pośrednią analizą warunków historycznych, które k ieru ją  w ostatniej instancji 
możliwością i rzeczywistością. Personalizm Mouniera domaga się przeto zaaa- 
Sażowania się w rzeczywistości historycznej, zaangażowania zarówno całkowitego, 
Ponieważ ono dopiero daje możność uzyskania pełnej prawdy o bycie w przeci­
wieństwie do postawy krytyczno-obserwacyjnej, jak i  zaangażowania warunko­
wego, gdyż dysharmonia i sprzeczności tkwiące w człowieku popychają tworzoną 
Przezeń cywilizację bądź to do indywidualistycznego samotnictwa, bądź to do 
Szału kolektywnego, bądź też do ucieczki w sferę idealizmu. H istoria ludzkości to 
Wieczne tworzenie syntezy, która się nigdy nie urzeczywistni, to wieczny dialog 
tradycji z rewolucją, k tó ry  może sprawić, iż człowiek ujawniając za każdym razem 
°ldicze nieoczekiwane, staje się zawsze hardziej człowiekiem.

Zgodnie z tym Mounier głosi potrzebę wychowania nowego typu człowieka, 
człowieka pełnego. Wychowanie to byłoby dostępne dla wszystkich, każdemu by 
Zapewniło wolność w zakresie jego duchowych celów i przygotowało go do ^pań­
stwa ludzi zrównoważonych i po bratersku wychowujących się wzajemnie do 
za\vodu ludzkiego” .



138 Aleksander Rogalski

Ten nowy typ człowieka odrodzi i użyźni ku ltu rę  europejską, która się stała 
dziedzictwem bezwładnym w rękach klasy społecznej, nacechowanej egoistycznym 
hedonizmem w stosunku do ku ltu ry.

Tak pojęty personalizm oznacza „rewolucję duchową” . Uważając, że kapi­
talizm tamuje ruch, zmierzający ku wolności człowieka, domaga się usunięcia 
kapitalizmu na korzyść socjalistycznej organizacji produkcji i  konsumcji. Nad 
urzeczywistnieniem socjalizmu pracować należy wespół z ludźmi, k tó rzy wypro­
wadzili go jako system ze swych własnych doświadczeń.

Jest to jeden z istotnych punktów, w  których personalizm Mouniera różni się 
od personalizmu M aritaina. M arita in uważa socjalizm w tym, co jest w nim 
dodatnie, za w yn ik  utajonego działania myśli ewangelicznej, myśli chrześcijań­
skiej, z czego nie zdawali sobie sprawy jego przewodnicy i  teoretycy. Jedno­
cześnie M arita in domaga się oczyszczenia go  z błędów i aberacyj, w jakie  wypo­
sażyła go myśl laicka i pogańska, rozwinięcia w nim drzemiącego pierwiastka 
chrześcijańskiego.

Inaczej Mounier. Dla niego socjalizm jest wartością nie budzącą zastrzeżeń 
i nadto wartością nie stworzoną przez katolików, czy w ogóle chrześcijan, lecz 
przez umysły im obce. Ognisko kierownicze socjalizmu stanowić będzie z koniecz­
ności w państwach przemysłowych elita robotnicza. Dokoła jednak tego ogniska 
winna się skupiać szeroka masa walczących zwolenników socjalizmu.

Konsekwencją tych poglądów Mouniera jest jego afirmatywna postawa wobec 
komunizmu. W lutym 1947 roku pisał on, że zadaniem personalizmu jest zdecydo­
wane uczestniczenie w walce o demokrację ludową.

Jeszcze w marcu 1948 roku pisał jeden z przywódców grupy Mouniera (Paul 
de Gaudemar), że „realizacja jedności politycznej Ameryki, W ie lk ie j B ry tan ii 
i Europy Zachodniej nie ochroni pokoju światowego” , że komuniści stanowią 
wielką nadzieję, jedną z największych gwarancyj w Europie przeciwko powro­

to w i faszyzmu, że świadczenie pomocy komunizmowi w rozwiązaniu jego kryzysu, 
unikanie krysta lizacji bloków, praca nad socjalizmem rewolucyjnym, unikającym 
kompromisów lub bezowocności „trzecich s ił”  — to wszystko jest trudne, ale po­
zostaje głównym celem dążeń personalistów francuskich spod znaku Mouniera.

Co się tyczy Mouniera, to wyrażał on przekonanie, że z jednej strony 20 w ie­
ków doświadczenia historycznego nie dopuści do gwałtownych przejawów rewo­
lucji, które by mogły pogrzebać postulaty personalizmu, z drugiej zaś strony 
technika rewolucji wydoskonala się z każdym dniem: „Istn ie je możliwość — pisał 
Mounier — zoperowania Europy X X  wieku bez je j zniekształcenia” . D la tej 
sprawy walczy jego personalizm, aby — jak się wyraża — „n ie skompromitować 
konieczności rewolucyjnych metodami rewolucyjnymi, a metod rewolucyjnych 
koniecznościami rewolucyjnym i” . W ierzy on też, że gdyby jego idee m iały po­
różnić jego braci w walce, to wspólna walka ich pogodzi, gdyż idee są niczym 
bez ludzi.

Takby się Oto w najgrubszym zarysie przedstawiały dążenia i teoretyczne 
poglądy ruchu, któremu Mounier poświęcił cały niemal trud swego niezmiernie 
intensywnego życia i k tó ry  stanowi największy ty tu ł do jego oryginalności in­
telektualnej. Umysł jego cechowała absolutna wolność, szczerość i uczciwość: 
nie było w nim śladu ciążenia jakichkolw iek nałogów, przesądów, przekazywanych



Emanuel Mounier 139

tradycją „k lisz ", choćby ozdobionych pozorami największej czcigodności. Dla- 
_ego n ik t tak jak on nie był uprawniony do odegrania ro li wielkiego odnowiciela 
■intelektualnego aspektu katolicyzmu dzisiejszego w skali europejskiej. Bo któż 
ączy spośród wybitnych osobistości świata katolickiego w sobie uzdolnienia i za- 

p iłow ania  tak trudno spotykane w jednym człowieku a mianowicie: głębię i  ory- 
Smalnosć m yśli filozoficznej z żarem działacza społecznego, pióro myśliciela 
z Piórem sugestywnego publicysty, zamiłowanie do medytacji nad światem idei 
1 ogromną pasję poznania świata aktualnych zjaw isk i faktów i  działania w nim, 
zapał reformatorski i niepospolitą prawość charakteru oraz niespotykaną w ier­
ność dla wyznawanego systemu wartości re lig ijnych, lotność myśli abstrakcyjnej 
5 gorące uczucie dla żywych ludzi, zwłaszcza tych skrzywdzonych, poniewiera­
nych, wyzyskiwanych? Tak właśnie skomponowana osobowość kazała mu wal- 
nzyć z wszystkim, co było wsteczne i niedobre w obozie katolickim, co było skle­
rotyczne i szablonowe, co było inercją i zdradą własnego posłannictwa, i ta oso- 

owość kazała mu zarazem doszukiwać się pewnych zbieżności między ka to li­
cyzmem a marksizmem. Dlatego też Mounier, jak  pisał Jerzy Turowicz („Tygod­
n ik  Powszechny”  n r 17), „występował przeciwko kapitalizmowi, żądająo prze- 

udowy ustroju społeczno-gospodarczego w duchu sprawiedliwości i wyrównania 
krzywd, żądając otwarcia dróg społecznego awansu, udostępnienia ku ltu ry  masom 
ludowym i  oddania im udziału we w ładzy zgodnie z tezą o historycznej dojrza­
łości społecznej i  politycznej owych mas” .

Przedwczesny zgon Emanuela M ounier stanow i w ie lką  stratę dla kato licyzm u. 
ależy  jednak ufać, że zgon ten nadając jego dążeniom i  naukom  stygmat pewnego 

rcemento, zarówno w  liczne j i  ob fitu jące j w  ciekawe um ys ły  grup ie jego bezpo­
średnich w spółpracow ników , p rzy ja c ió ł i uczniów , ja k  i w  poza-francuskich zb li­
żonych doń ideowo ośrodkach m yś li ka to lick ie j tym  w iększą rozpa li żądzę czynu 

l in i i ,  w y tkn ię te j przez spadkobiercę ideowego K a ro la  Péguy i  najw iększego 
w naszych czasach w yra z ic ie la  odpowiedzialności m ora lne j ka to likó w  za c y w ili­
zację nowoczesną, odpowiedzialności płynącej z E w ange lii — Emanuela M ouniera.



Fragmenty listu.

G Ł O S  Z  A M E R Y K I* )

Kochana!

Wzruszyłaś mnie Swoją depeszą, bo jakkolw iek nie piszę, myślą stale jestenr 
z Wami i  każdy dowód pamięci z Waszej strony rozjaśnia moje emigranckie życie. 
Tym razem powodem mojego niepisania nie jest już listowstręt, lecz kompletny, 
absolutny brak czasu, o jakim  W y — dzięki Bogu — nie możecie mieć nawet 
wyobrażenia. Czas mam ty lko na spanie, a i  to grubo przymało, bo w najlepszym 
wypadku 6 i pół godzin na dobę. Ale zacznę od początku.

Otóż chwalić Boga minęło już pół roku od chw ili, kiedy luksusowy statek 
w yrzucił mnie na brzeg tego parszywego bezdusznego kontynentu, jakim  jest 
Ameryka a ..  pow ita li w  X . Początkowo wszystko m i się podobało, bo k ra j 
jest p iękny a samo X. ogromnym, m ilionowym miastem, malowniczo poło­
żonym nad jeziorem. Pierwsze tygodnie obfitowały w kłopoty, związane z za­
instalowaniem się: mieszkaliśmy w pensjonacie, buliliśm y grube pieniądze i  na 
gwałt szukaliśmy mieszkania, którego wynalezienie jest tutaj prawie że niedości­
gnionym marzeniem. W  końcu Rodzice znaleźli umeblowany pokoik z kuchenką 
w śródmieściu a my śliczne komfortowe 2 pokoje z kuchnią a łazienką, ale tam, 
gdzie diabeł mówi dobranoc. W ystarczy powiedzieć, że do pierwszego przystanku 
autobusowego mamy 20 minut, w dodatku po okropnej, kociołkowej i  nieoświe­
tlonej drodze, a następnie do centrum przeszło godzina jazdy z 4 przesiad­
kami. Kupiliśm y sobie tanie meble do 2 pokoi, oczywiście na raty, które będą. 
nas gnębić aż do czerwca przyszłego roku. Potem, ledwośmy się urządzili, p rzy­
szło lato tak upalne, że wspomnienie S yrii i L ibanu wydało m i się wtedy chło­
dzącym balsamem. B y ły  to upały po prostu tropikalne, podczas których czułam 
się już jedną nogą na tamtym świecie. Była klęska suszy i  g roził kompletny brak 
wody, przy czym straszliwa epidemia paraliżu dziecięcego była dla mnie — 
Wziąwszy pod uwagę M. — prawdziwym koszmarem. Z początkiem lipca 
O. dostał pracę w fabryce stołów i  krzeseł z plastiku, ja zaś siedziałam z M. 
w domu. Pod koniec sierpnia, kiedy wojenna odprawa O. stała się już ty lko  
pięknym wspomnieniem, a jego zarobki niewystarczające, musiałam się rozglądnąć 
za pracą, tym hardziej, że z w ielu względów w yłon iła  się sprawa ponownego 
oddania M. do klasztoru, co niemało kosztuje. O tych względach później. Naj­
pierw więc pracowałam w fabryce czekolady, a później w  fabryce pudełek karto­
nowych, jako że lepiej tam płacą. Pracuję przy maszynie wybijającej denka 
pudełek muszę takich denek w  ciągu 9—10 godzin wybić najmniej 36.000 —

) Nadawca i adresat lis tu  są osobami znanym i Redakcji.



Głos z Ameryki 141

Praca niesłychanie interesująca, czyli że można zgłupieć do reszty. To zresztą 
ttożna by jeszcze przeboleć, gdyby starczało s ił fizycznych. Nie wyobrażasz 
sobie, co to jest praca w fabryce, i mam nadzieję, że nigdy nie przekonasz się
0 je j ciężkości na własnej skórze. Wychodzę z fab ryk i ja k  z krzyża zdjęta: 
Prawe kolano boli od całodziennego poruszania pedałem, plecy rwą, w oczach się 
miga, na obu pośladkach mam coraz to grubiejące odciski, a ręce stale pokale­
czone od ostrych kartonów. O. przez dwa miesiące chodził bez żadnej przesady

zgięty wpół — tak i m iał ból w krzyżach od dźwigania. Teraz trochę się już 
zaprawił, choć dłonie ciągle ma pełne zgrubień i  odcisków. Nasz dzień po­
wszedni wygląda następująco: o godzinie 4,30 rano przeraźliwy alarm budzika 
Przerywa senne marzenia o Europie i  kulturze ducha, po czym kwadrans jeszcze 
leżę, żeby dojść do jak ie j takiej przytomności. Za kwadrans piąta wstaję, 15 po 
S-tej budzę O., wpół do szóstej podaję śniadanie, a za dziesięć szósta wychodzimy 
z domu niecałkiem jeszcze rozbudzeni. Noc jest głucha, nieprzenikniona, kiedy 
wykręcamy sobie nogi na wybojach i  kocich łbach. Potem tłoczymy się w auto­
busach i tramwajach wśród robotniczej ciżby, żeby zdążyć do pracy na pół do 8-mą. 
Pracujemy na tej samej u licy  bardzo blisko siebie. Po skończonej pracy, po 
Pół do szóstej, spotykamy się przed restauracją i zjadamy na prędce nasz „d inner” , 
Po czym „k iw am y”  się znowu w autobusach i tramwajach na pół śpiąc. Ostatni 
etap podróży znowu odbywa się w towarzystwie ciemności i  wykręcania nóg. 
Kiedy wchodzimy do domu, jest godzina 8-ma wieczór. Od 6^tej rano do 8-mej 
Wieczór jest 14 godzin! Zanim przygotuję do śniadania na następne rano, zanim 
Zrobię i zapakuję „lunche” , które zabieramy ze sobą do fabryki, zanim się umyję
1 odwalę szereg drobnych czynności, jest godzina 10-ta. Po tej godzinie do 
niczego innego nie jest się już zdolnym jak ty lko  do snu, k tó ry  następnego ranka 
zostaje przerwany o wiele za wcześnie. O. pracuje 6 dni w tygodniu, ja  5, czyli 
Ze mam wolną sobotę i niedzielę. Sobota jednak jest dla mnie też dniem roboczym: 
niuszę zrobić zakupy, ugotować na 2 dni, uprać, pocerować i  zrobić generalne 
sPrzątanie. K ilka  godzin niedzielnych załapanych między pichceniem i  podawa­
niem śniadania, obiadu i  kolacji, spędzam zwykle leżąc bezmyślnie na łóżku i  drze­
miąc. 0 „  wytrzym alszy fizycznie, trzaska, na maszynie sobie a muzom, wspomi­
nając dobre czasy, kiedy by ł szumnie nazywany dziennikarzem.

Do Rodziców los uśmiechnął się o wiele łaskawiej niż do nas. Papa bowiem 
należy do tych niesłychanie nielicznych, k tó rzy nie zostali zmuszeni do prze­
obrażenia się w Murzynów. Poza tym zostały Mu się jeszcze resztki z królew­
skiego daru, za które chce kupić dom. Nadarza się właśnie wspaniała okazja 
(choć jest to jeszcze bardzo niepewne), mianowicie pewien polski tubylec 
ząda za dom minimalnego zadatku, po czym resztę spłacałoby się przez szereg 
ât miesięcznie. Najgorzej, że nie zdecydował się jeszcze, czy sprzeda ten dom 

czy nie. Gdyby sprzedał, zamieszkalibyśmy wszyscy razem i ponieważ byłoby to 
0 wiele bliżej naszych fabryk, więc O. i ja  zarobilibyśmy 1 godzinę rano a jedną 
Wieczorem dla naszego własnego prywatnego życia. Ranną godzinę poświęciłoby 
Sl(t na spanie, wieczorną na przeczytanie czegokolwiek. Tak czy inaczej, postano­
w iliśm y rozwiązać jakoś sprawę naszego mieszkania — ta odległość po prostu 
2abija nas.



142 Fragmenty listu

Najszczęśliwszą z całej R odziny jest moja M „ i  to jest jedyna w ie lka  nagroda 
za ciężkie brzemię, ja k ie  przysz ło  nam dźw igać — jedyne źród ło z k tórego 
czerpię s iły  każdego ranka, k iedy  p raw ie  że nie jestem w  stanie podnieść się- 
z łozka. W  czerwcu oddaliśmy ją , raczej posyła liśm y ją  do z w yk łe j szko ły  
publicznej (są tu ta j ty lk o  dwa rodzaje szkó ł —  albo takie  „z w y k łe ” , k tó re  n ic 
n ie  kosztują, albo pryw atne pensjonaty, k tó rych  koszt jest słony. Rezultatem tej 
publicznej -szkoły b y ły  okropne m an ie ry i  — o zgrozo — żucie gum y i  typow o 
c m erykanskie spluwanie je j, czego w idok  u  obcych nawet p rzyp raw ia  mnie o ner­
wową drżączkę, a cóż dopiero u własnego dziecka. Poza tym  niemal codziennie 
w racała z płaczem i  z prośbą, żeby je j tam nie posyłać N ie można więo było- 
dopuścić do tego, żeby się dziecko w tych w arunkach chowało, pom inąwszy ju ż  to-, 
ze w róc iw szy ze szkoły, ob ija łaby się po pustym  domu ja k  ptak po klatce

Tyle o naszych sprawach osobistych. A  teraz spróbuję zobrazować Wam 
Amerykę — tego przerażająco bogatego, potężnego parweniusza któ ry zwiastuje 
nową epokę -  przyziemną i bezduszną, po której chyba nastąpi coś okropnego, 
jeśli jakieś nadzwyczajne wartości nie przeciwstawią się bogowi, któremu na 
imię — dolar. Jakkolw iek wiele się słyszy i czyta w Europie o Ameryce to  
jednak opuszczając Europę nie zdaje sobie człowiek sprawy, że raz na zawsze 
żegna się z wszelkim urokiem tradycji i  głębią prawdziwej ku ltu ry  Dopiero 
z tak odległej perspektywy i w tak odmiennej, płaskiej atmosferze ocenia się 
w  pełni Europę i  personifikuje się ją  sobie jako światłą, wykwintną, siwowłosą 
damę, która powoli dogorywa z głodu.

Otóż jedna strona amerykańskiego medalu przedstawia się imponująco są 
to: wygody życia codziennego. Chcesz wyprać — wsadzasz b iudy do tzw ben- 
dixu (maszyna wielkości małej komody), naciskasz guziczek, wsypujesz do odpo­
wiedniego otworu proszek mydlany i możesz pójść się zdrzemnąć Po 40 minutach 
maszyna automatycznie wyłącza się, a pięknie wyprana, wyżęta i  podsuszona, 
bielizna czeka, żeby ją  wyjąć i uprasować. M y wprawdzie nie mamy tej ma­
szyny, ale jest taka u sąsiadów. Oczywiście, jak  mam ty lko  parę kawał­
ków do przeprania, to nie „uciekam”  się do maszyny, bo mi się to nie opłaca, 
sąsiadom też muszę płacić -  jako że na tym kontynencie nawet kichnąć nie można 
bez opłaty -  płacę im tyle samo co w sklepie, choć oni nie płacą ani podatku 
za sklep, ani lokalu sklepowego, ani personelu a koszt zużycia elektryczności, 
i wody przy jednorazowym użyciu takiej maszyny wynosi najwyżej 10 centów. 
Ale uprzejmość sąsiedzka uprzejmością sąsiedzką, a business — businessem. 
W Pojęciu amerykańskim przepuszczenie okazji zarobienia choćby centa jest 
karygodne. Z centów bowiem robi się dolar, z dolara dolary. Kto nie potrafi 
dorobić się dolarów, daje dowód swojej małej wartości. D olar jest celem życia, 
dolar jest ideałem, dolar jest bogiem, dolar jest religią.

Może przypominasz sobie scenę z „Przeminęło z wiatrem” , kiedy to 
murzyńska niania Mammy wypomina Scarlet, że tak ona jak  i Butler podobni 
są do yankeskiej hołoty -  że są niczym innym jak ty lko  „m ułam i w końskiej 
uprzęz}^. K ik t nigdy nie po tra fił lepiej scharakteryzować mieszkańców amery­
kańskiego kontynentu. Są to rzeczywiście „m u ły  w końskiej uprzęży” . N igdy jeszcze 
nie byłam większą snobką niż teraz . . .  Można czyścić kopyta muła, można go



Głos z Ameryki 143

szczotkować, przybrać w najwspanialszą uprząż, ale to nic nie pomoże — mułem 
zawsze pozostanie. Już sam wygląd zewnętrzny Am eryki uderza mułowatością — 
mężczyźni mają wygląd zdrowych, dobrze odżywionych byczków, kobiety to typ 
Din u p -g ir l,  dla której nic nie istnieje poza własną twarzą i  strojem. Twarze 
są ładne, ale jakże głupie, bezmyślne i  bez wyrazu! A gust! Ratuj, kto w Boga 
w ierzy! Jaskrawa czerwień, jaskrawa' zieleń, żółć, fiolet, pomarańcza oślepiają 
Wprost przerażone oczy Europejczyka. Wątpię, czy znalazłaby ¡się Amerykanka, 
która by nie miała w garderobie czerwonego płaszcza. Czerwień w ogóle kró lu je : 
czerwone palta, kostiumy, pióra, buty, kapelusze. Do wielkiego szyku też należy 
ńp. płaszcz farbkowo-szafirowy naszywany złotym i gwiazdkami lub landrynkowo 
różowy z zielonymi paciorkami. Potrafią też szeleścić jaskrawym i jedwabiami 
i obwieszać się świecidełkami już od S-mej rano. A mężczyźni! — taka Sama kako­
fonia ja k  kobiety: m arynarki czerwone, zielone i szafirowe, albo też pasiaste 
koszule lub k u rtk i we wszystkich kolorach tęczy z w ielkim i1 numerami i  ozna­
kami klubów sportowych na plecach lub na froncie. Na jaskrawym tle ich k ra ­
watów figuru ją  okręty, samoloty, lokomotywy, róże, goździki lub gołe dziewice. 
Najpośledniejszego gatunku europejski parweniusz nie potra fiłby ze siebie zrobić 
takiego koczkodana! A  całe to małpie bractwo tak męskie jak  i  żeńskie regularnie 
kręci dolnymi szczękami i  ciemka językiem, żując gumę i  spluwjąc ją  co jakiś czas 
na jak  najdalszą odległość. Lecz mimo że stać ich na wszystko, ani im się nie śni 
kształcić swoje dzieci, Nauka zabiera czas, a czas to pieniądz, a pieniądz, to ideał, 
Więc ledwie ty lko dziecko nauczy się pisać, czytać i rachować, idzie do pracy i Za" 
Czyna odprawiać litanię do zielonego papierka. Zresztą poziom szkół jest opłakany. 
Słuchacze po ukończeniu gimnazjum nie umieją czytać mapy. Musi się ich uczyć, 
laka lin ia  oznacza rzekę a jaka granicę. Z zaskoczeniem zapytują, co to są Alpy, 
Wiedzą, że to Szwajcaria, bo tam przecież odbywają się międzynarodowe zawody 
sportów zimowych, ale skąd mogą wiedzieć, że leży w Alpach. Życie kulturalne 
w Ameryce to raczej śmierć kulturze. W  milionowym mieście X . nie ma ani 
Jednego teatru. Wychodzą trzy  dzienniki, a w każdym na pierwszych stronach 
szczegółowe opisy podniecających sensacyj — mordów, pożarów, skandali, 
katastrof. Wszystko bogato ilustrowane, przy czym nawet te ilustracje świadczą 
Wymownie o poziomie: „A  oto ciocia zamordowanej, która ma sklep przy takiej 
a takiej u licy  i  kochała ofiarę ja k  własną córkę” ; ,,a oto sąsiad, k tó ry  pierwszy 
zauważa płomień wydobywający się z komina a jeszcze przedwczoraj jad ł 
Przepyszny apple - pie, zrobiony przez panią X, która tak tragicznie zginęła 
^  Płomieniach” . Na następnych stronach rubryka: „Szczęśliwe oblubienice ze 
środy”  (czwartku czy poniedziałku) — ze stron tych szczerzą do ciebie zęby 
biało-welonowe panny młode w pretensjonalnych pozach. Potem są sprawozdania 
sPortowe, potem ogłoszenia i reklamy, reklamy, reklamy a na koniep tzw. 
komiksy, czyli obrazkowe h is to ry jk i .„humorystyczno-erotyczno-kryminalne” . 
^iadom ości polityczne, wydarzenia o światowym znaczeniu — na boczku, krótko- 
1 Węzłowato. O jakichś czasopismach kulturalno-naukowych próżno by tutaj 
ktoś marzył. Głębszych zainteresowań — nie ma! Rozmowy tzw. inteligencji to 
^yczerpujące omawianie przyjęć, p ikników , weekendów i tego, ile  kto ma 
Pieniędzy.



144 Fragmenty listu

Siedemdziesiąt pięć procent audycyj radiowych to reklama, a reszta — 
pożal się Boże! Słuchowiska o poziomie, przy którym  poziom „Trędowatej”  
wydaje się szczytem szczytów,. Są to słuchowiska tasiemcowe, ciągnące się szereg 
tygodni (codziennie pół godzinki). Zwykle przerywają w najdrastyczniejszym 
momencie — oto bohaterka uniosła do ust kieliszek z truc izną . . .  ciąg dalszy 
ju tro . Wstrząśnięci do głębi, gumożujscy słuchacze mają potem niespokojne 
noce1). — Muzyka zaś to istny koszmar! Czy wyobrażasz sobie „Ave M aria” 
Schuberta, przerobioną na jękliwo-wrzeszczący murzyński jazgot? Wszystkie 
arcydzieła europejskich kompozytorów poprzerabiane są w ten sposób! Powiadam 
Wam, uszy puchną a dusza woła: „Boże, T y  słyszysz i  nie grzmisz” ! Duch 
dżungli afrykańskiej aż wieje z głośników, słychać . niemal głos tam-tamów-

Poza dolarem trzy  są jeszcze dziedziny, zaprzątające dusze gumożujców — 
są to: sport, sex i  antagonizmy religijne. Zażarta nienawiść między katolikami 
i  protestantami k ip i po prostu. Poza tym jest jeszcze pełno drobnych sekt re lig ij­
nych, walczących między sobą. Z tym zresztą zetknęłam się już w A ng lii. Nie 
wyobrażacie sobie, do jakiego stopnia — poznawszy najpierw Anglię a potem 
Amerykę — wyczuwa się, że Anglia  jest rodzoną babcią gumożujców. Dziś widzę 
już jasno, że gdyby nie bliskość europejskiego kontynentu, Anglia może stworzy­
łaby swoje Imperium, ale ku ltura ln ie  byłaby zerem. Ameryka jest odnogą Anglii, 
nie mającą zaszczytu sąsiadowania z Europą. Ale o .tym musiałabym napisać 
osobny list.

W  ogóle czuję się tu podle jak  większość świeżo przybyłych Europejczyków. 
Bo jakko lw iek umysł mój ani wykształcenie nie wychodzą ponad przeciętność, 
brak m i jakiejś pożywki dla ducha (że się tak szumnie wyrażę):. Atmosfera tu 
jałowa, ludzie ograniczeni, mentalność obca mi kompletnie, a poza tym wszystko 
nowe, nowe i nowe, aż do obrzydliwości nowe —• żeby choć coś pachniało trady­
cją, żeby coś zalatywało wiekami. Wspominam często W łochy jako coś naj­
bardziej kontrastowego i  myślę z łezką w oku: O wspaniała ku ltu ro  łacińska 
„ach gdzieżeś, ach, gdzieżeś ty? ”  Poznałam już na w ylo t ku lturę  protestancko- 
germańsko-anglosaską i  czuję do niej coraz większy wstręt. Znam ją  o całe 
niebo lepiej niż W y, k tó rzy nie mieliście okazji przyjrzenia się je j z bliska. 
W łaściwie nie można tego nazwać ku ltu rą : jest to raczej mentalność, biegunowo 
różna od mentalności ludzi, przesiąkniętych ku ltu rą  łacińską.

Czas mi już zejść z tych obłoków na padół ziemski, bo pewno śmiejesz się 
już ze mnie na dobre. Nie mam jednak przed kim  wypowiedzieć swoich myśli, 
więc wylewam je na papier, w  nadziei, że jednak nie będziesz się śmiała.

Pytasz o moje plany powieściopisarskie — mój Boże! Chciałaby dusza do 
ra ju ! Ale jak  znaleźć czas na to? Skąd wytrzasnę świeży, wypoczęty umysł? 
Jak wypędzić z organizmu straszliwą senność i zmęczenie? Czy znasz uczucie 
człowieka, k tó ry  spędził noc w pociągu, w tłoku, w trzeciej klasie? — Otóż tak

*), Staszek ostatnio specjalnie stoi m i przed oczyma — mianowicie w polskich 
audycjach radia amerykańskiego zostało niedawno zakończone (po szeregu miesią­
cach) wstrząsające ¡słuchowisko — tasiemiec, zatytułowane „Siostra Maria” , 
która niegdyś wychodziła w  tygodniowych zeszytach, nad którą zapłakiwały ste 
wszystkie służące, a którą Staszek kapitalnie odczytywał na głos.



I
Głos z Ameryki 145

■właśnie czuję się ciągle i  bez p rze rw y. A le  skończę kiedyś to, co zaczęłam. 
P isanie ciągnie mnie ja k  wódka p ijaka. Konrad - K orzen iow sk i zaczął pisać, 
ńiając la t 40. M argare t M itche ll też zaczęła w  średnim w ieku  i  p isa ła  swoje 
.-Przeminęło z w ia trem ”  przez dwanaście la t! Niech żyw i nie tracą nadziei. Może 
kiedyś będę m ia ła czas.

Chwilowo jednak czasu nie mam a tryb życia, ja k i prowadzę, jest wprost 
botwornie ogłupiający. Wyobraź T y  sobie moje uczucie w chwilach, w których 
zaleca się do mnie ordynarny kucharz z londyńskiego klubu a ja uciekałam 
Przed jego grubymi palcami, którym i mnie chciał uszczypnąć. Uciekałam kuchen- 
nJrmi schodami, ponieważ na frontowe wstęp mi był wzbroniony. Te same 
katusze przeżywam teraz, z tą różnicą, że miejsce kucharza zajął tzw. foreman 
na mojej sali w  fabryce (coś w rodzaju karbowego), k tó ry  przy każdej okazji 
Podszczypuje mnie, łaskocze, maca i  czochra mi włosy. Doprawdy jest to 
komiczno-tragiezne.

Jedyna pociecha to fakt, że towarzyszów i towarzyszek niedoli mam 
tysiące — choć bardzo smutna to pociecha. W  fabrykach w X. profesorowie 
Uniwersytetów pchają wózki z ciężarami, a lekarze i adwokaci zmywają talerze 
w restauracjach. Są wśród nich nie ty lko Polacy, a rekrutu ją się wszyscy 
z tzw. Dipisów (Displaced Persons). Tragiczny to fakt, że mieszkańcy konty- 
Pentu, przyświecającego światu najwyższą kulturą, zjechali tu, żeby służyć tym 
P>ułom w końskiej uprzęży.

Jeszcze słów parę o Polonii amerykańskiej: otóż niech sobie kra jow i idealiści 
Pm wyobrażają, że są to patrioci, wzdychający do dalekiej ojczyzny. Starsze 
Pokolenie, na wzór anglosaski, podzieliło się na dwa obozy re lig ijne i  wyżywa 
sty w tej re lig ijne j walce (kościołowi katolickiemu przeciwstawia się kościół 
Parodowy), młodsze zaś, urodzone już tutaj, wstydzi się pochodzenia polskiego 
1 albo nie mówi po po'sku wcale, albo okropnie. Mentalność ich jest na wskroś 
Amerykańska. Dopasowali się do gumożujów cudownie. Boki czasem zrywamy, 
Przeglądając tutejsze polskie czasopisma. Nie wspominam już o poziomie tych 
czasopism i błędach gramatyczno-ortografieznych — ale np. „K ron ika  towarzyska” : 

io panna Gądziołek, córka kró la rzeźników, wyszła za pana Gwoździa. Wspa- 
P^łe wesele odbyło się w takiej to a takiej wynajętej sali i kosztowało tyle a tyle 
*6tek dolarów (kapitalne i typowo amerykańskie jest to wymienianie kosztów, 
^ehy każdy wiedział, na co też to nie stać papę Gądziołka i  papę Gwoździa).

°k  notatki w ielka fotografia: państwo młodzi i goście weselni,' we frakach, 
tylindrach i w kosztownych jedwabiach, spośród których wyzierają „m ordy 
Okazane, włosy jak badyle”  — najbardziej typowa fotografia mułów w końskiej 
PPrzęży. Przed parą młodych na stole widnieje wspaniały „wedding cake” : 
laty  tort — piramida — bez którego nie może się obejść żadne anglosaskie 

'tysele (choć ani Gwóźdź, ani Gądziołek z Anglosasów się nie wywodzą). Pod 
°tygrafią wzruszający napis: „Nieśmiertelny romans złączył serca dwojga 

JPłodych — Szczęść im Boże” ! — Jeden z polskich rzeźników-milionerów, zapy- 
Py, czemu nie pośle na uniwersytet choćby jednego z pięciu synów, oburzył 

ty srodze i  odpowiedział: „A  któż by p ilnował interesu?”
...B a rd zo  Was Wszystkich kochająca * * *

10 MYil i Życie



Kazimierz Tymieniecki

NIEZNANY KRAJ

E u r o p a  ś r o d k o w o - w s c h o d n i a  ł  d z i e j e  p o w s z e c h n e * )

Z ty tu łu  obecnego artyku łu  jest widoczne, że nie zamierzamy omawiać całości 
wymienionego dzieła. Autor jest synem zmarłego przed wojną jednego z najzna­
komitszych historyków ostatniego okresu Henryka Pirenne’a, którego pamięci 
poświęca swą pracę. Sam jest historykiem okresu starożytnego. Tom pierwszy 
poświęcony dziejom starożytnym aż do początków Y I I  w. (wystąpienia Islam u) 
przedstawia się, naszym zdaniem, najlepiej tak pod względem doboru faktów jak 
i umiejętnego ich powiązania ze sobą. Niezaprzeczony talent syntetyczny autora 
mógł się niewątpliwie najpomyślniej rozwinąć na terenie najlepiej mu znanym. 
Pewne wyrobione dla okresu starożytnego schematy w sposób może trochę me­
chaniczny, a wskutek tego nie zawsze z korzyścią dla historycznej syntezy, 
zostały następnie zastosowane do okresów późniejszych.

Tom drugi objął czasy aż do traktatu westfalskiego. W  tym wypadku, 
zwłaszcza dla wczesnego średniowiecza, m iał autor znakomitego przewodnika 
w' Henryku Pirennie. Mimo to, jak  sądzimy, tom ten wypadł słabiej. Wypadnie 
się krótko zastanowić nad przyczynami tego. PTenryk Pirenne był najlepszym 
w nauce europejskiej znawcą „romanizmu” przedkarolińskiego okresu, a więc 
sukcesji kulturalnej, politycznej i społeczno-gospodarczej świata antycznego na 
zachodzie i jego znaczenia dla dalszego rozwoju. W  sposób istotnie genialny 
uchwycił zwrot w h istorii, k tó ry  sam nazwał imionami Mahometa i  Karola W ie l­
kiego. Wreszcie, jako sumienny dziejopis Belg ii i całego „K ra ju  Nizinnego” , 
głęboko pojął znaczenie feodalizmu i dziejów miast dla całego Zachodu Europy, 
poza k tó ry  to obszar wyjątkowo ty lko czynił krótkotrw ałe wypady. Z tego 
już wynika, że nie był polihistorem, usiłującym objąć dzieje także innych części 
naszego kontynentu. N ik t oczywiście nie będzie mu rob ił z tego zarzutu. Ograni­
czenie jego zakresu badań było i tak bardzo dalekie od zacieśnienia. Tam zaś, 
gdzie skupiała się jego uwaga badawcza, dawał w yn ik i wręcz imponujące.

Mamy prawo go też zaliczyć do tró jcy  autorów, k tó rzy w ciągu ostatnich la t 
kilkudziesięciu najsiln ie j w płynęli na kształtowanie się dzisiejszego naszego po­
glądu na lak ważny dla przyszłości Europy okres przejścia od starożytności do 
średniowiecza. Fustel de Coulanges, którego słusznie nazwano w nauce francu­
skiej „liseur des textes” , łączył z tą umiejętnością, w większym stopniu aniżeli 
dwaj inni, zdolność nieustannego zatrzymywania uwagi na całości przedmiotu,

*) J a o q u e s  P i r e n n e :  Les grands courants de l ’histoire universelle X* 
s 517, I I ,  s. 648, I I I ,  s. 669, z licznym i mapami w  tekście i  poza tekstem. Neu­
châtel 1945, 1947, 1948.



Nieznany kraj 147

jakim  były dzieje G alii - F rancji wraz z ościennymi krajam i, ale w walce swej
0 poszczególne „pozycje”  źródłowe nie zawsze mógł ten cel syntetyczny dość 
mocno wysunąć i przez to uczynić dla wszystkich łatwo zrozumiałym. Nauka 
zaś mu współczesna, nie ty lko obca, ale i francuska, nie potrafiła wprost z niego 
korzystać. Trzeba też było dłuższego czasu, ażeby stwierdzenia Fustela prze­
niknęły do nauki europejskiej. Wiedeński uczony Alfons Dopsch był bardziej 
jeszcze analitykiem, i to nie ty lko  z przymusowej poniekąd sytuacji, jak to 
widzieliśmy u Fustela, ale także z przyrodzonego temperamentu. Najważniejsze 
z jego odkryć, dotyczące tzw. (niesłusznie) „capitulare de v illis ” , pozostanie na 
zawsze przykładem pięknego sukcesu, osiągniętego przez zastosowanie ścisłych 
metod badawczych. Prócz tego Dopsch odznaczał się wspaniałą trzeźwością 
umysłu — w czym może przypominał Fustela — która chroniła go przed fałszy­
wym wnioskowaniem i błędami stąd płynącymi, jak to się zdarzało tak często 
Wśród licznych jego poprzedników na ubogim w źródła terenie wczesnego średnio­
wiecza. Wreszcie Henryk Pirenne wnosił nowe jeszcze wartości krytyczne dla 
tego okresu. Punktem wyjścia dla niego była również analiza, ja k  to było 
r zeczą nieuniknioną w badaniach historycznych. W  poznaniu historycznym nie 
Podobna było jednak wciąż pozostawać przy analizie.

O niepospolitych zdolno;ciach syntetycznych Henryka Pirenne’a świadczą 
właśnie jego prace analityczne. Z wykładu jakiegoś tekstu — najczęściej był to 
rzadki dokument merowiński, a więc jeden z tych, od których zaczęła się nowo­
czesna, „zaostrzona”  k ry tyka  historyczna pod koniec jeszcze X V I I  w., jakby 
ty lko mimochodem Henryk Pirenne wskazywał zaskoczonemu niespodziewanym 
obrazem czytelnikowi perspektywę przeszłości tak odmienną od skrzywionych
1 często fałszywych odtworzeń rzeczywistości będących dotychczas w obiegu, 
a zarazem tak prawdziwą przez swą zgodność z wytłumaczeniem tekstu i swą 
Godność „wewnętrzną”  z logicznie skonstruowaną myślą odtwórczą, że temuż 
czytelnikowi po prostu . . .  dech zapierało. Takie przynajmniej wrażenia prze­
r w a ł  piszący te słowa zarówno przed la ty trzydziestu k ilku , gdy może pierwszy 
szerzył w Polsce znajomość pism historycznych A. Dopscha i H. Pirenne’a, jak 
także i w latach późniejszych. W tej chw ili piszący te słowa „ka rtku je ”  jedno 
z takich arcydzieł analizy-syntezy Henryka Pirenne’a pod skromnym tytułem 
»Le cellarium fisci. Dne institution économique des temps mérovingiens” . 
(Académie royale de Belgique etc. Bruxelles 1930 — oczywiście „odbitka” ), 
z uprzejmym własnoręcznym dopiskiem H. Pirenne’a „Hommage dévoué” , na 
egzemplarzu zw ilgotniałym , noszącym wyraźne ślady „gehenny”  wojenno-okupa- 
r jn e j ,  a będącym ocalałą pamiątką ze zniszczonej własnej biblioteki. W  poglą- 
^ach na epokę merowińską, je j stosunek do sukcesji antycznej i  kierunek 
dalszych zmian prace takie wprowadzały zupełny przewrót. Jeżeli wolno użyć 
tak bardzo jeszcze niedawno nadużywanego wyrazu, Henryk Pirenne by ł typem 
'■ajbardziej „rasowego”  historyka. Zdolność wielkiego wgłębienia się w okre­
ślony teren i określoną epokę tym bardziej jednak stanowiły o tym, że nie należał 
°n do typu polihistorów, którego to wyrażenia używamy zresztą bez żadnego 
zgoła uprzedzenia. W  galerii w ielkich historyków każdemu musi przypaść 
Miejsce według rodzaju jego zasług, a jakość zasługi Henryka Pirenne’a należy



148 Kazimierz Tymieniecki

z pewnością do najwyższych. Chcemy ty lko  powiedzieć, że nie w każdej 
sprawie powołanie się na Henryka Pirenne’a można uznać za wystarczające, 
a przyswojenie sobie jego myśli nie za każdym razem może być równie szczęśliwe.

W dalszym ciągu mamy przecież pisać nie o Henryku, lecz o Jakubie 
Tirenne. W zestawieniu tych imion nie ma zresztą nic celowego w kierunku bądź 
podwyższenia, bądź nawet obniżenia, jak się to częściej może zdarza, której to 
złośliwości pragnęlibyśmy uniknąć.

Trzeci tom dzieła Jakuba Pirenne’a — dalszymi tomami jeszcze nie rozpo­
rządzam — obejmuje znacznie krótszy okres czasu aniżeli dwa poprzednie, gdyż 
ty lko od pokoju westfalskiego do rewolucji francuskiej. Zbliżamy się przecież 
do epoki nam współczesnej. Mimo to wpływa to w pewnej mierze na sam 
charakter dzieła. „W ie lk ie  prądy”  dziejów wystąpiły, naszym zdaniem, najpełniej 
i  najplastyczniej w epoce najdawniejszej (tom I) .  Długość czasu i wydobycie się 
zo „szczegółów”  u łatw ia widocznie syntezę. A może nawet ułatw ia zupełną obiek­
tywność sądu. Okazuje się, że o czasach sprzed dwu lub więcej tysiącołeci jest 
łatw ie j mówić z pełnym i  niczym nie zmąconym obiektywizmem, aniżeli
0 czasach sprzed. . .  jednego ty lko  tysiącolecia. Czyżby aż tak daleko sięgały 
nasze dzisiejsze uprzedzenia? O tym będziemy mówić jednak w dalszym dopiero 
ciągu.

Jak włączyć historię jakiegoś k ra ju  czy grupy kra jów  do dziejów powszech­
nych? Sądzimy, że dwie są ku temu drogi. Można więc wskazać na objawy 
typowe dla pewnej ilości krajów, państw, części kontynentu itd., wciąż rozsze­
rzając krąg naszych porównań. Można też wskazać na rzeczy odbiegające 
w zestawieniu z innym i krajam i, państwami, kontynentami, ale i  w takim 
wypadku nie spada z nas obowiązek wytłumaczenia, skąd pochodzą te różnice
1 do jakich prowadzą następstw. W  obu wypadkach należałoby brać pod uwagę 
zbieżności i rozbieżności czasowe wiążące się najczęściej z „w ie lk im i prądami”  
historycznymi, które oczywiście nie wszędzie docierają jednocześnie.

Dlatego w książkach tego typu tak w ielką rolę odgrywają mapy. W  książce 
Jakuba Pirenne’a znalazły one bardzo szerokie zastosowanie i metodycznie uwa­
żamy to za wielką zaletę książki. Przyczyniają się one nie tylko do u iększej 
poglądowości wykładu, ale ponadto mogą przynieść niejedno uzupełnienie, które 
w samym tekście zgoła nie wystąpiło. Odrębną jest sprawa map przekrojowych. 
Wobec w ie lk ie j ilości map ściśle chronologicznych u Jakuba Pirenne’a może 
Powstać słuszna obawa, że dodanie jeszcze pewnej ilości map przekrojowych 
doprowadziłoby do przeładowania tym materiałem. W  pewnych jednak wypad­
kach pożyteczność map przekrojowych zdaje się rzucać w oczy. Weźmy np. 
takie zjawiska z dziejów ku ltu ry  materialnej, jak rozpowszechnienie metali. 
W  tym wypadku należałoby sięgnąć do danych z prehistorii, a tymczasem 
ścisłych granic prehistorii i h is to rii autor nigdy nie przekracza. Oczywiście miał 
do tego wiele powodów, a przede wszystkim sam ogrom materiału trudny Jo 
opanowania stanął na przeszkodzie. W  istocie jednak różnice pomiędzy źródłem 
materialnym („nie mówiącym” ) i pisemnym („mówiącym” ) nie są istotne, 
a w związku z tym granica między prehistorią a historią będzie musiała z czasem 
uleo zatarciu. Są jednak także zjawiska, należące całkowicie do „h is to r ii” , które



Nieznany kraj 149

nadają się bardzo do map przekrojowych, jak  np. szerzenie się, względnie kurcze­
nie się w pewnych okresach poszczególnych re lig ii, a w szczególności dotyczy 
to chrześcijaństwa. Na mapie wczesnego średniowiecza szerzenie się chrześcijań­
stwa łączy się oczywiście z rozpowszechnieniem ku ltu ry  powszechnej pochodze­
nia antycznego. D la wytworzenia sobie właściwej perspektywy na rolę pojedyn­
czych krajów  w obrębie „w ie lk ich  prądów”  h is to rii mogłoby to posiadać wielkie 
bardzo znaczenie.

Nie przeczę zresztą, że i  mapy chronologiczne, przejrzane uważnie, dają 
użo materiału do zapoznania się z procesem rozszerzania się wyższych ku ltu r 

na coraz to nowe kraje. W  tym wypadku mapa wybiega poza tekst. W  toku 
samej opowieści historycznej zapoznajemy się — rzecz to zrozumiała — 
z głównym i scenami dziejów i  ku ltu ry  dla danej epoki. Dalsza peryferia zaznacza 
się przede wszystkim na mapie. W ten sposób przygotowuje się następne roz­
działy książki, w  których te same ludy peryferyczne, ale już lepiej znane, 
"  ^stąpią w czynnej ro li. Tam gdzie kończyły się wiadomości geograficzne okresu, 
na mapach zjawiać się mogły już ty lko białe plamy. Możliwe, że i tam się coś 
ziało, a w zakresie pewnych osiągnięć ku ltu ry  materialnej przede wszystkim 

(Patrz prehistoria), ale na to w tym wypadku nie nastajemy.
Znacznie jest gorzej, gdy na mapie zjawiają się w ielkie obszary historycznie 

znane i nazwane, o których tekst nic zgoła lub co gorsza błędnie nas informuje. 
W. dziejach powszechnych powstają w ten sposób lu k i już nie faktów, lecz 
''iedzy. W dalszym ciągu okaże się być może, że takie „nieznane kraje”  leżą 
bardzo blisko środka naszej „stare j”  bądź co bądź Europy. Jak wobec tego 
należałoby fakt ten wytłumaczyć? Mimo woli nasuwają się wspomnienia tury- 
s<yczne, gdy przybysza z kra jów  wschodniej Europy uderzała na zachodzie nie­
znajomość zamieszkałej przez niego części kontynentu o wiele większa, aniżeli 
odległych nawet kra jów  zaoceanicznych. Może wyjątek w tym kierunku stanowiła 
naukowa geografia. W  dziełach geograficznych powstałych na zachodzie, z now­
y c h  np. w Brunhes’a „Geographie. humaine” , można było nieraz odnaleźć 
. ardzo interesujące obserwacje dotyczące kra jów  Europy środkowo-wschodniej 
1 to wplecione, jak należało się spodziewać, w  tok ogólnych wywodów. W  pra- 
onch historycznych, wychodzących spod pióra pisarzy zachodnich, wypadki 
akio są o wiele rzadsze. Udział zaś uczonych z kra jów  Europy środkowo­

wschodniej w  wydawnictwach zbiorowych jest wciąż nie wystarczający.
w yniku tego sama nawet informacja naukowa w sposób rażący niekiedy 

zawodzi. Do niedawna przyjmowaliśmy tu u nas jako porażkę naszych kra jów.
kłonni jesteśmy sądzić, że w dotkliwszy sposób dotyka to samą naukę 

Zainteresowaną.
W pierwszym tomie daje autor k ilka  pięknych mapek według autorów staro­

wanych. Na mapce Hekateosa z M iletu (ok. 500 an. Chr.) widziana z południa 
Reckiego północ europejska zlewa się jeszcze w pojęciu Scytów. Z poczuciem 
syntezy historycznej bardzo pięknie określa autor samego Hekateosa jako tego, 

l° ry  widząc to, co dzieli, ale i  co łączy narody, stworzył krytykę  historyczną.
0 świata barbarzyńców północno-europejskich jednak nie przeniknął. Nie 

'bożna tego powiedzieć o Herodocie (ok. 450 an. Chr.), który, jak wiadomo,



150 Kazimierz Tymieniecki

z greckiej Olbii nad Morzem Czarnym podjął eksploracyjną podróż na północ 
w górę rzeki Hypanis (Boh) i  ludom „.scytyjskim”  dość blisko się przyjrza ł, 
zbierając o nich także różne wiadomości, które krytycznie po tra fił ocenić. B y ł 
więc nie tylko ojcem dziejów powszechnych „znanego”  świata, ale i do kra jów  
mniej znanych próbował przeniknąć. Mapka, powtórzona za V ivien de Saint- 
M artin  „H isto ire  de Géographie” , nie daje dokładnego obrazu tej części świata 
poznanej przez Herodota. Zaciera się tutaj fakt najważniejszy, a mianowicie, 
żrt za Scytami koczownikami, przemierzającymi wzdłuż i  wszerz nadczarno­
morski step trawiasty, mieszkały liczne ludy rolnicze —1 w krajobrazie przej­
ściowym. od stepu do „ta jg i”  — a dopiero dalej w  w ielkich obszarach lasu 
sosnowego myśliwcy, przeważnie Tyssageci (F inow ie). W  tym naturalnym 
niejako zespole ludów i  kra jów  obcą prawdopodobnie domieszką (turską?) by li 
„na jdz iks i”  wśród nich Androfagowie, jedynie w  tym wypadku wymienieni na 
północ od Scytów.

Po Herodocie wiedza Greków o północy europejskiej nie poczyniła postę­
pów — być może z wyraźnym zasklepieniem się Greków w sprawach wewnętrz­
nych a najwyżej śródziemnomorskich, wyjątek w tym stanowi jedynie oderwana 
wiadomość Pytheasa z M arsy lii z drugiej połowy IV  w. a. Chr. U geografów 
greckich ustala się ostatecznie zbiorowe pojęcie Scytii, która ze stepów europej­
skich sięga głęboko w stepy azjatyckie. Widoczne to jest dobrze na mapie Erato- 
sthenesa z Cyreny (ok. 220 an. Chr.), uważanego za twórcę naukowej geografii. 
Ekspansja grecka na wschód starożytny po Aleksandrze W. tłumaczy to przenie­
sienie centrum zainteresowań światem barbarzyńskim dalej na wschód. Północny 
zachód Scytii, ro ln iczy i tak odmienny, pozostawał raczej za marginesem tych' 
zainteresowań.

Więcej zainteresowania zachodem tego barbarzyńskiego świata znajdujemy 
dopiero w czasach rzymskich u pisarzy łacińskich i greckich. Po Celtach, dobrze 
znanych już Grekom po Aleksandrze, przychodzi1 zwłaszcza kolej na Germanów, 
z którym i zw iązki pokojowe lub wojenne nabierają codziennego znaczenia. Są 
to jednak kra je położone znacznie bardziej na zachód od ludów rolniczych zna­
nych jeszcze Herodotowi. O granicach wschodnich Germanii pisarze tego okresu 
mają jednak bardzo mętne pojęcie, a niektórzy z nich, ja k  Strabo, przyznają się 
wręcz do nieznajomości tej części kontynentu. W  szczególności nie próbuje się 
wypełnić jakim iś stałymi pojęciami geograficznymi przestrzeni pomiędzy Ger­
manią na zachodzie a Scytią na wschodzie. Nie odczuwa się zresztą nawet 
potrzeby tego. Daleko idące zmiany etniczne, na terytorium  np. Scytii, nie wpły­
wają zupełnie na użycie tej nazwy, która u lrzym uje się do średniowiecza. Już 
w czasach rzymskich nazwy Scytia i Germania mają charakter geograficzny 
a nie etniczny, oznaczają też pewien typ k ra ju  przyrodniczy i  ku ltu ra lny, tak 
odmienny wówczas w środkowej i  południowo-wschodniej Europie.

W nazwach tych kondensowało się więc pojęcie, że również świat barba­
rzyński nie jest jednolity. Określenia powyższe nie mogą nam jednak dziś wystar­
czyć, i to równie dobrze dla I  i  I I  w. po Chr., gdy od środkowego Dunaju i dalej 
przez Bramę Morawską — z które j wychodziła droga po bursztyn ku Bał­



Nieznany kraj 151

tykow i —■ napływają z powrotem do kra jów  śródziemnomorskich pewne wiado­
mości z środkowego wschodu Europy, jak również dla V I  w., gdy — pomimo 
stosunkowo już obfitych wiadomości o ludach słowiańskich i im sąsiednich — 
utrzymuje się jednak wciąż dawny schemat podziału Europy północnej (w idzia­
nej z kra jów  śródziemnomorskich) na Germanię i Scytię, a jako uczone wspom­
nienie utrzymuje się nawet znacznie dłużej.

Już dla I  i  I I  w. trzeba się koniecznie liczyć z Wenetami (Wenedami, 
Winedami itd.) nad Bałtykiem, któ rzy są z pewnością Słowianami lub w ostatecz­
ności Bałto-Słowianami (prawdopodobnie Bałtowie wyodrębnili się jednak wcześ­
n ie j). P liniusz, Tacyt, Ptolomeusz, wreszcie „tabula Peutingeriana”  z IV  w. 
Pozwalają nam mówić bliżej o granicach rozsiedlenia Wenetów między Karpa­
tami a Bałtykiem, ale również i  na wschód od Karpat. Nawet Tacyt, k tó ry  po 
dłuższym wahaniu się zalicza Wenetów do Germanów a nie do koczujących 
Sarmatów, czyni to ty lko na podstawie właściwości ich życia i  ku ltu ry , więc 
obraca się w ramach ustalonych i długo jeszcze obowiązujących pojęć geogra­
ficznych, którym  podkładanie treści etnicznej byłoby grubym błędem. (NB. 
jeszcze w ostatnich latach X V  w. humanista Celtes mówi o Germanii nad Wisłą, 
Uiimo że znajdował się wówczas w stolicy wielkiego państwa polskiego, Krakow ie).

Pozostawianie więc dla okresu rzymskiego na mapach dzisiejszych zupełnej 
Pustki między Germanami a Scytią nie posiada uzasadnienia. Na mapach J. Piren- 
Pe’a „Wendowie”  i  „S łowianie”  zjawiają się ok. 390 r.; a więc wówczas gdy 
nad Donem znajdują się już Hunowie. (Tylko  nazwa Słowian jest w istocie 
p wiek z górą jeszcze późniejszą).

W iek V I I  do IX  zaznaczył się wśród Słowian zachodnich pierwszymi 
Próbami tworzenia państw większych. Napróżno by jednak było szukać tego 
faktu  na mapach J. Pirenne’a. Państwo Samona z początku tego okresu, z ośrod­
kiem politycznym na terytorium Czech, dobrze jest jednak znane kronikom fran­
końskim, a państwo morawskie, z końca 'okresu, należy do najważniejszych 
Przeciwników wschodnich Franków. Autor w oli jednak późną tradycję k ro n ik i 
ruskie j i  na je j podstawie zakreśla granice „księstwa nowogrodzko-kijowskiego”  
ua mapie poświęconej podbojom Islamu (w tym wypadku przekrojowej), a więc 
synchronicznie z tamtymi wypadkami. Większą jeszcze niespodziankę znajdujemy 
®a mapie imperium Karola Wielkiego. Bezpośrednio za Łabą znajdujemy tu 
Wprawdzie Wendów, Sorabów i  Czechów, ale na wschód od nich, a na północ 
Pd Awarów, tj. prawie dokładnie na obszarze późniejszego państwa Piastów 
Polskich, spotykamy napis „k ra je  trybutarne” , prawdopodobnie obejmujący j po­
przednie kraje. Z legendy wymieniającej imperium Karola W. i  z układu mapy 
Wynikałoby chyba, że trybutarne w stosunku do państwa karolińskiego? Ale 
skąd wiadomość, że K aro l W . dotarł swymi wpływami nad W isłę i nawet poza 

rzekę. W  źródłach nie znajdujemy żadnego tego śladu, a i  literatura naukowa 
Pie wpadła dotąd na ten pomysł. Musimy to zaliczyć więc po prostu do fan- 
*azji. Pierwszy debiut Polski w „w ie lk ich  prądach h is to rii’' się nie udał.

Przejdźmy do w ieku X . W  związku z dziejami Niemiec za dynastii saskiej 
dowiadujemy się w formie najbardziej lakonicznej, że po H enryku I, k tó ry  się



152 Kazimierz Tymieniecki

oparł Węgrom na wschodzie, następca jego Otto I  „podbił Polskę i  Czechy'’. 
Zaraz dalej czytamy w jednym zdaniu podrzędnym, że Polska (oczywiście pod­
bita) została związana z areybiskupstwem magdeburskim, w Pradze (więc nie 
w Polsce) powstało biskupstwo i Otto I  zmusił do nawrócenia się kró la  duń­
skiego. I  więcej nic zgoła. Proszę się domyślić z tego co następuje: że w Polsce 
istniało wówczas państwo, które współczesny podróżnik żydowski z muzułmań­
skiej Hiszpanii, bawiący na dworze Ottona I, Ibrahim  ihn Jakub, nazywa naj­
większym państwem słowiańskim i rozwodzi się o jego potędze, a nic nie w ie
0 podbiciu tegoż państwa przez cesarza. Że państwo to posiadało swą dynastię
1 swego władcę, którego współczesny kron ikarz saski W idukind nazywa królem 
w wyraźnym odróżnieniu od innych książąt słowiańskich. Nazywa go też przyja­
cielem cesarskim, gdy współczesnych znacznych książąt obodryckich określa 
jako „subreguli” , wyraźnie podkreślając ich zależność od Niemców. Że żadne 
źródło współczesne nic nie wie o wyprawie Ottona I  przeciw k ró low i Mieszkowi, 
a tym bardziej o jego „podbiciu” , a ty lko  późniejszy i mylnie ekscerpujący 
W idukinda Thietmar z Merseburga przypisuje margrabiemu Geronowi poddanie 
Mieszka zwierzchnictwu cesarza, jakko lw iek to jest wyraźnie sprzeczne również 
z późniejszymi faktami, takim i ja k  ubieganie się o przyjaźń z Mieszkiem 
W okresie jego drugiego małżeństwa z Niemką Odą (979—80) i  małoletności 
Ottona I I I .  Że Kościół polski nie by ł nigdy zależny od Magdeburga, a wersja
0 tym powstała z późniejszych nieprawnych zabiegów tegoż Magdeburga (Paul 
Kehr), i że posiadał własną swą organizację, najpierw misyjną, powstałą zaraz 
po nawróceniu, a ostatecznie stabilizowaną i  rozwiniętą bezpośrednio przed 
rokiem 1000 w postaci własnej kościelnej p row incji ze stolicą w  Gnieźnie, 
z przyszłym uznanym w Kzymie królestwem polskim ściśle związanej, a także 
że o udziale cesarza Ottona I  czy kościoła magdeburskiego w nawróceniu Polski 
żaden ślad nie pozostał. W  k ilk u  więc słowach wytworzyć tyle nieporozumień
1 spowodować konieczność ty lu  sprostowań, a jednocześnie z taką beztroską 
przekreślić wszelki sens, którego się zupełnie nie podejrzewa, h is to rii całej 
znacznej części środkowo-wschodniej Europy, to w istocie wywołać może zdu­
mienie, ale nie w znaczeniu aprobującym.

W dalszym ciągu też wszystko, co mniej lub więcej przypadkowo wypada 
spod jego pióra, a dotyczy tej samej połaci Europy, jest równie nieodpowiedzialne 
i  fałszywe. Autor nie podejrzewa zupełnie związku miast nad Bałtykiem, od‘ 
ujścia Odry do ujścia W is ły , z tymże państwem Mieszka I, o którym  już relacja 
Ibrahima (w wersji znanej z al-Kazwiniego) wyraźnie mówi, że leży nad 
morzem, a w ostatnich latach rządów tegoż Mieszka stwierdza to regest kan­
celarii papieskiej (zaczynający się od słów „Dagone iudex” ). Znaczenie związków 
wybrzeża bałtyckiego z zapleczem posiadało też pod względem gospodarczym 
większą doniosłość aniżeli dość niepewny, przynajmniej co do swej istałości 
i rozmiarów, udział w lądowym handlu na szlaku azjatyckim. Nie przeczymy 
natomiast wielkiego wpływu Bizancjum na szlaku Dniepr-Wołchow. Tylko  że 
gospodarczemu rozwojowi tych stosunków nie dorównywał wpływ  polityczny. 
Powstanie świadomej sukcesji politycznej Bizancjum na obszarach' Rusi należy 
do epoki znacznie późniejszej. Morska atrakcja Bizancjum dotyczyła więc w X



Nieznany kraj 153

czy X I  w. tylko strony gospodarczej i kultura lnej. Szlak rzeczny na północ miał 
też lądowe odgałęzienia, z których szczególne znaczenie posiadała droga przez 
Kraków do Pragi uczęszczana jeszcze w początkach X I I  w. To zresztą nie 
zmienia znaczenia szlaku głównego. Ogólna ocena znaczenia miast dla rozwoju 
Rusi w tej epoce, będąca przedmiotem sporu naukowego wśród uczonych rosyj­
skich i ukraińskich (ostatnio w sformułowaniu B. Grekowa), nie da się przecież 
utrzymać w tym krańcowym sformułowaniu, jakie znajdujemy u J. Pirenne’a 
a przed nim też u H. Pirenne’a w  jego „Les villes du moyen âge” . Rolnictwo 
u nie handel było mimo wszystko głównym czynnikiem rozwoju gospodarczego 
Rusi k ijow skie j (B. Greków), a przez to Ruś zbliżała się do innych krajów 
słowiańskich. Stąd i późniejsze obniżenie znaczenia szlaku handlowego Dniepr- 
W olch o w pod naciskiem turskich ludów koczowniczych nie może być porównane 
z dezurbanizacją niektórych połaci o dawniejszej cyw ilizacji śródziemnomor­
skiej w okresie wcześniejszym.

Podejście do zagadnień czarnomorsko-bałtyckich nie wywołuje tych zasad­
niczych zastrzeżeń jak poprzednio w odniesieniu do Europy środkowo-wschod­
niej. Po kró tk ie j serii w ielkich błędów i  nieporozumień w sprawie tej Europy 
następuje o niej zupełne milczenie. W  istocie z tak dalece nie wystarczającym 
zapasem wiadomości, w dodatku prawie całkowicie mylnych i  nie stwarzających 

żadnym razie dostępu do zagadnień istotniejszych, trudno było coś zrobić. 
Na mapie dróg handlowych ok. 1020 r. obszar ten nie znalazł w  ogóle uwzglę­
dnienia (wspomniana droga z Pragi przez Kraków  na Ruś), ale ze względu na 
Swe centralne położenie nie dało się go z mapy usunąć. Pozostaje więc białą 
Plamą mimo istniejących możliwości związania go z systemem dróg handlowych 
na wschodzie. Na tym samym obszarze wyznaczone granice polityczne są również 
^  dużej części błędne i to zawsze z tą samą nieświadomą chyba tendencją po­
mniejszenia i  poniżenia „nieznanego k ra ju ” . Oparcie w pewnym punkcie granicy 
Wschodniej o W isłę wypadło może z nieostrożnego rozmachu rysownika. Na 
zachodzie błędy są wyraźne, gdyż potwierdzone napisami w  granicach wytknię­
tych. Marchie w r. 1020 nie sięgały środkowej Odry, a według niemieckiego 
-Atlasu historycznego Sprunera (por. zwłaszcza dawniejsze wydania, choć wobec 
grubości błędów i nowsze, już „poprawione” ,, wystarczą) polska ziemia lubuska 
bezpośrednio przed połową X I I I  w. sięgała prawie pod B erlin  późniejszy (w daw- 
mejszych wydaniach może zachodzić wątpliwość, po której stronie granicy 
miejscowość tę należałoby na mapie pomieścić). Na północy gruba lin ia  dzieląia 
całe Pomorze od Polski jest również fałszywa dla r. 1020, a nigdzie w całym 
dziele nie znajdziemy podstawy dla przeprowadzenia poprawek również dla lat 
Wstępnych, w szczególności dla pierwszej części X I I  w. Wbrew prawdzie histo- 
r ycznej Polska dla J. Pirenne’a nie jest państwem bałtyckim, a z błędu tego 
^57nika cały szereg innych w traktowaniu tego kra ju.

„W ie lk ie  prądy h is to rii”  nie dotarły do środkowo-wschodniej Europy od 
strony wschodniej. W  znaczeniu gospodarczym i politycznym zw iązki te jednak 
mtniały i  nie pozbawione by ły  nawet doniosłości przynajmniej lokalnej, ty lko 
Ze niekoniecznie należy je rozumieć tak jednostronnie, jakby to w ynikało z za­



154 Kazimierz Tymieniecki

patrzenia się autora w przewagę czynnika morskiego nad kontynentalnym. 
Wobec tego, w  myśl tej samej koncepcji, musiały one chyba przyjść od zachodu. 
W  takiej koncepcji myśl zasadnicza zdaje się być nawet słuszna, byleby tylko 
nie wpaść w przesadę. W przedstawieniu autora uzależnienie dziejów Europy 
środkowo-wschodniej przybiera rozm iary wręcz karykaturalne. Po przerzuceniu 
dopiero długiego szeregu rozdziałów dochodzimy znowu do „zapomnianego 
k ra ju ” , ażeby się dowiedzieć rzeczy, które wprowadzić nas mogą ty lko w po­
ważne zakłopotanie.

Rozdział, noszący ty tu ł „ludy  środkowej Europy wobeo ekspansji niemiec­
k ie j” , sam przez się mógłby być więc zachęcający — pomijamy już to, że 
zainteresowanie tym i ludami jest ty lko  fragmentem dziejów „świętego cesarstwa 
germańskiego”  (nieszczęsna nazwa tak powszechnie źle rozumiana, a w tym 
okresie zupełnie anachroniczna) — gdyby nie to, co się pod nim kryje. Na 
pierwszy ogień idą Polacy na 18 wierszach, która  to bardzo skromna liczba 
pozostaje w jaskrawej dysproporcji do nagromadzonych błędów i  przykrych nie­
porozumień. Znajdujemy tu poprzednio pominięte wiadomości o Piastach, jako 
dynastii wyrosłej z naczelników plemienia Polan, i  o Kościele polskim. W  trze­
cim już jednak zdaniu dowiadujemy się niespodzianie, że cesarz Otto I I I  od­
dzie lił Kościół polski od arcyhiskupstw niemieckich, od których najpierw zależał, 
i  w r. 1205 (!) przyznał Bolesławowi ty tu ł kró la. Chochlik d rukarski jest w tym 
wypadku szczególnie złośliwy. Ponieważ fakt sam jest podany w związku 
z dziejami późniejszymi, mniej przygotowany czytelnik nie domyśli się nawet, 
że chodzi tutaj o omyłkę 200 lat. Autor, k tó ry  tak zlekceważył „nieznany k ra j”  
w dziejach w. X , a przypomniał sobie o nim w związku z dziejami w. X I I I ,  
poniesie za to współodpowiedzialność z niedbałym zecerem.

Nie tak łatwo jest zresztą orzec, co w  zdaniu powyższym jest nieporozumie­
niem, a co własnym zdaniem autora. Omyłka w dacie byłaby łatwiejsza do zro­
zumienia, gdybyśmy przyję li, że chodzi tutaj o przestawienie, mogące się przecież 
zdarzyć, dwu cy fr środkowych. W  takim razie otrzymalibyśmy datę 1025, która 
istotnie odpowiada dacie koronacji królewskiej, z zastosowaniem rytua łu  kościel­
nego, Bolesława Chrobrego. T y lko  że Otto I I I  by ł już od ćwierć wieku wówczas 
w grobie. Wydaje się więc, że autor nie rozróżnia daty r. 1000, gdy Otto I I I  był 
gościem Bolesława Chrobrego, od r. 1025, gdy tenże Bolesław Chrobry się koro­
nował. Można by wreszcie .salwować autora przypuszczeniem, że zdanie jego 
odnosi się właśnie do r. 1000 i nie dotyczy koronacji, lecz zgody na koronaęję- 
To miałoby nawet oparcie w pewnych faktach i w  części lite ra tury. A le w tym 
samym zdaniu, jak  również i  poprzednio, zdradza nasz autor tak zupełną niezna­
jomość nie tylko lite ra tu ry  i źródeł, ale zasadniczych nawet problemów w  sprawie 
stosunku Kościoła polskiego do niemieckiego, że trudno go posądzać o wysoce 
subtelne odróżnienie problemów państwowych tegoż kra ju . W  rezultacie otrzy­
mujemy po prostu niedorzeczność składającą się z pomylonych dat i faktów. Nie 
stronie przeznaczonej, zawsze bardzo oszczędnie, dziejom nie poznanego kra ju.

W dalszym ciągu czytamy: „plemiona polskie tw orzy ły  w tym momencie 
rodzaj ( u n e  s o r te )  imperium, rozciągającego się od Odry do Dniestru. B y ł to



Nieznany kraj 155

tw ór efemeryczny, k tó ry nie m iał przeżyć swego naczelnika” . Podnosimy z uzna­
niem, że autor dostrzegł tym razem wielką rozległość tego państwa. Nie będziemy 
wypominać autorowi, że w południowym odcinku państwo to sięgało nie Odry, 
lecz Łaby — przez czas k ró tk i nawet daleko poza Łabę, tj. całkiem na południu, 
ale to zupełnie pomijamy — a w  północnym odcinku nie sięgnęło Łaby tylko 
z powodu rozpaczliwego oporu miejscowych pogan słowiańskich, którzy językiem 
i  obyczajem b y li zupełnie podobni do tych plemion, które tw orzyły imperium Bo­
lesława. Z punktu widzenia h is to rii powszechnej nie jest to może zupełnie bez 
znaczenia, że istn ia ły  jednak realne podstawy tworzenia wielkiego państwa za­
chodnich Słowian, a możliwość tę dostrzegał już przed stu la ty niemiecki h istoryk 
Ryszard Roepell.

Więc „efemeryczność”  tego państwa, jeżeli w  istocie miała miejsce, nie była, 
że się tak wyrazim y „przyrodzoną” , lecz „nabytą” . Przeszkody w tworzeniu pań­
stwa są zresztą jak  na dłoni. Szesnaście lat, z k ró tk im i dwiema przerwami, walk 
niemiecko-polskich, trudnych i bardzo zajadłych, mówią chyba same za siebie. 
Autor zdaje się jednak o nich zupełnie nie wiedzieć i  dlatego tak łatwo rzuca 
swój „efemeryczny”  frazes. W tym wypadku protestuję nie jako h istoryk po­
wszechny i syntetyk, lecz jako „erudyta” , we francuskim tego słowa znaczeniu, 
a więc k ry tyk  i  znawca źródeł historycznych. Dopóki liczba źródeł o Słowianach 
hyła znikomo mała, a one same skąpe w wiadomości, opuszczenie ich ro li w dzie­
jach powszechnych mogło mieć uzasadnienie. Choć skromne, nawet początki 
ffiogą mimo wszystko zainteresować ze względu na liczbę i znaczenie późniejsze 
Słowian. Do czasów Bolesława Chrobrego mamy jednak obfitą w szczegóły k ro ­
nikę Thietmara z Merseburga. Sam był największym wrogiem polskiego Bole­
sława, pomimo to zostawił mu w swym dziele trw a ły  pomnik. Obok cesarza 
Henryka I I  Bolesław jest najczęściej występującą osobą w tej kronice. Jak blado 
i  mało interesująco występują zaś dzieje zachodu w tym okresie! Poza samym 
Rzymem jedynie na słowiańskiej peryferii dzieją się w tym czasie rzeczy wielkie. 
A nie o jakąś wyjątkową indywidualność ty lko  chodzi w tym wypadku. Przecież 
za Mieszka I, o jedno pokolenie wcześniej, państwo polskie było już prawie 
równe siłą i wielkością. Ty lko  że o tym wszystkim nasz autor nie posiada nawet 
Podręcznikowych wiadomości.

Nowy dowód na to znajdujemy zaraz niżej w tym samym niefortunnym 
ustępie. Mniejsza już o sąd o samym królestwie, k tó ry  ujawnia słabą bardzo 
orientację w stosunkach społecznych Słowian, Mechanizm późniejszej Polski 
dzielnicowej przedstawiony jest w  sposób okazujący nieznajomość nawet pod­
różn ikow ych  wiadomości. Władza miała się skupiać przy „wojewodzie”  (pala­
dynie) krakowskim, k tó ry  uznał się wasalem Rzymu i  znalazł pomoc w rządzeniu 
krajem wśród kleru, jako jedynej siły, która mu dopomogła w rozszerzeniu 
Władzy. Ów „wojewoda”  wygląda na żart autora, gdyż składacz nie mógł już 
w tym wypadku zawinić. Znajomość przedmiotu w  obu wypadkach równa, to 
znaczy żadna. Okoliczności towarzyszące legendarnemu palatynowi, k tó ry tak 
chytrze posłużył się kierem, również postawione do góry nogami. Nie ma tam 
ani w a lk i kościelno-politycznej z początku w.. X I I I ,  ani ro li Kościoła z połowy 
Mulecia. •



156 Kazimierz Tymieniecki

W  późnym średniowieczu państwo polskie nie było państwem „senioria lnym ” , 
lecz państwem stanowym. Jest to różnica bardzo poważna. Na ty tu ł państwa 
stanowego zasłużyło nie tylko formalnie, lecz i faktycznie. Od X IV  w. walka 
z dzielnieowością i książętami dzielnicowymi prowadzona jest w znacznej mierze 
siłami stanow-ymi. Monarchia stanowa reprezentowana jest przez obydwa nor­
malne, również na zachodzie, w tym wypadku czynniki, to znaczy kró la i  stany.

Pogląd na kolonizację niemiecką w Polsce nie zbliża zupełnie czytelnika do 
tego zagadnienia. Autor jest w tym wypadku bardziej niemiecki niż sami Niemev. 
Poważnych zmian społeczno-gospodarczych, które się dokonują w społeczeństwie 
polskim, nawet się nie domyśla.

Zadziwiający jest przy tym zupełny brak zmysłu historycznego, gdy chodzi 
o ten nieszczęsny kra j. Właściwie nic się tutaj nie dzieje w ciągu tysiącletniej 
h is to rii. Zasłyszany jakiś frazes z całą niefrasobliwością stosuje się do wszyst­
kich epok. Przykładem tego owa „burżuazja pół-żydowska i  pół-niemiecka” , 
o której słyszymy „w  Polsce i na Śląsku”  od końca średniowiecza. To zbytnie 
chyba uproszczenie. O tych rzeczach pisano już wiele i dyskutowano, ale nie na 
poziomie owego palatyna krakowskiego, k tó ry  organizował Polskę dzielnicową.

Pogląd na naszego Kazimierza Wielkiego i jego epokę wydedukowany z ta­
kich samych frazesów i przesądów. Nie Kazim ierzowi zabrakło oparcia w mie­
szczaństwie, lecz mieszczaństwo było usilnie popierane przez króla, a to w sensie 
przede wszystkim gospodarczym. Pogląd autora na tę epokę kształtuje się głóvr- 
nie na podstawie późnej i  fałszywej legendy o „k ró lu  chłopków” . W  rozwoju 
społecznym Polski nie mogło się nic dziać, gdyż samego tego ustro ju autsr 
w ogóle nie dostrzega, a wystarcza mu w zupełności to, co zasłyszał o późniejszej 
znacznie epoce. Żydzi za Kazimierza Wielkiego handlem prawie się nie zajmo­
wali, gdy autor sądzi, że mieli w nim monopol, a także i  w  wykształceniu. Żydzi 
zachowali zawsze w swym środowisku oświatę książkową, ale rozdział z nauką 
chrześcijańską był w Polsce taki sam jak i we Francji. Uniwersytet w Krakow ie 
był bądź co bądź drugi w Europie środkowej, a przedtem jeżdżono na wyższe 
uczelnie do Francji a w X IV  w. głównie do Włoch. Czy autor nie wie, że oto­
czenie Kazimierza Wielkiego składało się z „Bolończyków” ? Na grupie tamtych 
„servi camerae”  oczywiście nie można było budować ustroju królewskiego, ale 
sama ta uwaga jest rozbrajająco naiwna. Przejścia do nowej epoki jagiellońskiej 
autor nie mógł wyczuć ani zrozumieć, skoro sądził, że jedynym zadaniem szlachty 
było zburzenie dzieła Kazimierza. Wiemy, że w najważniejszych sprawach poli­
tycznych było wprost przeciwnie, a pogląd taki opiera sżę na wcale ładnej b ib lio­
tece, gdyż właśnie o tych rzeczach dużo już pisano. Jedyne rozsądne zdanie znaj­
dujemy o monarchii Andegawenów w  Polsce i Węgrzech. Ale dotyczy to tylko 
Andegawenów, gdyż społeczeństwa i w tym wypadku autor nie zna. Nie uważał 
też za stosowne zapoznać się z poszczególnymi przedstawicielami tej zachodniej 
dynastii w Europie środkowej, i to w tej chociażby mierze, ażeby oszczędzić sobie 
kompromitacji. Córką Ludw ika andegaweńskiego, która poślubiła Jagiełłę, była, 
według autora, Elżbieta (!) . Tego rodzaju kw ia tk i mnożą się na każdej niemal 
stronie przeznaczonej, zawsze bardzo '':zczędnie, dziejom nie poznanego kra ju. 
Dość było jednak miejsca, ażeby „Elżbietę”  dwukrotnie powtórzyć.



Nieznany kraj 157

W r. 1466 odzyskane Pomorze nazwano Prusami „wschodnim i” . To omyłka 
korektorska. Brak zupełnie wzmianki o nowej sytuacji prawno - państwowej 
Pozostałych Prus krzyżackich, a to jest większą luką w obrazie całości stosun­
ków. Gorzej jeszcze, że autor nie daje jakiegoś wyjaśnienia powstania wielkiego 
Państwa Jagiellonów, które było największym państwem ówczesnej Europy. Tym 
bardziej musi to razić każdego historyka pochodzącego z środkowo-wschodniej 
Europy, że literatura naukowa o tym przedmiocie jest ogromna i stojąca na w y­
sokim poziomie co do wyzyskania źródeł historycznych, że wymienimy tylko nie­
których, jak Smolkę, Ha'eckiego. Kolankowskiego, Kutrzebę, F ija łka, Papeego, 
Paszkiewicza Łowmiańskiego i in. Wraz z krajem i literatura naukowa pozostaje 
Pie ty lko nie znana, ale nawet nie przeczuwana1). A  to tym gorzej, bo ośmiela 
do wygłaszania sądów, które ignorancją i zarazem tupetem przewyższają wszy­
stko, co sobie można wyobrazić.

Czytamy więc, że państwo polskie było wprawdzie „niezmierzone”  i  rozcią­
gało się od Morza Bałtyckiego do Czarnego ale było państwem kontynentalnym 
(„te rrien” ) — na co zgoda, ale z ograniczeniami w czasie, których śladów we 
Wcześniejszych partiach książki nie znajdziemy tak w tej sprawie, jak w wielu 
•nnych — i było ty 'ko  „połączeniem seniorii bez związku między sobą, które 
tw orzyły tyleż małych księstw suwerennych” . To fałszywe aż do podstaw. Polska 
była państwem stanowym, w którym  rządził k ró l i stany, a nie związkiem ,,se- 
P io rii”  czy „księstw suwerennych” , których w Polsce już nie było, z wyjątkiem 
dzielnicowego Mazowsza i naprawdę efemerycznych księstw litewskich i rus­
kich, które w samym początku okresu Jagiellonów, głównie dzięki akcji jedno- 
czącej Witolda, zostały inkorporowane do litewskiej części państwa. Ta w ten 
sPosób uzyskiwała podobną jednolitość ustrojową co część polska, od której już 
w tym okresie przejmowała najważniejsze swe instytucje.

Zupełnego braku orientacji w stosunkach polskich dowodzą również dalsze 
Uw&gi. Autor sądzi, że poza dawnymi miastami ruskim i, choć upadłymi, które 
zostały przyłączone na wschodzie, nie było w Polsce ani miast, poza rezydencją 
królewską w Krakowie, ani mieszczaństwa poza tym, które tw orzy li Żydzi dzier- 
Zi)cy w swych rękach handel kra ju, zresztą bardzo mało rozwinięty. Pól tysiąca 
at, od X  do X V  w., nie posiada dla autora żadnego znaczenia. W  X V  w. życie 
landlowe skupiało się nie na wschodzie — miasta ruskie, niepodobne zresztą 

Zupełnie do tych na zachodzie, przeszły w posiadanie państwa Jagiellonów w sta- 
iiie całkowitej ru iny  — lecz na zachodzie. Kraków był wielką rezydencją kró- 
ewską ale był także tętniącym życiem handlowym miastem, które nie ustępowało 

żr,dnemu z miast środkowej Europy. Kupiectwo było jeszcze w tym okresie wy­
r ż n ie  chrześcijańskie, poza jedynie L itw ą  i ziemiami ruskim i. Jeżeli k ró l polski 
Dle miał stałej arm ii, nie powinno nas to dziwić, skoro pierwsi francuscy ,,les

darmes”  Karola V I I  do tej właśnie należą epoki. Nazwanie tegoż polskiego 
róla „pierwszym ze szlachty”  jest równie śmiałym jak nieścisłym, i to zarówno 

bod względem ustrojowym jak społecznym. Jest wzmianka o zebraniach repre-

_ ’ ) Nawet kró tk ie  podręczniki istniejące w  języku francuskim (Halecki, So-
l6ski, Grappin) mogłyby ustrzec autora od niejednego błędu.



158 Kazimierz Tymieniecki

zentacyjnycb (stanowych), ale również nieścisła i  nie umieszczona zupełnie 
w czasie. Chronologia Piastów i Jagiellonów tak dalece mgławicowa, że można 
by myśleć, iż Piastowie jeszcze w  X V  w. rządzili Polską.

W  dziejach X V I w. nie wydaje się słuszną uwaga, że życie międzynarodowe 
ograniczało się ty lko  do kra jów  zachodnich. Stosunki Zygmunta Starego z Ka­
rolem V i jego niezaprzeczony za granicą autorytet stanowczo temu przeczą. 
Oczywiście, że każda grupa państw posiadała oddzielne swoje problemy poli­
tyczne. Brak udziału w problemach politycznych zachodu nie dowodzi, że nie 
było własnych problemów lub że te by ły  bez znaczenia. W  dziejach ku ltu ry  od­
najdujemy Kopernika. Środowisko, z którego wyrósł jako uczony, potraktowano 
jednak jednostronnie. Wiedzę swą bowiem zdobył już w Krakowie.

W  dziejach reformy jest wiadomość o sekularyzacji Prus przez Albrechta 
brandenburskiego, ale brak wiadomości o hołdzie krakowskim , k tó ry  politycznie 
jest niemniej doniosły. Autor nie zauważył ro li reformacji w Polsce i  krajach 
sąsiednich, a to by go ustrzegło od jednostronności pewnych później wygłasza­
nych sądów. Jest ty lko wzmianka o akcji jezuitów w tych krajach, choć nie 
domyślamy się podstaw tej akcji. W dobie nowożytnej katolicyzm nie tw orzył 
jedynej więzi wewnętrznej w  Polsce, skoro aż do wojen szwedzkich z połowy 
X V I I  w. protestanci znajdowali się wszędzie na najwyższych stanowiskach- 
Pojęcie ,,wyspy kato lickie j’ jest dopiero efektem końcowym, a nie podstawą. 
W tym wypadku raz jeszcze wszystko jest pomieszane ze sobą, a więc przyczyny 
i skutki. Jezuici w pewnym okresie odegrali dość znaczną rolę, głównie w spra­
wach wychowania i oświaty, ale oświadczenie, że oni dopiero przynieśli do Polski 
kulturę, która związała ją z zachodem, jest zabawnym nieporozumieniem. P o li­
tycznie jezuici w Polsce nie odegrali tej ro li i nie posiadali tego wpływu, jak np. 
w krajach habsburskich, a ich stosunki zagraniczne budziły raczej uprzedzenie 
i obawy nawet w pewnych kołach katolickich. Pogląd, jak w idzimy mocno nie­
dokładny, naszego autora na rolę katolicyzmu w Polsce, jak  zawsze bez uwzględ­
nienia epok, wyrastał z zupełnego niezrozumienia i  nieznajomości ustroju pol­
skiego, w którym  dostrzegał najwyżej pewne końcowe i wyraźnie już rozkładowe 
cbjawy i te dość lekkomyślnie przenosił na całość dziejów. W  braku — w m yl­
nym przekonaniu autora — wszelkiej realnej w ięzi ustrojowej należało czymś 
zapełnić powstające , vacuum”  i  do tego posłużył właśnie katolicyzm. Wzajemny 
stosunek ustroju i wyznania został więc zupełnie mylnie uchwycony.

Wzmianka o Henryku Walezjuszu, wybranym w Polsce przeciw Habsburgom, 
wtrącona w związku z dziejami zachodnimi, wyjątkowo nie zawiera grubszych 
rieporozumieó. W dziejach dalszych spotykamy nowe błędy, chyba korektowe 
(Stefan Batory przed elekcją księciem polskim !), i to samo pomieszanie rzeczf  
podstawowych wraz z nieścisłością w sformułowaniach.

W yjątkowo czytamy sąd przychylniejszy o polityce ostatnich Jagiellonów, 
którzy przez faktyczną dziedziczność królestwa doprowadzili do ciągłości naro­
dowej po lityk i. W tym wypadku, może nieświadomie, zbliża się do poglądów 
większości polskich historyków. .W ie też coś o eksporcie zboża w dobie nowo­
żytnej i jego wpływ ie na stosunki społeczne, a nawet o podobieństwach społeczno- 
gospodarczych z Niemcami północnymi, Ho uchwycenia zmian ustrojowych nie



Nieznany kraj 159

Pomogło mu to jednak zupełnie. Miasta dla niego nie istnieją, a przynajmniej 
mieszczańska ludność chrześcijańska, co jest fałszywe. Mimo utraty politycznego 
op ływ u  miasta rozw ija ją się jeszcze gospodarczo, i to aż do wojen z połowy 
X V I I  w. Można mówić nawet o pomyślnym rozwoju przemysłu polskiego w X V I 
i Początkach X V I I  w., k tó ry  zaspokaja większą część potrzeb miejscowych. Życie 
miejskie traci ty lko  dalsze zw iązki międzynarodowe, ale bardziej ujednolica się 
Wewnętrznie. Wszystko to jest możliwe do pogodzenia z przewagą elementów 
Agrarnych w państwie.

W  polityce zewnętrznej okresu elekcyjnych kró lów  odnajdujemy strzępy 
kierunków i  wpływów, .głównie tylko zewnętrznych, ale wszystko to jak  gdyby 

krzyw ym  zwierciadle ze zmianą więc proporcji a przez to i samej rzeczywi­
stości. K ra j nieznany pozostaje takim w dalszym ciągu. Ważna w tym okresie 
Polityka wobeo Moskwy (Zygmunt I I I  Waza) w swych wynikach była z pew­
nością niepomyślna dla obu kra jów, ale wspomnienie ty lko  inwazji z pominięciem 
szerokich politycznych horyzontów Zamoyskiego i Żółkiewskiego daje obraz 
mimo wszystko jednostronny. Tylko  że te polityczne prądy nie wychodziły 
z obozu monarchicznego. Jeżeli by ły  one nawet znane autorowi, to nie zw róciły 
jogo uwagi. Powtarzające się przejaskrawienia i  nieścisłości zwalniają nas od 
satrzymywania się nad nimi. Zauważymy tylko, że stopień rozwoju monarchizmu 
r,ie jest mimo wszystko równoznaczny ze stopniem rozwoju samego państwa, 
0raz że ustroje monarchiczne przechodziły również okresy swego kryzysu, jak 
to w istocie było w Moskwie po Iwanie IV . Polska znajduje jeszcze miejsce 
W barierze przeciw potędze ottomańskiej.

W  związku z wojną trzydziestoletnią wiadomości o Polsce stają się licz­
niejsze (sojusz z Habsburgami, stosunek do Szwecji i Moskwy), a’e w charak­
terystyce tego k ra ju  autor wraca i później do tych samych mocno nieścisłych 
lub wręcz błędnych sformułowań. Sądzimy, że uprzedzenia autora sięgają bardzo 
daleko w przeszłość. Nawet charakterystyka stanu społecznego dawnych Ger­
manów i Słowian potraktowana jest krańcowo różnie — z większym optymizmem 

stosunku do pierwszych — mimo braku często-do tego istotnych podstaw. Nie 
dostrzega też zupełnie późniejszych związków części Słowian właśnie z zacho­
dem, a tym bardziej nie umie tych oczywiście ocenić. Ta część Europy pozostaje 
więc w gruncie rzeczy krajem najmniej znanym i rozumianym krajem, którego 
uie usiłu je się nawet zrozumieć, ograniczając się chętnie do przyjmowania pozy 
Wyższości i  lekceważenia, choć tej się nie stosuje wobec innych obszarów i kon­
tynentów.

W  przełomowym okresie tworzenia się zaborczych absolutyzmów Branden­
burgia - Prusy spotkała się jedynie z pewnymi słowami k ry tyk i, zapewne zasłu- 
ż(Jnie. ale z pominięciem faktu, jak dalece był to ustrój naśladujący właśnie wzory 
Schodnie. W  tych czasach rozpoczynającego się upadku autor więcej miejsca 
hoświęea wypadkom w Polsce.

Wstępem do pierwszej wojny północnej jest powstanie Kozaków na Ukrainie. 
®^dzę, że i  w tym wypadku autor nie ma szczęścia w łączeniu wydarzeń. W łady- 
sławą IV , k tó ry  przygotowywał w ielkie plany wojenne przeciw T u rc ji i uchodził 
Powszechnie za wielkiego przyjaciela Kozaków, potrzebnych mu w tej imprezie,



160 Kazimierz Tymieniecki

uczynił zaprzysiężonym ich wrogiem. Polityczne sprawy, wbrew również auto­
row i, jeżeli m iały jakiś w pływ  na wybuch powstania, to ty lko w formie zanie­
chania powyższych projektów. Przyczyny wewnętrzne powstania rozumie rów­
nież nieściśle.

Polskie liberum veto nie było nigdy przywilejem wydartym kró low i przez 
szlachtę, lecz zwyczajem nadużywanym w związku z zamąceniem wewnętrznym. 
Na gruncie samej Polski charakter walk relig ijnych przybrały dopiero wojny 
szwedzkie. W  związku z pokojem andruszowskim (1667) wzmianka o K ijowie, 
jako największym mieście królestwa, jest zabawnym nieporozumieniem W X V I I  
wieku K ijów  był ośrodkiem re lig ijnym  (unickim i prawosławnym), ale znaczenia 
handlowego nie posiadał.

W gasnących już blaskach dawnego znaczenia Polska doczekała się niespo­
dzianie jedynych bodaj słów uznania w całej tej książce, w związku z wyprawą 
Jana Sobieskiego pod Wiedeń w obronie zagrożonego Wiednia, A ustrii i chrze­
ścijaństwa, za swe rycerskie cnoty odwagi i poczucia honoru. Czy pomoc udzie­
lona Leopoldowi I pociągnęła za sobą pomyślne następstwa polityczne, o czym 
tyle razy już wątpiono, autor nie mówi.

Następują potem czasy drugiej wojny północnej za Augusta I I  i czasy roz­
poczynającego się upadku Polski, którym, jak  zwykle w dziejach autorów 
zachodnich, najwięcej zostawia się miejsca (om yłki w datach i mapie, s. 551), 
mimo powstającej stąd dysproporcji między przyczynami wzrostu i  przyczynami 
upadku. A utor nie pomija ro li odrodzonego patriotyzmu polskiego, pomija nato­
miast zupełnie odrodzenie gospodarcze i bardzo niewiele potrafi powiedzieć o od­
rodzeniu intelektualnym. Na tym kończymy nasz przegląd.



f i c h a i  Straszewski

CESKE POHANSTVl

Dzieło, o którym  mamy mówić, nie jest opracowaniem czeskiej pogańskiej 
Mitologii. T y tu ł jego tłumaczy się inaczej. Autorow i przyświecała myśl zbadania. 
t&z jeszcze, gdzie należą postacie bajecznych dziejów Czech, a nawet niektóre 
^czesnohistoryczne postacie. Czy jest w nich jakieś jądro prawdy, jakaś przez- 
'egendy i  k ron ikarzy przetworzona treść historyczna, czy też należy zaliczyć 
le do ogólnoludzkiego skarbca ludowych podań i mitów. O jakie postacie chodziło 
fu torow i? Nie ty lko o praojca Czecha, o K roka i  jego trzy  córki, Każę, Tetę 
) Libuszę, o Przemyśla Oracza i jego bajecznych następców, ale również o takie 
lóż za historyczne uchodzące postacie, jak  Bofivoj, św. Ludmiła, św. Wacław, 
a Poniekąd i o takie, jak  św. C yry l i Metody, i św. Wojciech. Oczywiście autor 
tUe stawia kwestii historyczńośei K roka i  św. Wacława zupełnie na równi, ale 
«dyby pójść za filiac ją  myśli autora, to należałoby cały dziewiąty i  część dziesią- 
h'go w ieku uznać za bajeczne dzieje Czech i w następstwie przy ich badaniu 
losować metody właściwe raczej prehistorii niż h istorii. Punkt ciężkości prze- 
sónąłby się z badania kron ik  i  tekstów do badań terenowych i wykopaliskowych,. 
n Przedmiotem badań stałyby się nie tyle wydarzenia historyczne, co kultura 
M e j historia. A utor w jednym miejscu (s. 209) mówi!, że chodzi o pogląd na 
Pierwsze trzy  w ieki h is to rii czeskiej. Dorozumieć się można, że chodzi o oczy- 
8zczenie je j z m itów i  legend, z jednej strony a o właściwą interpretację tych 
n,itów i  legend z drugiej strony. Pogańskie i  bajeczne dzieje Czech uległyby 
Przedłużeniu kosztem ery uważanej dotąd za wczesnohistoryczną. Zdaje nam 
siQ. że w ten sposób należy rozumieć ty tu ł książki.

Książka poprzedzona jest przedmową znanego i  cenionego historyka, prof. 
(La Otakara Odloźilika. W  przedmowie prof. Odlożilik zestawia książkę Kalandry 
a Pracą prof. Chaloupeckiego (1939) i z prawie jednocześnie z książką Kalandry 
’ •yszłą pracą Rudolfa Urbanka. Obie te prace są częściowo poświęcone temu 
s®niemu zagadnieniu. Prof. Odlożilik zaznacza jednak, że Kalandra poszedł dalaj 
tL li dwaj drudzy badacze. Nie ograniczył się do krytycznego zbadania najstar- 
Szych czeskich źródeł, ale w oparciu o szeroką znajomość naukowej lite ra tury 
'ónych narodów pokusił się o własną interpretację czeskich podań i  legend. Jest 
w tym nader krytycznym  podejściu do wczesnych dziejów własnego narodu bez­
b łę d n o ś ć  badacza, k tó ry  nie cofa 3ię przed z dawna uświęconymi tradycjami, 
^ólandra przewidując zarzuty, które mu będą czynione, powołuje się na zdanie 

• K . Chestertona, że „ty lk o  ten pozwala swemu patriotyzmowi fałszować

rv,. *) Z a v i i  K a l a n d r a :  Ćeske Pohanstvi. S predmluvou prof. dra Otakara 
óloźilika. NakladatelsM F r. Borovy. Praha 1947. S, 556.

z ycie i  M yśl



162 Michał Straszewski

historię, czyj patriotyzm zależny jest od h is to rii”  (s. 209). Prof. Odlożilik nie 
sądzi, żeby obraz wczesnej h is to rii Czech był przez to uboższy, niż jest u histo­
ryków, którzy np. tzw. Kronikę K ristiana uważają za najstarszą kronikę czeską. 
Zdaniem prof. Odlożilika, o wiele ważniejszą jest rzeczą, że ten obraz może 
być bliższy prawdy, ponieważ nie opiera się o w ywrotny fi la r  rzekomego starego 
świadectwa, ale o rozległy porównawczy materiał zebrany z domowych i  obcyen 
źródeł.

Obszerna książka Kalandry dzieli się na dwie części. Pierwsza zatytułowana 
„Nejstarśi prameny”  jest częścią krytyczną, poświęconą zbadaniu najstarszych 
źródeł h is to rii czeskiej. Druga, „Osudy bohu” , to część konstruktywna, w której 
autor daje własną interpretację mitów i  legend czeskich. Pierwsza część obraca 
się, podobnie ja k  prace prof. Chaloupeckiego i  Urbanka, około kwestii auten­
tyczności K ro n ik i Kristiana. Zainteresowanie się nie ty lko  naukowych kó ł czes­
kich, ale i  szerszego ogółu K ron iką  K ristiana nie jest rzeczą nową. Zw rócił pa 
nią uwagę jezuita Bohuslav Balbin już w X V I I  wieku. Zajmowali się nią 
Dobner, Dobroysky, Pelcl i  w ielu innych. Ale specjalnej aktualności nabrała ona 
w okresie międzywojennym w związku z przypadającym na rok 1929 tysiąc­
leciem śmierci św. Wacława. Znana praca prof. Pekara (wyszła w  1903) i  póź­
niejsze od niej prace prof. Chaloupeckiego i  Urbanka stoją poniekąd w związku 
z tą rocznicą. Trzeba więc choć pokrótce powiedzieć, na czym polega niezwykła 
ważność K ron ik i Kristiana.

Łacińska K ron ika Kristiana, składająca się z prologu i 4 części, jest czymś 
pośrednim między zwyczajną kron iką a rozpowszechnionymi w średniowieczu 
żywotami świętych zwanymi także legendami. Zwyczajne średniowieczne żywoty 
świętych mają tę cechę, że tematem ich jest życie jednego świętego. Tymczasem 
K ron ika K ristiana zawiera żywoty św. C yryla i  Metodego, św. Ludm iły  i  św. 
Wacława, a w prologu zwraca się do św. Wojciecha jako do żyjącego. Poza 
tym jest jedynym czeskim źródłem, które podaje więcej wiadomości o chrzcie 
Bofivoja i zaprowadzeniu chrześcijaństwa w Czechach. Można by więc nazwać 
ją  kron iką o początkach chrześcijaństwa w Czechach, kron iką zgrupowaną około 
postaci pierwszych, najbardziej czczonych narodowych patronów. Kozumie się, 
że znaczenie takiej k ro n ik i dla wczesnohistorycznego okresu Czech, a nawet 
i państwa wislkomorawskiego mogłoby być pierwszorzędne, niezastąpione nawet, 
pod warunkiem jednak ustalenia je j autentyczności i ustalenia daty je j po­
wstania. Pod tym względem jednak zdanią od czasu je j odnalezienia w X V I I  
wieku, a potem i  ogłoszenia podzieliły się i  w różnych okresach bywały różne' 
Balbin, znalazłszy w pierwszym zdaniu prologu im ię mnicha Kristiana, uzna) 
go za autora k ro n ik i i  odniósł je j powstanie do końca X  wieku. Byłaby więo 
K ron ika K ristiana o sto kilkadziesiąt lat starsza od k ro n ik i Kosmasa. Teu 
pogląd utrzymał się w pełni około 100 lat. Ale już Dobner (którego autor nazywa 
pierwszym krytycznym  duchem czeskiego dziejopisarstwa) przesuwał je j P°' 
wstanie do X I I  wieku. Dalej jeszcze poszedł stojący pod wpływem doby Oświe' 
cenią Dobrovsky. Uważał on K ron ikę  za kompilację powstałą dopiero w X IV  
wieku. Natomiast Palacky ze swoimi romantycznymi wyobrażeniami w ierzył 
w je j starożytność i  autentyczność. I  tak długi czas nauka chwiała się między



Ceske pohanstvi 163

tymi dwoma skrajnym i poglądami: w iarą w istnienie Kristiana-mnicha z X  w. 
i autora k ro n ik i a uznawaniem je j za fa lsyfikat z X IV  wieku. W  drugiej po­
łowie X IX  wieku przeważać zaczął ten ostatni pogląd, gdy niespodzianie wystą­
p ił z płomienną obroną autentyczności K ro n ik i zmarły na krótko przed drugą 
wojną światową wybitny h istoryk Pekar. Jego praca (Nejstarsi kron ika ćeska, 
1&03) wzmocniła obóz wyznawców autentyczności, ale nie pozostała bez odpo­
wiedzi. Dała impuls do nowych, bardzo dokładnych i bardzo szczegółowych 
badań podkopujących argumentację Pekafa. Zdaje się jednak, że ostatnie słowo 
w tej kwestii nie zostało jeszcze wypowiedziane. Książka Kalandry jest w znacz­
nej mierze polemiką z Pekarem.

W splocie zagadnień związanych a  K ron iką  K ristiana na pierwsze miejsce 
wysuwa się pytanie, za kogo się podaje ów rzekomy autor K ron ik i, a jeżeli nim 
nie był, to gdzie je j autora szukać należy, W  prologu mówi o sobie, że jest ze 
-Viech mnichu jedva nejmenśi b ra tr”  K ristian, a św. Wojciecha nazywa najdroż­
szym synowcem (nepos). Otóż posiadamy wiadomości o jednym ty lko mnichu 
^ristianie z końca X  wieku. Wspomina go Bruno w swym żywocie św. W o j­
ciecha, gdy mówi, że do poselstwa, które miało skłonić św. Wojciecha do powrotu 

o Pragi, włączono mnicha Kristiana, ponieważ był rodzonym bratem pana ziemi, 
ym panem był wtedy Bolesław I I .  K ris tian  więc byłby młodszym bratem Bole­

sława I I  a synem Bolesława I. Takiego K ristiana inne źródła nie znają. Kosmas 
wspomina wprawdzie jednego brata Bolesława I I ,  k tó ry  był mnichem, ale zna go 
fod przezwiskiem Strachkvas, Trzeba by więc przyjąć tożsamość K ristiana 

ktrachkvasa. N iektórzy natomiast historycy, powołując się na nazwanie św. 
Wojciecha synowcem (nepos), przypuszczają, że ów rzekomy Kristian, nie był 
ł izemyślidą, lecz Slawnikowcem, a więc członkiem książęcego rodu, ryw alizu- 
lucego z Przemyślidami. Prof. Chaloupecky (vide Svatovaclavsky sbornik I I ,  2) 
uważa to przypuszczenie za prawdopodobniejsze, gdyż trudno przypuścić, żeby 
s5n Bolesława I  w tak bezwzględnych słowach pisał o swoim rodzonym ojcu, 
zabójcy św. Wacława. Kronika, zdaniem prof. Chaloupeckiego, zdradza w ogóle 
S|łne proslavnikowskie a antyprzemysłowskie tendencje. Kalandra zaś, uważając 
ańtora K ro n ik i za fa lsyfikatora X IV  wieku, wysuwa hipotezę, że tenże, aby 
"■zbudzić w iarę w starożytność swej K ron ik i, użył wyrażeń mało sprecyzowanych, 
*&k aby je j autor uchodzić mógł bądź za Slawnikowca, bądź za Przemyślidę.
j Argumenty przeciw tym, k tó rzy przyjm ują koniec w ieku X  za czas powstania 
' r °n ik i, są liczne, i przyznać trzeba, że poważnej i  rzeczowej natury. Nie mo- 

^eińy na tym miejscu wdawać się w bliższe ich omówienie. Przytoczymy tylko 
""a, które wydają isię szczególnie ważne. Pierwszym argumentem jest rozbiór 

stylistyczny K ron ik i. Takiej łaciny, jaką pisana jest Kronika, zwłaszcza w ustę- 
Dach oryginalnie (np. prolog) skomponowanych, nie podobna przypisać mało
okr;
Kai

zesanemu X  wiekowi. D rug i argument wynika z rzeczowej analizy K ron ik i, 
'andra .szczegółowo wykazuje, że je j autor stoi już pod wyraźnym wpływem 

°hiizmu (np. w takich kwestiach, jak  poglądy na władzę i  państwo), podczas gdy 
" " ek X  stał pod wpływem augustynizmu.

U*



164 Michał Straszewski

Jeżeli więc K ronika pochodzi z późniejszych czasów, to narzuca się pytanie, 
kiedy powstała i komu je j autorstwo przypisać należy. Kalandra opowiada się, 
śladem Dobrovskiego i  innych, za wiekiem X IV . Ustępy, w których tę tezę uza­
sadnia, a następnie środowisko i  intencje autora - fałszerza ustala, należą do naj­
ciekawszych w ks:ążce. Można powiedzieć, że te momenty, które przemawiają 
przeciw w iekow i X , przemawiają równocześnie za X IV . Ale są i  specjalne 
względy, które uzasadniają przesunięcie czasu powstania K ro n ik i aż do wieku 
X IV . W iek X IV  odznacza się w ielkim  przebudzeniem narodowego ducha w Cze­
chach, tak jakby wymarcie Przemyślidów i  przyjście na tron obcej dynastii w y­
wołało było wstrząs w narodzie, reakcję wśród szlachty, ludu i  niższego, zwła­
szcza wiejskiego kleru  przeciw zniemczałym miastom i  ulegającym niemieckim 
wpływom niektórym klasztorom. Dotyczy to zwłaszcza okresu aż do śmierci 
Jana Luksemburczyka, gdyż z objęciem tronu przez Karola IV  żyw io ł czeski 
poczuł się pewniejszy. Wymownym świadectwem tego pierwszego narodowego od­
rodzenia jest K ron ika  Dalim ila, doprowadzona do roku 1314. Jest to pierwsza 
kron ika czeska napisana po czesku, kronika rymowana, jeden z szacowniejszych 
pomników starego czeskiego piśmiennictwa, dzieło ożywione głębokim, czasem 
aż okrutnym w swej zawziętości patriotyzmem. Narodową i  antyniemiecką była 
także długoletnia działalność biskupa Jana z Drażic, fundatora czysto czeskiego 
roudnickiego klasztoru augustianów. Tego samego narodowego ducha Kalandra 
w idzi i  w  Kronice Kristiana. Skłania go to do przyjęcia, że autor K ro n ik i był 
mnichem roudnickiego klasztoru, że by ł patriotycznym Czechem i że K ron ika 
powstała najprawdopodobniej między rokiem 1333 a 1343.

Nie można się dziwić, że tak niezwykle ciekawy pomnik przeszłości spowo­
dował długotrwały i  namiętny spór naukowy. Pod pewnymi względami K ron ika 
Kristiana jest ciekawsza nawet jako fa lsyfikat, gdyż wtedy natarczywie narzuca 
się pytanie, ja k i cel przyświecał autorowi p rzy tej m istyfikacji. Kalandra nie 
ma wątpliwości co do motywów autora-fałszerza. W yp ływ a ły one z jego szczerego 
ducha czeskiego. Chciał on na tej drodze przysłużyć się sprawie narodowej- 
A  więc poniekąd podobne motywy, jak  te, które 500 la t później przyświecały 
Hance przy podrabianiu rękopisów królodworskiego i  zielonogórskiego. Wbrew 
temu, co tw ierdził prof. Chaloupecky, dopatrujący się w  Kronice slawnikowskich 
tendencji-, Kalandra w idzi u je j autora tendencję podniesienia chwały wygasłej 
dynastii Przemyślidów przez g loryfikację je j rodowych świętych: Ludm iły  i  Wa­
cława. Ale nie chodzi ty lko o wygasłą dynastię, chodzi o cały naród czeski. K ro ­
nika chce podnieść i naród, wskazująo mu własnych narodowych patronów zamiast 
zalecanych przez niektóre zakony, jak m inoryci i dominikanie, obcych świętych.

Silna jest także w  Kronice tendencja słowiańska. Podszywająo się pod K r -  
stiana, mnicha z X  wieku, autor fikcy jn ie  dedykuje w prologu swoją Kronikę 
żyjącemu wtedy jeszcze św. Wojciechowi, a zaczyna ją  od żywotów apostołów 
Słowian, Cyryla i  Metodego. Mamy więc zebranych w Kronice aż 5 postaci sło­
wiańskich lub b liskich Słowianom patronów. Już samo to zgrupowanie mówi 
wiele o duchu, jakim  K ron ika  jest ożywiona. Można jednak powiedzieć także 
o autorze K ron ik i, że był wyraźnie zwolennikiem litu rg ii słowiańskiej i  dlatego 
życiorysy Ludm iły  i  Wacława poprzedził życiorysami C yryla i  Metodego. Jeżeli



Ćeske pohanstvi 165

Prawdziwa jest teza Kalandry, przesuwająca powstanie K ro n ik i na lata 1333—42, 
to byłyby to lata, które nieznacznie tylko wyprzedzają próbę Karola IV  zadomo­
wienia w Czechach także litu rg ii słowiańskiej. Nie wiadomo, czy istnieje jakiś 
związek między tą próbą a Kroniką, ale zestawienie ich jest znamienne dla sło­
wiańskiego ducha K ro n ik i i dla celów, które autorowi przyświecały.

Zdaniem Kalandry K ron ika posiada także, jeżeli nie wyraźne, to ukryte ostrze 
Przeciwniemieckie. Objawia się ono więcej w tym, co K ron ika  przemilcza, niż 
w tym, co mówi. Nie mówi np. zupełnie o prawnopolitycznym stosunku Czech do 
Niemiec. Nie wspomina np. o znanym z innych legend epizodzie, gdy św, Wacław 
zasiadał przy stole cesarskim wraz z innym i wasalami. O Niemczech w ogóle tak 
mało mówi, jakby nie by ły  sąsiadem Czech. Natomiast wysunięta jest bardziej 
oddalona Francja. Ją stawia K ron ika za wzór godny naśladowania. Jest to ten 
sam duch, k tó ry  przebija też u P iotra 2itavskiego, gdy w znanej poetyckiej apo­
strofie nazywa Francję: „o  fe lis  terra, cui pax est nullaque guerra” .

Kalandra omawia też kwestię wartości K ro n ik i jako źródła do dziejów zapro­
wadzenia chrześcijaństwa w Czechach. Wartość ta byłaby niezaprzeczona, gdyby 
Kronika pochodziła istotnie z X  wieku. Jeżeli pochodzi z X IV , to wartość je j staja 
się problematyczna. K ron ika K ristiana jest właściwie jedynym źródłem mówiącym 
coś więcej o przyjęciu chrztu przez Borivoja z rąk Metodego. Kosmas zawiera 
o tym ty lko  lakoniczną wzmiankę. Legenda zaś, znana od pierwszych słów pod 
nazwą „Oportet nos fratres” , przypisuje wprowadzenie chrześcijaństwa do Czech 
Spytihnevowi, synowi Borivoja i  Ludm iły, a bratu Vratislava, ojca św. Wacława- 
Relacja zawarta w Kronice Kristiana o chrzcie Borivoja, z różnymi szczegółami 
tego chrztu dotyczącymi, albo się opiera na jakimś nieznanym dziś źródle, albo jest, 
częściowo przynajmniej, wymysłem wyobraźni pseudo-Kristiana. Wymysłem być 
może celowym, jeżeli przyjmiemy, że autor by ł zwolennikiem litu rg ii słowiańskiej.

W  podobny sposób, jak  Kronikę Kristiana, Kalandra bada i  inne źródła na j­
starszych dziejów Czech. Dotyczy to zwłaszcza dochowanych do naszych czasów 
żywotów pierwszych czeskich świętych (św. Ludm iły  i św. Wacława), czyli tzw. 
legend. Jest ich cały szereg, powstałych w  różnych czasach i  krajach. Poza 
Czechami także w Niemczech i  Włoszech. Najstarsze z nich, np. legenda „Cres­
cents fide”  i  tzw. Gumpoldowa legenda, pochodzą z końca X  wieku, inne z na­
stępnych wieków aż po X IV . Kalandra należy do tych uczonych, którzy wartość 
źródłową średniowiecznych życiorysów świętych, czyli legend, nie ty lko oceniają 
krytycznie, co jest rzeczą zrozumiałą, ale którzy skłonni są odmówić im w ogóle 
historycznej wartości. Przeważnie nawet krytycznie usposobieni badacze przy­
d a ją , że w  legendach średniowiecznych jest jakieś jądro historycznej prawdy, 
którą k ry tyka  spod wszystkich naleciałości, zniekształceń i upiększeń powinna 
Kydobyć. Kalandra natomiast przeważną część legend gotów jest zaliczyć do tej 
samej kategorii płodów myśli ludzkiej, do której należą w  świecie niechrześcijań­
skim przekazane nam podania i m ity. Legendy m iałyby dla niego jakąś wartość 
dopiero wtedy, gdyby ich relacje potwierdzały inne, pozalegendowe źródła. Tych 
źródeł w Czechach, o ile chodzi o najdawniejsze dzieje, właściwie braknie. Trzeba 
^ ięc  sięgać do źródeł postronnych, głównie niemieckich, które wszakże wielu 
Wątpliwości usunąć nie mogą.



166 Micha! Straszewski

• Takie hiperkrytyczne stanowisko musiałoby właściwie doprowadzić Kalandrę 
do- uznania najstarszych dziejów Czech za nierozwiązalną zagadkę. Ratuje go od 
zupełnego agnostycyzmu hipoteza szczególnego rodzaju: Kalandra zestawia ba­
jeczne i wczesnohistoryczne dzieje Czech z podaniami innych krajów, a zwła­
szcza ze starożytną, grecką i rzymską mitologią. I  w idzi rzucające się w oczy 
analogie. Metoda porównawcza w badaniu mitów ma oczywiście niezaprzeczone 
uzasadnienie. I  gdy Kalandra stosuje ją  do najdawniejszych podań czeskich, 
takich jak  podanie o K roku i  jego trzech córkach, o Libuszy i Przemyślu Oraczu, 
■o Przemyślu i Niezamyślu (Prometeus i Epimeteus), to czytelnik z niekłamanym 
zainteresowaniem idzie za wskazanymi mu zestawieniami.

Inaczej jednak rzecz się ma, gdy chodzi już nie o bajeczne, ale o wczesnohi­
storyczne postacie, takie jak  B ofivo j i jego żona Ludmiła, jak św. Wacław. Mówi 
o nich: dziad Borivo j i ojciec V ratis lav nie są potwierdzeni żadnym pozalegen- 
dcwym źródłem, babka Ludm iła i matka Drabom i r są pierwotnie istotami czysto 
mitycznymi bez najmniejszego historycznego jądra. W nuk i syn tych postaci 
(św. Wacław) nie jest więc najpewniej włączony do łańcucha ludzkich pokoleń 
(s. 482).

Z takiego sformułowania wynikałoby, że Kalandra najsilniej kwestionuje 
bistoryczność św. Ludm iły, Borivoja i D rahom iry, żony Vratislava, Nie tylko 
dlatego, że o nich żadne pozalegendowe źródła nie mówią, ale i dlatego, że zbyt 
przypominają mu mityczne postacie, takie jak  Demeter i ’ Persefono z greckiej 
m itologii i różne postacie z baśni ludowych słowiańskich i innych. W swojej 
istocie postacie te nie są dla niego niczym innym jak zmitologizowaniem wiecz­
nych przemian w cyklu  przyrody i w tej formie by ły  już czczone za czasów po­
gańskich, nim się w formie ku ltu  świętych w łączyły w chrześcijaństwo.

Podpisany nie wie, jak się do tez Kalandry ustosunkowała nauka i  opinia 
czeska. Można przypuszczać, że ta ich część, która dotyczy historyczności św. 
Ludm iły, a zwłaszcza św. Wacława, napotka na silne sprzeciwy. Kalandra dużo 
trudu w łożył w wykazanie fałszerstwa K ro n ik i K ristiana i  niewiarogodności ży­
wotów (legend) św. Ludm iły  i św. Wacława, z których autor K ro n ik i całe ustępy 
odpisywał. Czy jednak dlatego mamy popaść w drugą krańcowość i zaprzeczyć 
istnieniu tych postaci lub zaprzeczyć faktom ich gwałtownej (wedle legend mę­
czeńskiej) śmierci, która stała się podstawą ich późniejszego kultu? Św Lud­
miła i św. Wacław m ieli ponieść śmierć w kró tk ich odstępach czasu od siebie, św. 
Ludm iła gdzieś po roku 921, św. Wacław w roku 929: św. Ludmiła, uduszona 
z poduszczenia swojej synowej Drahomiry, św. Wacław, zabity przez’ rodzonego 
brata, Bolesława, i jego popleczników. Sam fakt tych zabójstw nie byłby w owych 
czasach niczym tak bardzo wyjątkowym. Gwałtowne usuwanie członków rodzin 
panujących było praktykowane, jako sposób zapobiegania rozdrobnieniu państwa, 
W Czechach lat 921—929, gdy świeżo wprowadzone chrześcijaństwo nie było 
jeszcze mocno ugruntowane, skrytobójstwa te mogły także mieć podłoże religijne, 
mogły być objawem reakcji pogańskiej. Tak zapewne rozumiał je Kościół, czy­
niąc z Ludm iły i Wacława męczenników i świętych. Zabójstwo św. Wacława 
mogło mieć wreszcie podłoże polityczne. Saski kron ikarz W idukind w  zapiskach 
spisanych kilkadziesiąt lat później pomieścił dwie wzmianki dotyczące św. War



Ćeske pohanstvi 16?

eława, nie wymieniając jego imienia, nazywając go tylko bratem Bolesława. W jed­
nej podaje, że Henryk Ptasznik, zbliżywszy się z wojskiem pod Pragę, p rzy ją ł 
je j księcia w  stosunek lenny. I  zaznacza, że by ł to brat Bolesława i  że póki żył, 
Pozostał cesarzowi w ierny. Opowiadane o nim cudowne rzeczy w o li pominąć, 
Ponieważ nie może ich sprawdzić. W  drugiej wzmiance wspomina, że Bolesław 
zabił brata swego, męża chrześcijańskiego, i  jak  opowiadają, służbie bożej bardzo 
oddanego. Pokój lubiący i  świątobliwy Wacław, w ierny raz przyjętym zobowią­
zaniom, przedstawiałby więc wobec Niemiec lin ię  ugodową, Bolesław zaś lin ię  
antyniemiecką, lin ię  pełnej niezależności. Bratobójca, usuwając gwałtownie W a­
cława i zajmując tron, zainaugurował też rzeczywiście inną politykę i  ze źródeł 
niemieckich wiemy, że rozpoczął długoletnią wojnę z Ottonem I, zakończoną jed­
nak złożeniem mu hołdu.. Niedługo potem kontyngenty czeskie w zię ły udział 
w bitw ie nad rzeką Lech przeciw Węgrom po stronie Niemiec. Okazało się więc, 
że Bolesław musiał nawrócić do po lityk i Wacława, k tó ry  być może za swoją ugo- 
dowość wobec Niemiec śmierć poniósł. Wszystkie te hipotezy wysuwała nauka 
czeska w związku ze śmiercią Wacława. Ale Kalandra zarzuca im, że są one 
■wszystkie ex post wymyślone i  właściwie na niczym nie oparte. W o li więc i Wa­
cława — tak ąamo jak  i Ludm iłę —■ zaliczyć do mitycznych postaci h is to rii cze­
skiej. W  Wacławie skłonny jest widzieć personifikację dobrego boga letniej 
Płodności w przeciwieństwie do złego demona zimowej śmierci, jakim  W fantazji 
ludowej stał się Bolesław.

Zdaje się, że Kalandra pomija lub lekceważy jeden bardzo istotny fakt. Zadał 
sobie dużo trudu, aby wykazać krótkotrwałość pamięci ludzkiej jako zjawiska 
społecznego. Istotnie, ogromnie dużo wydarzeń utonęłoby bezpowrotnie w nie­
pamięci, gdyby ty lko  na pamięci ludu polegać przyszło. A le są wydarzenia,które 
z takich czy innych powodów tak silnie uderzają w świadomość społeczną, że stają 
się żywą trefcią życia społeczeństw przekazywaną przez wiele lat. Śmierć Lud­
m iły i  Wacława, śmierć gwałtowna z rąk najbliższych krewnych, mogła była do 
takich wydarzeń należeć. Mogła była wstrząsnąć świadomością nawet szerszych 
mas, trwając w ustnych relacjach, aż spisano je w ich życiorysach. Jest pewna 
słuszność w twierdzeniu, że w takich kwestiach, jak  historyczność św. Wacława, 
a także św. Ludm iły, nie wystarczy powołać się na brak współczesnych źródeł, 
ale trzeba przeprowadzić cały dowód. Tego całego dowodu Kalandra nie prze­
prowadził i dlatego przedwcześnie, nam się zdaje, zaliczył św. Ludm iłę i  św. 
Wacława do postaci mitycznych.

Ich śmierć wypadła na czasy bliskie zaprowadzeniu chrześcijaństwa w Cze­
kach . Nawet je il i  przyjm iemy rok chrztu Borivoja jako datę narodzin Czech dla 
chrześcijaństwa, to i  tak za Wacława było ono jeszcze bardzo młode. Nic dziw- 
PPgo, jeżeli w tej samej rodzinie istn ia ły prądy pro i  contra. Ludm iła i  Wacław 
te typowe postacie dla w ia ry  pozyskanych, gorących wyznawców, Drahomira 
' Bolesław — ten ostatni w swej młodości — to mogli być ludzie, w których prze­
trw ały lub odżyły tradycje pogańskie. Panowanie Bolesława I, ojca naszej Dą­
brówki, zdaje się być tym okresem, w  którym  chrześcijaństwo w Czechach 
ostatecznie się ugruntowało, do czego ku lt św. Ludm iły  i  św. Wacława niewąt­
pliw ie bardzo się przyczynił. Chrześcijaństwo, szerząc ku lt narodowych świętych,



168 Michał Straszewski

poszło po drodze, która najpewniej prowadziła do celu. W Polsce tę samą rolę 
spełnił ku lt św. Wojciecha, a potem św. Stanisława ze Szczepanowa.

K u lt św. Wacława posiada jedną szczególną cechę. On, pokojowo usposobiony 
książę, przedstawiciel ugodowej wobec Niemiec orientacji, wypełniający wiernie 
obowiązki lennika cesarskiego, wkrótce po śmierci stał się narodowym świętyin 
i patronem Czech, symbolem ich państwowości. Kraje korony czeskiej zaczęto 
nazywać krajam i korony św. Wacława. Jego wizerunek zdobił sztandary naro­
dowe. Te sztandary, pod którym i husyci odpierali Niemców i zwyciężali. W  po­
staci zamordowanego władcy musiało być coś niezwykłego, coś, co przemówiło 
silnie do przekonania narodu, i  głęboko u tkw iło  w jego wyobraźni. Zachowane 
żywoty opowiadające o jego ofiarnym, świątobliwym życiu, są echem tego, co 
sobie powszechnie opowiadano. Aureola męczeńskiej śmierci dopełniła reszty. 
I  tak władca, k tó ry  się w h is to rii żadnym głośnym czynem nie zapisał, ale któ­
rego w pływ  dzięki jego niezwykłej osobowości by ł przemożny, w ielką w  swoim 
narodzie spełnił misję. Słusznie też Kam il K rofta  w „M ałych dziejach Czecho­
słowacji”  uważa go za postać o znaczeniu dziejowym. Stał się orężem duchowym, 
któ ry ostatecznie pozyskał Czechy dla ku ltu ry  i  chrześcijaństwa. Czyż o takiej 
postaci można przypuszczać, aby była ty lko  upersonifikowanym mitęm?

, Książka Kalandry, poruszająca ciekawe zagadnienia, ma dane, aby zaintere­
sować i nasze kola naukowe, I  u  nas zagadnienia związane z początkiem państwa 
stoją na porządku dziennym. Kalandra w swojej pracy okazuje dużą. znajomość 
naszej lite ra tu ry  naukowej i naszych wczesnych i  mitycznych dziejów. W docie­
kaniach dąży do jądra każdego zagadnienia. W  tym dążeniu nie zatrzymują go 

'żadne względy uboczne, takie jak  prestiż narodowy itd. D la prawdy gotów jest 
poświęcić takie postacie, jak  św. Wacław, lub takie zabytki przeszłości, jak K ro ­
nika Kristiana. Jest świadom tego, że targa eSę na świętości narodowe. Rozumie, 
że dla niektórych kó ł K ron ika  K ristiana po utracie w ia ry  w rękopis królodworski 
i zielonogórski stała się uczuciowo ’ich zastępczynią. A le kończąc pierwszą 
część książki,, powiada, że chodzi o cześć czeskiego dziejopisarstwa. Ciekawą jest 
rzeczą, że w tym dążeniu do prawdy historycznej najsiln ie j starł się z Pekarem. 
k tó ry  jako pozytywista byl także wyznawcą przede wszystkim faktów. Gdy 
chodziło o zdzieranie nimbu z uświęconych tradycją postaci, wydarzeń i  epok. 
to Pekar nie wahał się tego czynić, dowodem jego sądy o husytyzmie, i wojnach 
husyckich. Otóż ten sam Pekar, k tó ry  uszczuplał chwałę husytyzmu,’ wystąpił, 
jak widzieliśmy, namiętnie w obronie K ro n ik i K ristiana. Nie wiemy, co go  tak 
bardzo w niej za serce u ję ło; Kalandra przypuszcza, że wbrew jego pozyty­
wizmowi — fałszywa duma narodowa, pragnienie, aby Czesi posiadali zabytek 
piśmienniczy z X  wieku.

Kończąc to uwagi należy za prof. Odlożiłikiem przyznać, że książka Kalandry 
umie przykuć uwagę czytelnika i daje wiele pola do myślenia. Można także po­
wiedzieć, że wartość je j części krytycznej wydaje się być większa od jej 
części, konstruktywnej. Zaznaczymy chyba jeszcze, że je j układ nie jest wszędzie 
równomiernie przejrzysty i  ż e brak jakiegokolwiek indeksu rzeczowego czy 
nazwiskowego utrudnia korzystanie z książki.



SŁOWNIK STAROŻYTNOŚCI SŁOWIAŃSKICH

W w yn iku  in ic ja tyw y wysuniętej przez Komisję Słowiąnoznawczą Polskiej 
Akademii Umiejętności i  Instytu t Zachodni podjęte zostały prace przygotowawcze 
T'ad Słownikiem Starożytności Słowiańskich.

Słownik ten pomyślany jest jako wydawnictwo o charakterze p o d r ę c z n y m .  
A rtyku ły  w nim umieszczane nie mają zatem opierać się na nowych badaniach 
specjalnych, lecz w zasadzie mają reasumować w yn ik i badań dotychczasowych. 
Słownik, stanowiąc wydawnictwo podręczne, służyć ma pomocą nie jednej specjal­
ności, np„ archeologii słowiańskiej, lecz licznym specjalnościom, mieszczącym się 
w ramach tzw. starożytności słowiańskich. Intencją in icjatorów Słownika jest, 
8£eby np. filo log słowiański mógł się pokrótce dowiedzieć o głównych rezultatach 
f>adań w dziedzinie archeologii, archeolog' — w  dziedzinie h is to rii społecznej itd. 
A zatem a rtyku ły  z zakresu archeologii nie mają być rewelacją dla archeologa 
hp. A rtyku ły  zawierać w inny istotną bibliografię. Słownik ma obejmować 
Wszystkie kraje słowiańskie.

W związku z tym pozostaje rozm iar Słownika. Pomyślany jest on w zasadzie 
jako wydawnictwo 2-tomowe, przy czym każdy tom liczyłby 600 stron formatu 
’.Polskiego Słownika Biograficznego” , który, jak  wiadomo, drukowany jest dwu- 
s*Paltowo.

Materiał, mający być uwzględniony w Słowniku, podzielono w ramach przygo- 
f°wań redakcyjnych na 12 następujących grup:

1. geografia
2. antropologia
3. prehistoria z archeologią
4. etnografia
5. język i narzecza
6. kultura duchowa i umysłowa
7. sztuka
8. piśmiennictwo
9. zagadnienia społeczne i gospodarcze

10. prawo i ustrój
11. historia i  biografia
12- styki świata słowiańskiego z narodami i cywilizacjam i zewnętrznymi.

Z zestawienia tych grup wynika, że zagadnienia w poszczególnych z nich po- 
Nszane zachodzą na siebie, wzgl. rozpatrywane będą z różnego punktu widzenia. 
Przy ostatecznej redakcji Słownika nastąpi prawdopodobnie połączenie pod jed- 
ny® hasłem, czy nawet w wspólnym artykule, materiałów opracowanych w ramach 
Zm ien ionych wyżej różnych grup.



170 Słownik Starożytności Słów.

Z zestawienia powyższego wynika również, że niektóre grupy, np. kultura 
duchowa, zawierać będą zagadnienia nie poruszone w innych grupach, które 
w zasadzie łącznie składają się na dział ku ltu ry  duchowej. Dotyczy to np. piś­
miennictwa i sztuki.

Ilość stron przeznaczonych na poszczególne grupy przedstawia się w ramach
projektu redakcyjnego następująco:

1. geografia 50 stron
2. antropologia 50 „
3. prehistoria z archeologią 200 „
4. etnografia 100
5. język i narzecza 100 „
6. ku ltu ra  duchowa i  umysłowa 100 ,,
7. sztuka, 10Ó „
8. piśmiennictwo 50 ,,
9. zagadnienia społeczne i50 „

10. prawo i ustrój 100 „
11. h istoria i biografia. 100
12. styki świata słowiańskiego 100

W  pierwszym etapie pracy konieczne jest zestawienie projektów haseł dla 
każdej grupy z osobna z tym przeświadczeniem, że te same hasła mogą się powta­
rzać w innej, sąsiedniej grupie, jednak tam rozpatrywane będą pod innym, tej 
grupie właściwym punktem widzenia. Jak już  wyżej wspomniano, przy ostatecz­
nym redagowaniu Słownika a rtyku ły  oparte na hasłach opracowanych przez dwie 
lub więcej grup łączone będą w  jedną całość lub w inny sposób z sobą wiązane.

Przewodniczącym Komitetu Redakcyjnego wybrany został na posiedzeniu Ko­
m isji Słowianoznawczej prof. Tadeusz L e h r - S p ł a w i ń s k i ,  zastępcą prze­
wodniczącego prof. W łodzimierz A n t o n i e w i o z .  Redakcję główną powierzono 
prof. Zygmuntowi W o j c i e c h o w s k i e m u ,  sekretariat naukowy j  techniczny 
doc. M ichałowi S c z a n i e o k i e m u ,  I l - g i  sekretariat naukowy doc. Józefowi 
M a t u s z e w s k i e m u .  Biurem Słownika Starożytności Słowiańskich ma być 
Instytut Zachodni w Poznaniu.



TEKST POROZUMIENIA MIĘDZY PRZEDSTAWICIELAMI 
RZĄDU R. P. I PRZEDSTAWICIELAMI EPISKOPATU

W dniu 14 kwietnia br. przedstawiciele Rządu RP i Episkopatu Polskiego 
D°dpisali porozumienie następującej treści:

W celu zapewnienia Narodowi, Polsce Ludowej i  je j obywatelom najlepszych 
Warunków rozwoju oraz 'możności wszechstronnej i spokojnej pracy — Rząd Rze­
czypospolitej, k tó ry  stoi na stanowisku poszanowania wolności re lig ijne j, oraz 
Episkopat polski, mający na względzie dobro Kościoła i współczesną polską rację 
stanu — regulują swe stosunki w sposób następujący:

1. Episkopat wezwie duchowieństwo, aby w pracy duszpasterskiej zgodnie 
1 nauką Kościoła nauczało wiernych poszanowania prawa i  władzy państwowej.

2. Episkopat wezwie duchowieństwo, aby w swej działalności duszpasterskiej 
nawoływało wiernych do wzmożonej pracy nad odbudową K ra ju  i podniesieniem 
dobrobytu Narodu.

3. Episkopat polski stwierdza, że zarówno prawa ekonomiczne, historyczne, 
kulturalne, re lig ijne jak i sprawiedliwość dziejowa wymagają, aby Ziemie Od­
zyskane na zawsze należały do Polski. Wychodząc z założenia, że Ziemie Odzy­
skane stanowią nieodłączną część Rzeczypospolitej, Episkopat zwróci się z prośbą 
dc Stolicy Apostolskiej, aby administracje kościelne, korzystające z praw 
biskupstw rezydencjonalnych, by ły  zamienione na stałe ordynariaty biskupie.

4. Episkopat w granicach sobie dostępnych będzie się przeciwstawią! wrogiej 
■k'olgce działalności, a zwłaszcza antypolskim i rewizjonistycznym wystąpieniom 
^ęści kleru niemieckiego.

.5. Zasada, że Papież jest miarodajnym i najwyższym autorytetem Kościoła 
°dnosi się do spraw w iary, moralności oraz ju rysdykcji kościelnej, w innych na- 
tf!miast sprawach Episkopat kieruje się polską racją stanu.

6. Wychodząc z założenia, że misja Kościoła może być realizowana w różnych 
Ustrojach społeczno-gospodarczych, ustanowionych przez władzę świecką, Epis­
kopat wyjaśni duchowieństwu, aby nie przeciwstawiało się rozbudowie spółdziel­
czości na wsi, ponieważ wszelka spółdzielczość w istocie swej jest oparta na 
etycznym założeniu natury ludzkiej, dążącej do dobrowolnej solidarności spo- 
b'Cznej, mającej na celu dobro ogółu.

7. Kościół, zgodnie ze swymi zasadami, potępiając wszelkie wystąpienia anty 
ł ’&ństwowe, zwłaszcza będzie się przeciwstawiał nadużywaniu uczuć relig ijnych 
'v celach antypaństwowych.

8. Kościół katolicki, potępiając zgodnie ze swymi założeniami każdą zbrodnię, 
'""’ulczać będzie również zbrodniczą działalność band podziemia i  będzie piętno- 
"’u l i  kara ł konsekwencjami kanonicznymi duchownych winnych udziału w jakiej- 
'olw iek akcji podziemnej i antypaństwowej.



172 Porozumienie Rządu RP z przedstawicielami Episkopatu

9. Episkopat, zgodnie z nauką Kościoła, będzie popierał wszelkie w ys iłk i 
zmierzające do utrwalenia pokoju, będzie się przeciwstawiał w zakresie swych 
możliwości wszelkim dążeniom do wywołania wojny,

10. Nauka re lig ii w szkołach:
a) Rząd nie zamierza ograniczać obecnego stanu nauczania re lig ii w szko­

łach: programy nauczania re lig ii będą opracowane przez władze szkolne wspólnie 
z przedstawicielami Episkopatu, szkoły będą zaopatrzone w odpowiednie podręcz­
n ik i; nauczyciele re lig ii świeccy i  duchowni będą traktowani na rów ni z nauczy­
cielami innych przedmiotów; w izytatorów nauczania re lig ii władze szkolna będą 
powoływały w  porozumieniu z Episkopatem.

b) .Władze nie będą uczniom staw iały przeszkód w braniu udziału w prakty­
kach relig ijnych poza szkołą.

o). Istniejące dotychczas szkoły o charakterze katolickim  będą zachowane, na­
tomiast Rząd będzie przestrzegać, aby szkoły te lojalnie w ykonywały zarządzeni* 
i wypełniały program, ustalony przez władze państwowe.

d) Szkoły prowadzone przez Kościół kato licki będą mogły korzystać z praw 
szkół państwowych na ogólnych zasadach, określonych przez odpowiednie ustawy 
i zarządzenia władz szkolnych.

e) W razie tworzenia lub przekształcania szkoły zwykłej na szkołę bez nauki 
re lig ijnej, rodzice katoliccy, k tórzy będą sobie tego życzyli, będą m ieli prawo 
: możność posyłania dzieci do szkół z nauczaniem re lig ii.

11. Kato lick i Uniwersytet Lubelski będzie mógł kontynuować swą działalność 
w obecnym zakresie. C

12. Stowarzyszenia katolickie będą korzystały z dotychczasowych praw po 
zadośćuczynieniu wymogom, przewidzianym w dekrecie o stowarzyszeniach. T0 
same zasady dotyczą sodalicji mariańskich.

13. Kościół będzie m iał prawo i możność prowadzić w ramach obowiązują' 
cych przepisów akcję charytatywną, dobroczynną i  katechetyczną.

14. Prasa katolicka i  wydawnictwa katolickie będą korzysta ły z uprawnień: 
określonych przez odpowiednie ustawy i  zarządzenia władz na rów ni z innym1 
wydawnictwami.

15. K u lt publiczny, tradycyjne pielgrzym ki i  procesje nie będą napotykały »a 
przeszkody. Obchody te dla zachowania porządku będą uzgadniane przez władz* 
kościelne z władzami administracyjnymi.
, .  • ■ 16. Duszpasterstwo wojskowe będzie uregulowane specjalnym statutem, opra­
cowanym przez władze wojskowe w porozumieniu z przedstawicielami Episkopatu

17. W  więzieniach karnych opiekę re lig ijną będą sprawowali kapelani, powo­
łan i przez odpowiednie władze na wniosek biskupa ordynariusza.

18. W  szpitalach państwowych i  samorządowych opiekę re lig ijną nad cho­
rym i, którzy sobie tego życzą, będą wykonywali kapelani szpitalni, wynagra­
dzani w drodze specjalnych umów.



Porozumienie Rządu R. P. z przedstawicielami Episkopatu 173

19. Zakony i  zgromadzenia zakonne w zakresie swego powołania i obowią- 
zujących ustaw będą m iały całkowitą swobodę działalności.

Podpisano w Warszawie, dnia 14 kwietnia 1950 r.

M inister Adm inistracji Publicznej 
( — )  W ła d y s ła w  W o ls k i

Wiceminister Obrony Narodowej 
( — )  E d w a rd  O chab

Poseł na Sejm Ustawodawczy 
( — )  F ra n c is z e k  M a z u r

Sekretarz Episkopatu 
(—) K s .  b is k u p  Z y g m u n t  C h o ro m a ń s k i

Ordynariusz Diecezji Płockiej 
( — )  K s .  b is k u p  T a d e u sz  Z a k r z e w s k i

Ordynariusz Diecezji Łódzkiej 
( — )  K s . b is k u p  M ic h a ł K le p a c z



PROTOK0Ł WSPÓLNEJ KOMISJI RZĄDU R. P. I EPISKOPATU 
W ZWIĄZKU Z ZAWARTYM POROZUMIENIEM

1. Wobec uzgodnienia stanowiska przedstawicieli Rządu RP i Episkopatu 
Polskiego w sprawie działalności „C aritas”  i  w  celu normalizacji stosunków 
między Państwem a Kościołem, organizacja kościelna „Caritas”  przekształca się 
w Zrzeszenie Kato lików  dla niesienia pomocy biednym i potrzebującym. Zrze­
szenie oprze swą działalność na oddziałach odpowiadających podziałowi admini­
stracyjno-terytorialnemu kra ju . Episkopat w  myśl założeń charytatywnych Zrze­
szenia umożliw i zgodnie z zasadami oraz praktyką Kościoła katolickiego dzia­
łalność duchownym, pragnącym pracować w tym Zrzeszeniu.

2. Rząd RP realizując ustawę o „przejęciu przez Państwo dóbr martwej 
r ę k i . . . "  w ramach ¡art. 2 p. 3 i  art. 7 p. 1 ustawy, rozważy potrzeby biskupów 
i instytucji kościelnych, celem uwzględnienia tych potrzeb i przyjścia im z pomocą-

3. Fundusz Kościelny będzie przekazywał odpowiednie sumy do dyspozycji 
ordynariuszów diecezji.

4. Realizująo ustawę o ¡służbie wojskowej, władze wojskowe będą stosowały 
odroczenia dla alumnów seminariów duchownych w celu umożliwienia im ukoń­
czenia studiów, zaś księża po wyświęceniu i  zakonnicy po złożeniu ślubów nie 
będą powoływani do czynnej służby wojskowej, lecz będą przenoszeni do rezerwy 
z zakwalifikowaniem do służby pomocniczej.

Podpisano w Warszawie, dnia 14 kw ietnia 1950 r.

M inister Adm inistracji Publicznej 
( — )  W ła d y s ła w  W o ls k i

Wiceminister Obrony Narodowej 
( — )  E d w a rd  O chab

Poseł na Sejm Ustawodawczy 
( — )  F ra n c is z e k  M a z u r

Sekretarz Episkopatu 
( — )  K s . b is k u p  Z y g m u n t  C h o ro m a ń s k i

• Ordynariusz Diecezji Płockiej
( — )  K s .  b is k u p  T a d e u sz  Z a k r z e w s k i

Ordynariusz Diecezji Łódzkiej
( — )  K s . b is k u p  M ic h a ł K le p a c z



KOMUNIKAT EPISKOPATU POLSKI DO WIERNYCH

W dniu 14 kw ietnia b. r, imieniem całego Episkopatu Polski trzej B iskupi pod­
pisali dokument, określający niektóre w arunki życia i działalności Kościoła ka­
tolickiego w odrodzonym Państwie Polskim.

Kościół katolicki, zespolony wielowiekowymi więzami współżycia, praćy 
religijno-moralnej, swych zasług kultura lnych i  historycznych, z życiem Narodu 
1 Państwa, nie da się oddzielić od wspólnych losów z Narodem. Zbyt mocno 
ł ‘Owiem powiązany jest tyloma instytucjami życia wspólnego. Próba takiego roz­
dzielenia byłaby szkodliwa zarówno dla Kościoła, jak  i  dla życia publicznego.

Mając na uwadze ten fakt dziejowy, jak i zasady, któ rym i Kościół rządzi się 
nieodmiennie, w  zmiennych warunkach bytowania, B iskupi polscy, od pierwszej 
niemal chw ili odrodzenia naszej państwowości w idzieli potrzebę określenia wza­
jemnego stosunku Kościoła i  Państwa. Od dawna już by ły  toczone rozmowy dla 
rozstrzygania wyłaniających się trudności. W  połowie ubiegłego roku Episkopat 
Polski skierował trzech swoich przedstawicieli do tak zwanej Kom isji Mieszanej, 
złożonej z członków Rządu i  Episkopatu, celem rozpatrzenia całokształtu wspól­
nych spraw.

Prace Kom isji, prowadzone wśród piętrzących się trudności, wywołanych 
nie dającymi się usunąć różnicami światopoglądowymi, nie by ły  łatwe. Wymaga­
nia toczącego się życia doprowadziły jednak do uzgodnienia najpilniejszych i na j­
donioślejszych spraw.

Jeśli nie wszystko zostało uzgodnione, to dlatego, że deklaracja nie jest kon­
kordatem a wiele spraw należy ty lko do Stolicy Apostolskiej. Sprawy uzgodnione 
Zostały ujęte w trzech dokumentach, ostatnio podpisanych: 1. we wspólnej dekla­
racji, 2. w dołączonym do niej protokole i  3. w dwóch załącznikach.

Co zostało uzgodnione? — Sprawa najdonioślejsza dla Kościoła i katolickiego 
Narodu —• to zabezpieczenie przez Państwo nauki re lig ii w  szkole, praktyk re li­
gijnych dla młodzieży szkolnej, praw dla pozostałych szkół katolickich, opieki 
duszpasterskiej w wojsku, w szpitalach i  w więzieniach. Katolickiemu Uniwersy­
tetowi Lubelskiemu zapewniono prawo do dalszej pracy. Uznano prawo Kościoła 
do prowadzenia pracy dobroczynnej i katechetycznej, wydawnictw i  pism kato­
lickich. Młodzież duchowna w Seminariach Duchownych otrzymuje możność 
Prowadzenia bez przeszkód swych studiów teologicznych. Zakony i domy za­
konne otrzymują zapewnienie swobodnej pracy i prawo do niezbędnych środków 
materialnych, do skromnego utrzymania.

Niewątpliwie doniosłym dla nas jest uznanie, że Papież jest miarodajnym 
* najwyższym autorytetem Kościoła w sprawach w iary, moralności i  ju rysdykcji 
kościelnej; uznanie to odpowiada bowiem najgłębszym uczuciom katolickim  Na- 
! °du do Stolicy świętej.



176 Komunikat Episkopatu

Wychodząc z założeń katolickiej moralności, Kościół — ze swej strony — 
wzmacnia w wiernych poszanowanie prawa i  władzy, zachęca do w ytrw ałe j pracy 
nad odbudową kra ju . Głosząo zasady katolickiej moralności społecznej, przy­
czynia się walnie do ugruntowania ducha chrześcijańskiej wspólnoty i sprawie­
dliwości — dla dobra ogółu. A  przez swoje wychowanie Kościół umacnia wśród 
ludzi poszanowanie życia ludzkiego, posłuszeństwa, porządku i  ładu.

Kościół jednoczy się z całym Narodem we wspólnej trosce o poszanowani» 
naszych dziejowych praw do całości ziemi ojczystej.

B iskupi polscy, idąc za najwyższym przykładem Ojca Świętego, pragną 
przeniknąć lud w ierny uczuciami braterskiej miłości i  pokoju, słusznie wierząc, 
że wszystkie bogactwa ziemi i  zdobycze ku ltu ry  mają służyć pokojowi i  dobro­
bytowi, a nie niszczycielskiej wojnie. Wszystkie modlitwy nasze, co dzień we 
Mszy św. zanoszone, zwracamy do Najwyższego K ró la  pokoju, aby obdarzył nas 
sprawiedliwym pokojem, którego tak potrzeba polskiej ziemi.

Episkopat Polski ufa, że pokój wewnętrzny, jako owoc sprawiedliwości, jest 
najlepszym przygotowaniem do pracy nad utrzymaniem pokoju światowego.

Gniezno, dnia 22 kw ietnia 1950 r.

Podpisali: W s z y s c y  B is k u p i  P o ls c y

\



Okładkę opracował A . K rak o w s k i

R e d a g u j e  K o m i t e t  w s k ł a d z i e 1 Włodzimierz Głowacki, Zdzisław Jaroszewski, 
Zdzisław Kaczmarczyk, Alions Klaikowski, Aleksander Rogalski, Michał Sczaniecki, 

Tadeusz Lehr-Splawiński, Mieczysław Suchocki, Zygmunt Wojciechowski 
i Seweryn Wysłouch

Re d a k c j a  i a d m in is t r a c j a  „ ż y c i a  i  m y ś l i "  — in s t y t u t  z a c h o d n i
POZNAN, CHEŁMOŃSKIEGO 1, m. 7/8. TELEFON 66-14

Prenum erata „Życia i M yśli“ w  r. 1950 — 800.— zł, w raz z p rzesy łką  
P K O  N r kon ta  V. 11366-113

^ u k .  Uniw . Pozn. — Zam. 426 —  10. V. 50 — 17. VI. 50. — Nakł. 3000. K-l-11297




