
Stna ftUvfftcznn 1

Zmyty
Iłowych ¡tną

1
1949



y)



Z E S Z Y T Y
„NOWYCH DRÓG((
WYBÓR PRAC MARKSISTOWSKICH 

( P R Z E K Ł A D Y )

1

S E R I A  F I L O Z O F I C Z N A  1

W A R S Z A W A 1 9  4 9



Druk. Zakt. Graf. RSW „Prasa“ , Warszawa, Smolna 10 Z.587 B-76992

» / i\ . /I t  L i , \



Przystępując do wydawania nieperiodycznych Zeszytów Specjalnych 
poświęconych poszczególnym dziedzinom teorii marksistowskiej, Redakcja 
, Nowych Dióg pragnie udostępnić czytelnikowi polskiemu cenniejsze 
artykuły z zagranicznych czasopism marksistowskich, a przede wszyst­
kim, z czasopism radzieckich.

Ze względu na charakter naszego czasopisma, na zainteresowania czy­
telników, Redakcja „Nowych Dróg“ dobierać będzie przede wszystkim 
prace związane z walką obozu marksistowskiego przeciwko antynauko- 
wym i wstecznym kierunkom ideologicznym, klóre są narzędziem obozu 
imperializmu i agresji wojennej.

Przez spopularyzowanie cennego dorobku międzynarodowej twórczej 
myśli marksistowskiej pragniemy przyczynić się do zacieśnienia ideolo­
gicznej więzi łączącej międzynarodowy obóz pokoju i socjalizmu.

Rozwój „Zeszytów“, spełnienie przez nie roli, którą wyznacza im Redak­
cja, zależą w znacznym stopniu od aktywnej pomocy czytelników. Każdy 
list do Redakcji, każda uwaga dotycząca treściń układu „Zeszytów“, każ­
de życzenie w tej sprawie będzie dla Redakcji wskazówką, która pozwoli 
na doskonalenie wydawnictwa. Redakcja „Nowych Dróg“ apeluje do czy­
telników o nadsyłanie uwag i życzeń, związanych z ukazującymi się „Ze­
szytami“ .

REDAKCJA





Włodzimierz Lenin

Materializm a empiriokrytycyzm
Z II rozdziału pt. „Teoria poznania empiriokrytycyzmu i materializmu

dialektycznego“ *

4. Czy istnieje prawda obiektywna?
Bogdanów oświadcza: „Marksizm zawiera według mnie zaprzecze­

nie bezwzględnej obiektywności jakiejkolwiek prawdy, zaprzeczenie 
wszelkich wiecznych prawd“ („Empiriomonizm“ , ks. III, str. IV — V). 
Co to znaczy: b e z w z g l ę d n a  obiektywność? „Prawda po wsze 
czasy“ to „prawda obiektywna w absolutnym tego słowa znaczeniu“ , 
mówi tamże Bogdanów, godząc się jedynie na uznanie „prawdy 
obiektywnej tylko w granicach pewnej epoki“ .

Bogdanów pomieszał tu wyraźnie dwa zagadnienia: 1) Czy istnieje 
prawda obiektywna, tzn. czy przedstawienia ludzkie mogą zawierać 
taką treść, która nie zależy od podmiotu; nie zależy ani od człowieka, 
ani od ludzkości ? 2) Jeżeli tak, to czy mogą przedstawienia ludzkie, 
wyrażające prawdę obiektywną, wyrazić ją od razu, w całości, bez­
względnie, absolutnie, czy też tylko w przybliżeniu, względnie? To 
ostatnie zagadnienie jest zagadnieniem stosunku między prawdą 
absolutną a prawdą względną.

Na drugie pytanie odpowiada Bogdanów wyraźnie, jasno i niedwu­
znacznie, zaprzeczając jakiejkolwiek możliwości istnienia prawdy 
absolutnej i oskarżając Engelsa o e k l e k t y z m  za to, że zgadza 
się on na taką możliwość. O tym dokonanym przez A. Bogdanowa

*) W związku z 40-leciem genialnego dzielą Lenina — ,,Materializm a empi­
riokrytycyzm“ ukaże się niebawem po raz pierwszy w jęz. polskim w wyd. 
..Książka i W-edza”. Przekładu fragmentu, który zamieszczamy w „Zeszytach" 
(podrozdziały 4, 5 i 6), dokonano na podstawie XIV tomu „Dziel“ Lenina, wyd. 
IV, str. 109—130.

5



odkryciu eklektyzmu Engelsa pomówimy jeszcze osobno. Obecnie zaś 
zatrzymamy się na pierwszym zagadnieniu, które Bogdanów, nie 
mówiąc tego wprost, rozstrzyga również przecząco — można bowiem 
negować element względności w takich czy innych przedstawieniach 
ludzkich nie negując prawdy obiektywnej, ale nie można negować 
prawdy absolutnej nie negując istnienia prawdy obiektywnej.

„...Kryterium prawdy obiektywnej — pisze Bogdańow nieco dalej, 
str. IX — w sensie beltowowskim nie istnieje, prawda jest formą 
ideologiczną — organizującą formą doświadczenia ludzkiego“ ...

Nic tu nie ma do rzeczy ani „beltowowski sens“ , gdyż idzie tu
0 jedno z podstawowych zagadnień filozofii, zgoła zaś nie o Beltowa, 
ani k r y t e r i u m  prawdy, o którym trzeba mówić oddzielnie, nie 
plącząc tego zagadnienia z zagadnieniem, c z y  i s t n i e j e  prawda 
obiektywna? Negatywna odpowiedź Bogdanowa na to ostatnie pyta­
nie jest zrozumiała: skoro prawda jest t y l k o  formą ideologiczną, 
to oczywiście, nie może być prawdy niezależnej od podmiotu, od ludz­
kości, innej bowiem ideologii niżeli ludzkiej ani my, ani Bogdanów 
nie znamy. Jeszcze jaśniej wynika przecząca odpowiedź Bogdanowa 
z drugiej połowy jego zdania: skoro prawda jest formą doświadcze­
nia ludzkiego, to oczywiście nie może istnieć prawda niezależna od 
ludzkości, nie może istnieć prawda obiektywna.

Negowanie prawdy obiektywnej przez Bogdanowa to agnostycyzm
1 subiektywizm. Oczywistą niedorzeczność tego negowania wykazuje 
chociażby przytoczony powyżej przykład pewnej prawdy z zakresu 
nauk przyrodniczych. Przyrodoznawstwo nie pozwala wątpić, że jego 
twierdzenie o istnieniu ziemi przed pojawieniem się ludzkości jest 
prawdą. Daje się to całkowicie pogodzić z materialistyczną teorią po­
znania: istnienie przedmiotów odzwierciedlanych, niezależnych od 
tych, którzy odzwierciedlają (niezależność świata zewnętrznego od 
świadomości), jest podstawową przesłanką materializmu. Twierdze­
nie przyrodoznawstwa, że ziemia istniała przed ludzkością, jest praw­
dą obiektywną. Z filozofią machistów i z ich teorią prawdy ta teza 
przyrodoznawstwa pogodzić się nie daje: skoro prawda jest organizu­
jącą formą doświadczenia ludzkiego, to nie może być prawdziwe 
twierdzenie o istnieniu ziemi p o z a  o b r ę b e m  wszelkiego do­
świadczenia ludzkiego.

Nie dość na tym. Skoro prawda jest jedynie organizującą formą 
doświadczenia ludzkiego, to prawdą jest również doktryna — po­
wiedzmy — katolicyzmu. Nie ulega bowiem najmniejszej wątpliwości, 
że katolicyzm jest „organizującą formą doświadczenia ludzkiego“ . 
Bogdanów sam wyczuł ten rażący fałsz swojej teorii i doprawdy war­
to popatrzeć, w jaki sposób usiłował wygrzebać się z bagna, w które 
się stoczył.

6



„Podstawa obiektywności — czytamy w I księdze „Empiriomoniz- 
mu" — powinna znajdować się w sferze zbiorowego doświadczenia. 
Obiektywnymi nazywamy te dane doświadczenia, które mają jedna­
kowe znaczenie życiowe dla nas i dla innych ludzi, dane, na których 
nie tylko my nie popadając w sprzeczność opieramy się w naszej dzia­
łalności, ale na których, naszym zdaniem, powinni oprzeć się również 
inni ludzie, aby nie popaść w sprzeczność. Obiektywny charakter 
świata fizycznego polega na tym, że istnieje on nie dla mnie osobiście, 
lecz dla wszystkich“ (nieprawda! istnieje on n i e z a 1 e ż n i e od 
„wszystkich“) i „dla wszystkich ma określone znaczenie, takie samo, 
moim zdaniem, jak dla mnie. Obiektywność szeregu fizycznego 
to p o w s z e c h n o ś ć  j e g o  z n a c z e n i a “ (str. 25 podkr. 
Bogdanowa). „Obiektywność ciał fizycznych, które napotykamy 
w doświadczeniu, zostaje ostatecznie ustanowiona na podstawie wza­
jemnego sprawdzenia i uzgodnienia wypowiedzi rozmaitych ludzi. 
W ogóle świat fizyczny — to społecznie uzgodnione, społecznie zhar­
monizowane, słowem s p o ł e c z n i e  z o r g a n i z o w a n e  d o ­
ś w i a d c z e n i  e“ (str. 36 podkr. Bogdanowa).

Nie będziemy powtarzać, że jest to definicja z gruntu fałszywa, 
idealistyczna, że świat fizyczny istnieje niezależnie od ludzkości i od 
doświadczenia ludzkiego, że świat fizyczny istniał wtedy, kiedy żad­
nego „społecznego charakteru“ i żadnej „organizacji“ doświadczenia 
ludzkiego być nie mogło itd. Obecnie chodzi nam o zdemaskowanie 
filozofii machistowskiej z innej strony: obiektywność zdefiniowana 
tu zostaje w taki sposób, że pod tę definicję podpada doktryna reli­
gijna, której wszak niewątpliwie przysługuje „powszechność znacze­
nia“ itd. Posłuchajmy, co powiada dalej Bogdanów: „Jeszcze raz 
przypominamy czytelnikowi, że doświadczenie „obiektywne“ to by­
najmniej nie to samo, co doświadczenie „społeczne“ ... Doświadcze­
niu społecznemu daleko jest do tego, aby było w całości społecznie 
zorganizowane, zawiera zawsze rozmaite sprzeczności, tak że jedne 
jego części niezgodne są z innymi; biesy i skrzaty mogą istnieć 
w sferze doświadczenia społecznego danego narodu lub danej grupy 
narodu, np. chłopstwa, nie można jednak zaliczyć ich z tej racji do 
doświadczenia społecznie zorganizowanego, czyli obiektywnego, po­
nieważ nie harmonizują one z pozostałym doświadczeniem zbioro­
wym i nie mieszczą się w jego organizujących formach, np. w łań­
cuchu przyczynowości“ (45).

Jest nam, oczywiście bardzo przyjemnie, że sam Bogdanów „nie 
zalicza“ doświadczenia społecznego co do biesów, skrzatów itp. do 
doświadczenia obiektywnego. Lecz ta świadcząca o dobrych chęciach 
poprąweczka w duchu negacji fideizmu ani na jotę nie korygu­
je podstawowego błędu całej pozycji Bogdanowa. Bogdanow­
ska definicja obiektywności i świata fizycznego bezwarunkowo upa­

7



da, albowiem „powszechność znaczenia“ przysługuje doktrynie reli­
gijnej w większym stopniu aniżeli teoriom naukowym: większość 
ludzkości trzyma się jeszcze po dziś dzień doktryny religijnej. Katoli­
cyzm jest „społecznie zorganizowany, zharmonizowany, uzgodniony“ 
dzięki wiekom swego rozwoju; „w łańcuchu przyczynowości“ „m i e- 
ś c i s i ę“ on zupełnie niewątpliwie, religie bowiem powstały nie 
bez przyczyny, utrzymują się w masie narodu w warunkach współ­
czesnych zgoła nie przypadkowo, a naginanie się do nich profesorów 
filozofiii jest wynikiem „działania“ całkiem „określonych praw“ . 
Skoro zaś to—  odznaczające się niewątpliwie powszechnością znacze­
nia i niewątpliwie wysoce zorganizowane — doświadczenie społeczno- 
religijne „nie harmonizuje“ z „doświadczeniem“ nauki, to znaczy, że 
między jednym a drugim istnieje zasadnicza, podstawowa różnica, 
którą Bogdanów zatarł, gdy odrzucił prawdę obiektywną. I jakkol- 
wiekby „korygował“ się Bogdanów twierdząc, że fideizm, czyli kle- 
chostwo, nie harmonizuje z nauką, pozostanie jednak faktem niewąt­
pliwym, że negowanie prawdy obiektywnej przez Bogdanowa „har­
monizuje“ najzupełniej z fideizmem. Współczesny fideizm nie oćlrzuca 
bynajmniej nauki; odrzuca on tylko „wygórowane pretensje“ nauki, 
mianowicie pretensje do obiektywnej prawdy. Jeżeli istnieje prawda 
obiektywna (jak sądzą materialiści), jeżeli jedynie i wyłącznie przy­
rodoznawstwo', odbijając świat zewnętrzny w „doświadczeniu“ czło­
wieka, może nam dać obiektywną prawdę, to wszelki fideizm bezwa­
runkowo musi być odrzucony. Jeżeli zaś obiektywnej prawdy nie 
ma, jeżeli prawda (a więc i prawda naukowa) jest jedynie organizu­
jącą formą doświadczenia ludzkiego, to tym samym zostaje uznana 
podstawowa przesłanka klechostwa, otwiera mu się na oścież drzwi, 
oczyszcza się teren dla „organizujących form“ doświadczenia reli­
gijnego.

Nasuwa się pytanie, czy to negowanie prawdy obiektywnej jest 
osobistym poglądem Bogdanowa, który nie chce uznać się za machistę, 
czy też wynika ono z założeń doktryny Macha i Avenariusa? Na to py­
tanie udzielić można jedynie tej ostatniej odpowiedzi. Jeżeli istnie­
je na świecie tylko wrażenie (Avenarius, 1876), jeżeli ciała są kom­
pleksami wrażeń (Mach w „Analizie wrażeń“ ), to jasne, że mamy do 
czynienia z filozoficznym subiektywizmem, prowadzącym nieuchron­
nie do negowania prawdy obiektywnej. Jeśli przy tym nazywa się 
wrażenia „elementami“ , które w jednym związku dają to, co fizyczne, 
w innym zaś to, co psychiczne, to w ten sposób, jak widzieliśmy, gmat­
wa się tylko, a nie odrzuca podstawową przesłankę empiriokrytycy­
zmu. Avenarius i Mach za źródło naszej wiedzy uznają wrażenia. Sta­
ją zatem na stanowisku empiryzmu (cała wiedza pochodzi z doświad­
czenia) albo sensualizmu (cała wiedza z wrażeń). Ale to stanowisko
8



prowadzi do różnicy między podstawowymi kierunkami filozoficznymi, 
idealizmem a materializmem, i niezależnie od tego, w jakie „nowe“ 
szaty słowne („elementy“) je ustroicie, nie usuwa różnicy pomiędzy 
nimi. Zarówno solipsysta, tzn. subiektywny idealista, jak i materiali­
sta mogą uznać wrażenia za źródło naszej wiedzy. Zarówno Berkeley 
jak Diderot wywodzą się z Locke'a. Pierwsza przesłanka, teorii pozna­
nia polega niewątpliwie na tym, że jedynym źródłem naszej wiedzy 
są wrażenia. Uznawszy tę pierwszą przesłankę Mach gmatwa drugą 
ważną przesłankę: o obiektywnej rzeczywistości danej człowiekowi 
w jego wrażeniach, czyli stanowiącej źródło wrażeń ludzkich. Biorąc 
za punkt wyjścia wrażenia można iść bądź po linii subiektywizmu, 
prowadzącej do solinsyzmu („ciała są kompleksami lub kombinacjami 
wrażeń“ ), bądź po linii obiektywizmu, prowadzącej do materializmu 
(wrażenia są obrazami ciał świata zewnętrznego). Według pierwsze­
go stanowiska—agnostycyzmu lub jeśli posunąć się nieco dalej:subiek­
tywnego idealizmu — prawda obiektywna istnieć nie może. Istotną 
cechą drugiego stanowiska, czyli materializmu, jest uznanie prawdy 
obiektywnej. Mach nie rozwiązał, nie usunął, nie przezwyciężył sta­
rego filozoficznego zagadnienia dwóch tendencji lub, ściślej mówiąc, 
dwóch możliwych wniosków z przesłanek empiryzmu i sensualiz- 
mu, lecz jedynie z a g m a t w a ł  to zagadnienie przy pomocy har­
ców ze słówkiem „element“ itp. Negowanie nrawdy obiektywnej 
przez Bogdanowa jest nieuchronnym rezultatem całego machizmu, 
a nie odchyleniem od niego.

Engels w swoim „L. Feuerbachu“ nazywa Hume'a i Kanta filozo­
fami „negującymi możliwość poznania świata albo przynajmniej wy­
czerpującego jego poznania“ . Wysuwa więc na plan pierwszy 
to, co jest wspólne Hume‘owi i Kantowi, a nie to, co ich dzieli. Engels 
wskazuje przy tym, że „wszystkie rozstrzygające argumenty przeciw 
temu poglądowi (Hume'a i Kanta) wytoczył już Hegel“ (str. 15 —  16 
czwartego wyd. niemieckiego1). W związku z tym warto', jak sądzę, 
zauważyć, że Hegel stwierdzając, iż ma ' t  e r  i a l i  z m jest „kon­

sekwentnym systemem empiryzmu" pisał: „Według empiryzmu w ogó­
le to, co  zewnętrzne' (das Aeusserliche), jest prawdziwe i jeżeli następ­
nie uznaje się ponadto istnienie czegoś nadzmysłowego, to neguje on 
możliwość jego poznania (soll doch eine Erkenntnis desselben (d. h. 
des Uebersinnlichen) nicht stattfinden könnten) i głosi, że musimy 
trzymać się wyłącznie tego, co należy do postrzeżenia (das der Wahr­
nehmung Angehörige). Ta podstawowa przesłanka dala jednakowoż 
przy konsekwentnym jej rozwinięciu (Durchführung) to, co następnie 
nazwano m a t e r i a l i z m e m .  Dla tego materializmu materia

■) Str. 443 cyt. wyd polskiego (Red. urzekł, polsk).

9



jako taka jest tym, co prawdziwie obiektywne (das wahrhaft Ob­
jektive)“ 2).

Całą wiedzę czerpiemy z doświadczenia, z wrażeń, z postrzeżeń. 
To prawda. Nasuwa się jednak pytanie, „czy należy do postrzegania“ , 
tzn. czy jest źródłem postrzeżenia o b i e k t y w n a  r z e c z y w i ­
s t o ś ć ?  Jeżeli tak, to jesteś materialistą. Jeżeli nie, to brak ci 
konsekwencji i nieuchronnie dojść musisz do subiektywizmu, do ag- 
nostycyzmu —■ a mniejsza już o to, czy przeczyć będziesz poznawal- 
ności (jak Kant)', czy też za niedopuszczalną uznasz nawet myśl o rze­
czy w  sobie (jak Hume). Brak konsekwencji w twoim empiryzmie, 
w twojej filozofii doświadczenia polegać będzie w tym wypadku na 
zaprzeczaniu istnienia obiektywnej treści w doświadczeniu, obiektyw­
nej prawdy w poznaniu doświadczalnym.

Zwolennicy linii Kanta i Hume‘a (a Mach i Avenarius zaliczają się 
do nich w tej mierze, w jakiej nie są czystymi berkeleistami) nazy­
wają nas materialistów „metafizykami“ , ponieważ uznajemy obiek­
tywną rzeczywistość daną nam w doświadczeniu, że uznajemy obiek­
tywne, niezależne od człowieka źródło naszych wrażeń. My, materia­
liści, śladem Engelsa nazywamy kontystów i humeistów a g n o ­
s t y k a m i ,  ponieważ przeczą temu, że źródłem naszych wrażeń jest 
obiektywna rzeczywistość. Agnostyk — to słowo greckie: a znaczy po 
grecku n i e; g n o s i s — w i e d z a .  Agnostyk mówi: n i e 
W i e m ,  czy istnieje obiektywna rzeczywistość, odbijana, odzwier­
ciedlana przez nasze wrażenia; twierdzę, że nie podobna o tym wie­
dzieć (por. wyżej słowa Engelsa referującego stanowisko agnostyka). 
Stąd negowanie przez agnostyka prawdy obiektywnej i tolerancja, 
kołtuńska, filisterska, tchórzliwa tolerancja wobec nauki o istnieniu 
biesów, skrzatów, katolickich świętych i tym podobnych rzeczy. Mach 
i Avenarius, lansując pretensjonalnie „nową“ terminologię, „nowe“ 
rzekomo stanowisko, w rzeczywistości powtarzają, plącząc się i popa­
dając w  sprzeczności, odpowiedź agnostyka: z jednej strony ciała są 
kompleksami wrażeń (czysty subiektywizm, czysty berkeleizm); 
z drugiej strony — jeżeli ochrzcić wrażenia mianem elementów, moż­
na przypuścić, że istnieją one niezależnie od naszych narządów zmy­
słowych.

Machiści lubią deklamować, że są filozofami ufającymi całkowicie 
świadectwu naszych narządów zmysłowych, uważającymi, że świat 
taki jest rzeczywiście, jakim się nam wydaje: pełen dźwięków, barw 
itd., gdy dla materialistów, ich zdaniem, świat jest martwy, nie ma *)

*) Hegel, „Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse” , 
Werke, VI Band (1843), S. 83. Por. S. 122. (Hegel, „Encyklopedia nauk filozoficz­
nych w zwięzłym szkicu“ . Dzieła, t. VI (1843), str. 83. Por. str. 122).

10



w nim dźwięków ani barw, różni się on sam w sobie od tego, jakim 
się wydaje itp. W podobnej deklamacji ćwiczy się na przykład J. Pet- 
zoldt w swoim „Wstępie do filozofii czystego doświadczenia“ 
i w „Problemie świata ze stanowiska pozytywistycznego“ (1906). Za 
Petzoldtem klepie ten sam pacierz p. Wiktor Czemow, zachwycony 
„nową“ ideą. W rzeczywistości jednak są machiści subiektywistami 
i agnostykami, gdyż n i e d o s t a t e c z n i e  ufają świadectwu na­
szych narządów zmysłowych, gdyż sensualizm ich jest niekonsek­
wentny. Nie uznają bowiem, że"to obiektywna, niezależna od człowie­
ka rzeczywistość jest źródłem naszych wrażeń. Nie widzą we wraże­
niach wiernej podobizny 3) tej obiektywnej rzeczywistości, przez co 
popadają w bezpośrednią sprzeczność z przyrodoznawstwem i otwie­
raj drzwi fideizmowi. Według materialisty, przeciwnie, świat jest bo­
gatszy, żywszy, bardziej urozmaicony, niż się wydaje, każdy bowiem 
krok rozwoju nauki odkrywa w nim nowe strony. Według materiali­
sty nasze wrażenia są obrazami jedynej i ostatecznej obiektywnej 
rzeczywistości — ostatecznej nie w tym sensie, że została już poznana 
do końca, lecz w tym, że prócz niej nie ma i nie może być innej. To 
stanowisko zamyka raz na zawsze drzwi nie tylko przed wszelkim fi- 
deizmem, lecz również przed ową profesorską scholastyką, która nie 
widząc w obiektywnej rzeczywistości źródła naszych wrażeń, „wypro­
wadza“ poprzez wymuszone konstrukcje słowne pojęcie tego co obiek­
tywne jako tego, czemu przysługuje powszechność znaczenia, tego 
co jest zorganizowane społecznie itp., itd., nie umiejąc, a często i nie 
chcąc oddzielić obiektywnej prawdy od nauki o istnieniu biesów 
i skrzatów.

„Przestarzałe“ poglądy „dogmatyków“-materialistów, którzy trwa­
ją przy obalonym rzekomo przez „naukę nowoczesną“ i „nowoczesny 
pozytywizm“ pojęciu m a t e r i i ,  wywołują wśród machistów po­
gardliwe wzruszenie ramion. O nowych teoriach fizyki dotyczących 
budowy materii pomówimy oddzielnie. Ale jest rzeczą zupełnie niedo­
puszczalną mieszać, jak to czynią machiści, teorię takiej czy innej bu­
dowy materii z kategorią gnoseologiczną — mieszać zagadnienie no­
wych własności, nowych rodzajów materii (np. elektronów) ze starym 
zagadnieniem teorii poznania, zagadnieniem źródeł naszej wiedzy, 
istnienia prawdy obiektywnej itp. Powiada się nam, że Mach „odkrył 
elementy świata“ : czerwień, zieleń, miękkość, twardość, głośność, dłu­
gość itp.’ My zaś pytamy: czy dana jest człowiekowi, gdy widzi czer­
wień, czuje twardość itp., obiektywna rzeczywistość, czy też nie? To 
stare, prastare zagadnienie filozoficzne Mach zagmatwał. Jeżeli nie 
jest dana, to staczasz się nieuchronnie wraz z Machem do subiektywiz­
mu i agnostycyzmu, wpadasz zadłużenie w objęcia immanentystów,

3) Tekst Lenina: ,/wiernowo snimka“ (Rctl. przeld. polsk.).

11



tzn. filozoficznych Mieńszykowów. Jeżeli jest dana, to niezbędne jest 
filozoficzne pojęcie dla oznaczenia tej obiektywnej realności i poję­
cie to już dawno, bardzo dawno zostało wypracowane, tym pojęciem 
jest właśnie m a t e r  i a. Materia jest filozoficzną ¡kategorią dla 
oznaczenia obiektywnej rzeczywistości, która dana jest człowiekowi 
w jego wrażeniach, którą nasze wrażenia kopiują, fotografują, od­
zwierciedlają i która istnieje niezależnie od nich. Dlatego też mówić 
ze takie pojęcie może stać się przestarzałe — to n i e m o w l ę c y  
s z c z e b i o t, to bezsensowne powtarzanie argumentów modnej r e- 

C Z )  n. e 1.filozofii. Czy mogła w ciągu dwóch tysięcy lat rozwoju 
filozofii utracie aktualność walka między idealizmem a materializ- 
mem? Między tendencjami, czyli liniami, Platona i Demokryta w filo­
zofii Między religią a nauką? Między negowaniem obiektywnej 
prawdy a uznawaniem jej? Między zwolennikami wiedzy nadzmysło- 
wej a jej przeciwnikami?

Zagadnienie, czy przyjąć, czy też odrzucić pojęcie materii, jest za­
gadnieniem zaufania człowieka do świadectwa jego narządów zmy­
słowych, zagadnieniem źródła naszego poznania -  zagadnieniem któ­
re wysunięto i nad którym dyskutowano od samego zarania filozofii__
zagadnieniem, które w tysiące kostiumów przebierać mogą blaznv- 
profesorowie ale które nie może utracić aktualności, jak nie może 
, 'rnC‘C a,kl(Uf n0;scl zagadnienie, czy jest źródłem poznania ludzkiego 
wzrok i dotyk, słuch i powonienie. Uważać nasze wrażenia za obrazy 
świata zewnętrznego -  uznawać prawdę obiektywną -  stać na sta­
nowisku matenalistycznej teorii poznania — to jedn0 i to samo Dla 
ilustracji wystarczy, że przytoczę cytatę z Feuerbacha oraz z dwóch 
podręczników filozofii, aby czytelnik mógł się przekonać, jak elemen­
tarne jest to zagadnienie.

wrażenie Ä ?  _  P!Sal Ludwik F‘-'u‘ :rba'-'h —  odmawianie 
ty ™ ^ z tT w S e 1 a “‘ ) T f g i ’ ZWiaf >wania (Verkündung) obiek- 
lecz zuLlnie v ■' wldzlcle’ dziwna, cudaczna terminologia,
prawX oSek/vwna M ill020tena: "'rażenie odkrywa człowiekowi prawdę ob ektywną. „Moje wrażenie jest subiektywne, lecz ieeo ood 
stawa, czyli przyczyna (Grund), jest Obiektywna" (S l S s f - S i S w '
materializm' przyt“ ™ni> wyżej cytatę, w której Feuerbach mówi że

Ä i ü Ä Ä * świat zmys,owy ia,to “tate“"’
czytamy w „Słowniku filozoficznym“ Franckab 

jest teorią, która wywodzi wszystkie nasze idee „z d ä Ä .

r, Feuerbach, Sämtliche Werke Bd X i ark 
M ela ż e to n ., T . x , 1« ,

m s f * ”' “  »“ “ OPhioees". Pari, 1875. (Słownik „a„k

S. 194 — 195. (Feuerbach,

12



słów, sprowadzając poznanie do doznawania wrażeń“ . Sensualizm 
bywa subiektywny (sceptycyzm i berkeleizm), moralny (epikureizm) 
i obiektywny. „Obiektywnym sensuałizmem jest materializm, gdyż 
materia, czyli ciała, są zdaniem materialistów jedynymi przedmiota­
mi, które mogą oddziaływać na nasze zmysły“ (atteindre nos sens).

„Jeżeli sensualizm — mówi Schwegler w swojej „Historii filozo­
fii“ — twierdził, że prawda, czyli to co istnieje, może być poznane 
wyłącznie przy pomocy zmysłów, to pozostawało tylko (mowa o filo­
zofii francuskiej z końca XVÎII wieku) sformułować tą tezą obiek­
tywnie, aby otrzymać tezą materializmu: tylko to, co zmysłowe, istnie­
je, nie ma innego bytu prócz bytu materialnego“6).

O tych właśnie elementarnych prawdach, które zdążyły już przejść 
do podręczników, zapomnieli nasi machiści.

5. Prawda absolutna i względna, czyli o eklektyzmie Engelsa 
odkrytym przez A. Bogdanowa.

Odkrycia swego dokonał Bogdanów w 1906 roku w przedmowie do 
III księgi „Empiriomonizmu“ . „Engels w „Anty-Dühringu“ — pisze 
Bogdanów — wypowiada się n i e o m a l  w tym duchu, w jakim 
scharakteryzowałem tu względność prawdy“ (str. V) —  tzn. w duchu 
negowania wszelkich wiecznych prawd, „negowania bezwarunkowej 
obiektywności jakiejkolwiek prawdy“ . „Engels popełnia błąd, gdy nie 
dopisuje mu stanowczość, gdy mimo całej swej ironii uznaje jakieś, co 
prawda mizerne, „wieczne prawdy“ (str. VIII). „Tylko brak konsek­
wencji pozwala tu na eklektyczne zastrzeżenia, jak u Engelsa...“ 
(str. IX). Przytoczymy tu przykład obalenia eklektyzmu Engelsa przez 
Bogdanowa. „Napoleon zmarł 5 maja 1821 roku“ — pisze Engels 
w „Anty-Dühringu“ (rozdział „O wiecznych prawdach“) tłumacząc 
Dühringowi, na czym poprzestać musi, jakimi „banałami“ , Platt­
heiten, musi się zadowolić ten, kto w naukach historycznych preten­
duje do odkrycia prawd wiecznych. A oto jak polemizuje z Engelsem 
Bogdanów: „Cóż to za „prawda“? I co w niej „wiecznego“ ? Stwier­
dzenie pojedynczego stosunku, który bodajże już dla naszego pokole­
nia nie ma żadnego realnego znaczenia, nie może być punktem wyj­
ścia żadnej działalności, do nieczego nie prowadzi“ (str. IX). A na 
str. VIII: „Czyż „Plattheiten“ można nazywać „Wahrheiten“ ? Czyż 
„banały“ są prawdami? Prawda to żywa, organizująca forma do­
świadczenia, prowadzi nas ona dokądś w naszej działalności, stanowi 
punkt oparcia w walce życiowej“ .

«) Dr Albert Schwegler, „Geschichte der Philosophie im Umriss” , 15-te Auf­
lage, S. 194. (Dr Albert Schwegler, „Historia filozofii w zarysie” 15 wyd., 
str. 194).

13



Te dwie cytaty świadczą dostatecznie wyraźnie, że Bogdanów 
nie obala twierdzenia Engelsa, lecz tylko d e k l a m u j e .  Skoro 
nie możesz twierdzić, że zdanie „Napoleon umarł 5 maja 1821 roku“ 
jest błędne lub nieścisłe, to uznajesz je za prawdziwe. Skoro nie 
twierdzisz, że mogłoby ono być obalone w przyszłości, to uznajesz je 
za prawdę wieczną. Nazywać zaś argumentami takie frazesy, jak 
zdanie, że prawda jest „żywą organizującą formą doświadczenia“ — 
to znaczy podawać za filozofię zwykły s t e k  s ł ó w .  Czy ziemia 
przebyła te dzieje, o których poucza geologia, czy też została stworzo­
na w ciągu siedmiu dni? Czy wolno wykręcać się od tego zagadnienia 
frazesami o „żywej“ (co to znaczy?) prawdzie, która dokądś „pro­
wadzi“ itp.? Czy naprawdę znajomość dziejów ziemi i dziejów ludz­
kości „nie ma realnego znaczenia“ ? Toż to po prostu napuszone bzdu­
ry, którymi Bogdanów osłania swój o d w r ó t .  Gdyż jest to odwrót, 
skoro podjął się on dowieść, że uznanie przez Engelsa Wiecznych 
prawd jest eklektyzmem, a jednocześnie wykręca się od zagadnienia 
przy pomocy hałaśliwych, napuszonych słów nie obalając tezy, że 
Napoleon rzeczywiście zmarł 5 maja 1821 r. i że niedorzecznie byłoby 
mniemać, że p r a w d  a ta może być obalona w przyszłości.

Przykład przytoczony przez Engelsa jest nader elementarny; każdy 
z łatwością znajdzie dziesiątki podobnych przykładów p r a w d ,  
które są wieczne, absolutne, o których wątpić może tylko wariat (jak 
mówi Engels przytaczając drugi taki przykład: „Paryż znajduje się 
we Francji“ ). Dlaczego Engels użył tu słowa „banały“ ? Dlatego że 
obala i wyśmiewa dogmatycznego, metafizycznego materialistę Duh- 
ringa, który nie umiał zastosować dialektyki bo zagadnienia stosunku 
między prawdą absolutną a względną. Być materialistą to znaczy uzna­
wać prawdę obiektywną, którą odsłaniają przed nami narządy zmy­
słowe. Uznawać obiektywną, tj. niezależną od człowieka i od ludz­
kości, prawdę, to znaczy tak czy inaczej uznawać prawdę absolutną. 
Właśnie owo „tak czy inaczej“ różni metafizyka-materialistę Diihringa 
od; materialisty-dialektyka Engelsa. Duhring szafował na prawo i na 
lewo, w najbardziej zawiłych kwestiach nauki w ogóle a nauki histo­
rycznej w szczególności, słowami: ostateczna, bezapelacyjna, wieczna 
prawda. Engels wyśmiał go: oczywiście —  odpowiedział — wieczne 
prawdy istnieją, lecz niemądrze jest używać gromkich słów (gewal- 
tige Worte), kiedy się mówi o prostych rzeczach. Chcąc pchnąć na­
przód materializm należy porzucić trywialne igranie słowami: wiecz­
na prawda, należy umieć dialektycznie ująć i rozstrzygnąć zagadnie­
nie stosunku między prawdą absolutną a względną. O to właśnie to­
czyła się trzydzieści lat temu walka między Duhringiem a Engelsem. 
Bogdanów zaś, który potrafił „ n i e  z a u w a ż y ć“ danego przez 
Engelsa w t y m ż e  r o z d z i a l e  wyjaśnienia kwestii prawdy
14



absolutnej i względnej — Bogdanów, który potrafił oskarżyć Engelsa
0 „eklektyzm“ za to, że przejął tezę należącą do abecadła w s z e 1- 
k i e g o  materializmu — Bogdanów wykazał tylko raz jeszcze, że nie 
zna absolutnie ani materializmu, ani dialektyki.

„Obecnie stajemy wobec pytania — pisze Engels na początku 
wspomnianego1 rozdziału (cz. I, rozdz. IX) „Anty-Diihringa czy
1 jakie wytwory poznania ludzkiego mogą w ogóle mieć suwerenny 
walor i pretendować (Anspruch) bezwględnie do słuszności“ (S. 79 
piątego wydania niemieckiego7). Engels rozstrzyga to zagadnienie,
jak następuje: . . .  , .

„Suwerenność myślenia znajduje urzeczywistnienie w szeregu ludzi 
myślących w najwyższym stopniu niesm erennie; poznanie mogące 
pretendować do bezwarunkowej prawdy — w szeregu względnych 
(relatywnych) błędów; ani suwerenność myślenia, ani poznanie bez- 
warunkowej prawdy nie może w pełni urzeczywistnić się inaczej jak 
przez nieskończenie trwałe życie ludzkości .

„Mamy tu znów tę samą, co wyżej, sprzeczność między charakte­
rem ludzkiego myślenia, który z konieczności wyobrażamy sobie jako 
absolutny, a urzeczywistnieniem tego myślenia w poszczególnych lu 
dziach, myślących wyłącznie w sposób ograniczony sprzeczność, 
która może znaleźć rozwiązanie tylko w nieskończonym postępie, 
w praktycznie — przynajmniej dla nas nieskończonym ciągu na 
stępujących po sobie pokoleń.' W tym sensie myślenie ludzkie jest 
w równym stopniu suwerenne jak niesuwerenne, a jego zdolność poz­
nawcza równie nieograniczona jak ograniczona. Suwerenne i nieogra­
niczone z predyspozycji (lub natury, urządzenia, Anlage), z powołania, 
ze względu na możliwości, na historyczny cel ostateczny; niesuweren­
ne i ograniczone w indywidualnej realizacji i w stosunku do każdo­
razowej rzeczywistości “ (81)8).

„Tak samo ma się rzecz — ciągnie Engels — z wiecznymi praw­
dami“9). .. .

Rozważanie to ma ogromne znaczenie dla owej kwestii relaty­
wizmu, zasady względności naszej wiedzy, podkreślanej przez 
wszystkich machistów. W s z y s c y machiści podkreślają, że są rela- 
tywistami — ale machiści rosyjscy, powtarzający słówka za Niemca­
mi, obawiają się lub nie umieją rozpatrzyć jasno i otwarcie zagadnie

7) Str. 102 cyt. przekładu polskiego. (Red. przekł. polsk.).
s) Por W Czernow, praca cyt. str. 64 i następne. Machista p. Czernow stoi 

bez zastrzeżeń na stanow sku Bogdanowa który nie chce przyznać się do ma- 
chizmu. Różnica polega na tym, że Bogdanów stara się zatrzeć rozibieznosc mię- 
dzy sobą a Engelsem, przedstawić ją jaiko coś przypadkowego itp. Czernow zaś 
czuie że chodzi tu o 'walkę zarówno z materializmem, jak z dialektyką.

9) str. 103__104 cyt. przekładu polskiego. (Red. przekł. polsk.).

15



nia. stosunku relatywizmu do dialektyki. Według Bogdanowa (jak i we- 
dług wszystkich machistów) uznanie względności naszej (wiedzy wy­
klucza jakiekolwiek uznanie prawdy absolutnej. Według Engelsa 
prawidły względne składają się na prawdę absolutną. Bogdanów jest 
relatywistą, Engels — dialektykiem. Oto niemniej ważkie rozważa­
nia Engelsa z tegoż rozdziału „Anty-Duhringa“ :

„Prawda i błąd, jak wszystkie kategorie myślowe obracające się 
w ramach biegunowych przeciwieństw, posiadają absolutny walor 
tylko w bardzo ograniczonym zakresie — jak to właśnie widzieliśmy 
i jak o tym mógłby również wiedzieć pan Diihring przy minimalnej 
znajomości najprostszych elementów dialektyki, które traktują wła­
śnie o niedostateczności wszelkich przeciwieństw biegunowych. Skoro 
tylko zastosujemy przeciwieństwo prawdy i błędu poza tym wyżej 
określonym, wąskim zakresem, staje się ono względne, tym samym 
więc bezużyteczne dla ściśle naukowego formułowania; a jeżeli spró­
bujemy poza tym zakresem zastosować to przeciwieństwo jako bez­
względnie obowiązujące, dopiero ponosimy klęskę; każdy biegun prze­
ciwieństwa przechodzi w swoją odwrotność; prawda staje się błędem, 
błąd — prawdą“ (86)10). Następuje przykład —  prawo Boyle'a (obję­
tość gazów jest odwrotnie proporcjonalna do ciśnienia). „Ziarno 
prawdy“ , zawarte w tym prawie, jest tylko w określonych grani­
cach prawdą absolutną. Prawo okazuje się prawdziwe „tylko w przy­
bliżeniu“ .

Tak więc myślenie ludzkie z natury swej zdolne jest dawać i daje 
nam prawdę absolutną, która powstaje z sumy prawd względnych. 
Każdy szczebel rozwoju nauki dodaje nowe ziarna do tej sumy 
prawdy absolutnej, ale granice prawdziwości każdej tezy naukowej 
są względne, to rozszerzane, to znów izwężane przez dalszy rozwój 
wiedzy. „Prawdę absolutną — mówi J. Dietzgen w „Wycieczkach“ 
— możemy widzieć, słyszeć, wąchać, dotykać, niewątpliwie również 
p o z n a w a ć ,  ale nie odsłania się ona całkowicie (geht nicht auf) 
w poznaniu“ (S. 195). „Rozumie się samo przez się, że obraz nie wy­
czerpuje przedmiotu i że malarz pozostaje w tyle za swym modelem... 
Jak może obraz „być zgodny“ ze swoim modelem? W przybliżeniu — 
tak“ (197). Możemy poznawać przyrodę i jej części tylko względnie, 
każda bowiem część, aczkolwiek stanowi względną tylko część przy­
rody, ma jednak również naturę absolutu, naturę nie dającej się wy­
czerpać przez poznanie całości przyrody samej w sobie (des Natur- 
ganzen an sieh). Skąd więc wiemy, że poza zjawiskami przyrody, poza 
prawdami względnymi znajduje się uniwersalna, nieograniczona, 
absolutna przyroda, która nie odsłania się człowiekowi w całej pełni?...

I0) Str. 108, 109 cyt. przekładu polskiego. (Red. przekł. polsk.).

16



Skąd ta wiedza? Jest ona nam wrodzona; jest nam dana wraz ze świa­
domością“ (198). To ostatnie twierdzenie należy do właściwych Dietz- 
genowi nieścisłości, które zmusiły Marksa do zwrócenia w jednym 
z listów do Kugelmana uwagi na gmatwaninę w jego poglądach. 
Tylko czepiając się podobnych niesłusznych ustępów można mówić 
o jakiejś odrębnej filozofii Dietzgena, odmiennej od materializmu 
dialektycznego. Lecz sam Dietzgen koryguje s ią  n a  t e j  s a. m e j 
s t r o n i c y :  „Jeżeli mówię, że świadomość istnienia nieskończonej 
absolutnej prawdy jest nam wrodzona, że stanowi ona jedną i jedyną 
wiedzę a priori11), to przecież i doświadczenie potwierdza tę wrodzo­
ną świadomość“ (198).

Wszystkie te wypowiedzi Engelsa i Dietzgena świadczą wyiaźnie, 
że według materializmu dialektycznego nie ma nieprzekraczalnej 
granicy między prawdą względną a absolutną. Bogdanów nie zrozu­
miał tego zupełnie, skoro mógł pisać: pragnie on (światopogląd daw­
nego materializmu) być b e z w a r u n k o w o  o b i e k t y w n y m  
p o z n a n i e m  i s t o t y  r z e c z y  (podkr. Bogdanowa) i nie daje 
się pogodzić z historyczną względnością wszelkiej ideologii“ („Em- 
pirliomonizm“ , ks. III, str. IV). Z punktu widzenia współczesnego ma­
terializmu, tzn. marksizmu, historycznie uwarunkowane są g r a n i -  
c e przybliżania się naszej wiedzy do obiektywnej, absolutnej praw­
dy, ale b e z w z g l ę d n e  jest istnienie tej prawdy, bezwzględne 
jest to, że się do niej zbliżamy. Historycznie względne są kontury 
obrazu’ ale bezwgzlędne jest to, że obraz ten przedstawia obiektywnie 
model. Historycznie wziględlne jest to, kiedy i w jakich warunkach 
doszliśmy w swoim poznaniu istoty rzeczy do odkrycia alizaryny 
w smole pogazowej albo do odkrycia elektronów w atomie, ale bez­
względne jest to, że każde takie odkrycie stanowi krok naprzód „bez­
względnie obiektywnego poznania“ . Słowem, historycznie względna 
jest każda ideologia, ale bezwzględne jest to, że każdej ideologii nau­
kowej (w odróżnieniu na przykład od religijnej) odpowiada obiektyw­
na prawda, absolutna przyroda. Powiecie: to rozróżnienie prawdy 
względnej i absolutnej jest nieokreślone. Odpowiem wam: jest ono 
właśnie w dostatecznej mierze „nieokreślone“ , by przeszkodzić prze­
kształceniu nauki w dogmat w złym tego słowa znaczeniu w coś 
martwego, zastygłego, skostniałego, lecz jednocześnie jest ono właśnie 
w dostatecznej mierze „określone“ , by jak najbardziej stanowczo od­
grodzić się raz na zawsze od fideizmu i agnostycyzmu, od filozoficz­
nego idealizmu i od sofistyki uczniów Hume‘a i Kanta. Jest tu granica, 
której nie zauważyliście, a nie zauważywszy jej stoczyliście się

:l) Wyprzedzającą doświadczenie. *

Nowa Drogi — 2. 17



w bagno reakcyjnej filozofii. Jest to granica pomiędzy materializmem 
dialektycznym a relatywizmem.

Jesteśmy relatywistami, obwieszczają Mach, Avenad us, Petzold. 
Jesteśmy relatywistami, wtóruje im p. Czernow i kilku rosyjskich 
machistów pragnących być marksistami. Tak jest, panie Czernow 
i towarzysze-machiści, na tym właśnie polega wasz błąd. Kto bowiem 
czyni relatywizm podstawą teorii poznania, skazuje się nieuchronnie 
bądź na absolutny sceptycyzm, agnostycyzm i sofistykę, bądź na 
subiektywizm. Relatywizm, jako podstawa teorii poznania, to nie 
tylko stwierdzenie względności naszej wiedzy, ale i negowanie jakie­
gokolwiek obiektywnego, niezależnie od ludzkości istniejącego wzor­
ca, czyli modelu, ku któremu zbliża się nasze względne poznanie. Ze 
stanowiska nagiego relatywizmu usprawiedliwić można wszelka so­
fistykę, można uważać za coś „warunkowego“ , czy Napoleon umarł, 
czy też nie umarł 5 maja 1821 roku, można oświadczyć, że po prostu ze 
względu na „wygodę“ człowieka lub ludzkości oprócz ideologii nau­
kowej („wygodna“ pod pewnym względem) dopuszczalna jest też ideo­
logia religijna (bardzo „wygodna“ pod innym względem) itd.

Dialektyka — jak wyjaśniał już Hegel — z a w i e r a  moment 
relatywizmu, negacji, sceptycyzmu, lecz n i e s p r o w a d z a  s i ę  do 
relatywizmu. Ma1 erialistyczna dialekty ka. Marksa i Engelsa bez wąt­
pienia zawiera relatywizm, ale nie sprowadza się do niego, tzn. uznaje 
względność całej naszej wiedzy nie w sensie negowania obiektywnej 
prawdy, lecz w tym sensie, iż uznaje historyczne uwarunkowanie gra­
nic zbliżania się naszej wiedzy do tej prawdy.

Bogdanów pisze kursywą: „ K o n s e k w e n t n y  m a r k s i z m  
za n i e d o p u s z c z a l n ą  u z n a j e  t a k ą  d o g m a t y k ę  
i t a k ą  s t a t y k ę “ jak wieczne prawdy („Empiriomonizm“ , 
ks. III, str. IX). Jest to pomieszanie pojęć. Jeżeli świat jest (jak sądzą 
marksiści) wiecznie poruszającą się i rozwijającą się materią, którą od­
zwierciedla rozwijająca się świadomość ludzka, to cóż tu ma do rze­
czy „statyka“? Mowa tu wcale nie o niezmiennej istocie rzeczy i nie­
zmiennej świadomości, lecz o z g o d n o ś c i  pomiędzy odzwiercie­
dlającą przyrodę świadomością a odzwierciedlaną przez świadomość 
przyrodą. Odnośnie do tego — i wyłącznie do tego—  zagadnienia ma 
termin „dogmatyka“ osobliwy, charakterystyczny posmak filozoficz­
ny: jest to ulubione słówko idealistów i agnostyków wymierzone 
p r z e c i w  materialistom, co już widzieliśmy na przykładzie dość 
„dawnego“ materialisty Feuerbacha. Starymi, zbutwiałymi rupie­
ciami okazują się więc wszystkie argumenty wytaczane przeciw ma­
terializmowi ze stanowiska sławetnego „najnowocześniejszego pozy­
tywizmu“ .

18



Widzieliśmy, że Marks w roku 1845, Engels w latach 1888 i 1892 
wprowadzili kryterium praktyki do podstaw teorii poznania materia­
lizmu. Kwestia „czy myśleniu ludzkiemu właściwa jest prawdziwość 
przedmiotowa“ (tzn. obiektywna) w oderwaniu od praktyki jest 
zagadnieniem czysto scholastycznym — mówi Marks w drugiej tezie 
o Feuerbachu. Najlepszym obaleniem kantystowskiego i humeistow- 
skiego agnostycyzmu, podobnie jak wszelkich innych łamańców 
(Schrullen) filozoficznych, jest praktyka — powtarza Engels. „Po­
wodzenie naszych działań stanowi dowód zgodności (Uebereinstim- 
mung) naszych postrzeżeń z przedmiotową (obiektywną) naturą po­
strzeganych rzeczy“ — mówi Engels w polemice z agnostykami.

Porównajcie z tymi wypowiedziami rozważanie Macha na temat 
kryterium praktyki. „W potocznym myśleniu i mowie przeciwstawia 
się zwykle p o z ó r ,  z ł u d z e n i e  — r z e c  z y w i s t o ś c i .  
Ołówek, który trzymany przed sobą w powietrzu, widzimy jako pro­
sty; po zanurzeniu go ukośnie do wody, widzimy ołówek zgięty. Po­
wiada się w tym wypadku: ołówek w y d a j e  s i ę  z g i ę t y ,  
a l e  w r z e c z y w i s t o ś c i  jest prosty. Na jakiej jednak pod­
stawie nazywamy j e d e n  fakt — rzeczywistością, d r u g i  zaś spy­
chamy do rzędu złudzeń... Nasze oczekiwanie zostaje oczywiście za­
wiedzione, kiedy popełniamy naturalny błąd oczekując w wypadkach 
niezwykłych zjawisk zwykłych. Fakty nie są temu winne. Mówienie 
w takich wypadkach o z ł u d z e n i u  posiada sens praktyczny, ale 
nie ma żadnego sensu naukowego. Podobnie pozbawione jest wszel­
kiego sensu naukowego dyskutowane częstokroć zagadnienie, czy 
świat istnieje rzeczywiście, czy jest tylko raszym widziadłem sennym. 
Nawet najbardziej niedorzeczny sen jest faktem równie dobrze jak 
wszelki inny fakt“ („Analiza wrażeń , str. 18 19 ).

To prawda, że faktem bywa nie tylko niedorzeczny sen, ale i nie­
dorzeczna filozofia. Wątpić o tym po zapoznaniu się z filozofią Erne­
sta Macha nie podobna. Jak sofista najpośledniejszego gatunku mie 
sza on jiaukowo-historyczne i psychologiczno badania błędów ludz- 
kich najrozmaitszych „niedorzecznych snów“ ludzkości w rodzaju 
wiary w biesy, skrzaty itp. z gnoseologicznym rozróżnieniem między 
tym co prawdziwe a tym CO' „niedorzeczne . 1 o tak jak gdyby eko­
nomista powiedział, że zarówno teoria Seniora, według której cały 
zysK przynosi kapitaliście „ostatnia godzina“ pracy robotnika, jak

>2) Lenin podaje strony przekładu rosyjskiego. W tekście niemieckim ustęp 
cytowany znajduje się na stronach 8 9.

6. Kryterium praktyki w teorii poznania

19



i teoria Marksa obydwie są faktami i że z naukowego punktu widze­
nia nie ma sensu pytanie, która z tych teorii daje wyraz praw­
dzie obiektywnej, która zaś — przesądom burżuazji i sprzedaj ności jej 
profesorów. Garbarz J. Dietzgen widział w naukowej tzn. materiali- 
¿tycznej teorii poznania „uniwersalny oręż przeciwko wierze reli­
gijnej“ („Kleinere philosophische Schriften“ S. 5513), według zaś pro­
fesora zwyczajnego Ernesta Macha „pozbawiona jest wszelkiego 
„ s e n s u  n a u k o w e g o “ różnica między materialistyczną teorią 
poznania a subiektywnoddealistyczną. Nauka jest bezpartyjna w wal­
ce pomiędzy materializmem a idealizmem i ’religią — oto ulubiona 
idea nie tylko Macha, lecz wszystkich współczesnych profesorów bur- 
żuazyjnych, tych — według trafnego określenia tegoż J. Dietzgena — 
„dyplomowanych lokajów ogłupiających lud wypocinami idealizmu“ 
(S. 53, tamże).

Z takimi to właśnie wypocinami idealizmu profesorskiego mamy do 
czynienia, kiedy E. Mach usuwa kryterium praktyki — która dla 
wszystkich i dla każdego1 z osobna oddziela złudzenie od rzeczywistości 
poza obręb nauki, poza obręb teorii poznania. Praktyka ludzka dowo­
dzi słuszności materialistyeznej teorii poznania — mówili Marks 
i Engels nazywając „scholastyką“ i „filozoficznymi łamańcami“ próby 
rozstrzygnięcia podstawowego zagadnienia gnoseologicznego niezależ­
nie od praktyki. Dla Macha zaś praktyka — to jedno, a teoria pozna­
nia — coś zupełnie innego; można postawić je obok siebie, nie uzależ­
niając tej drugiej od pierwszej. „Poznanie — powiada Mach w swojej 
ostatniej pracy pt. „Poznanie i błąd“ (str. 115 drugiego wydania nie­
mieckiego) — jest biologicznie pożytecznym (förderndes) przeżyciem 
psychicznym“ . „Tylko powodzenie może oddzielić poznanie od błę­
du“ (116). Pojęcie jest „fizyczną hipotezą roboczą“ (143). Nasi rosyjscy 
machiści, pragnący być marksistami, z zadziwiającą naiwnością bio­
rą podobne frazesy Macha za dowód, że z b l i ż a  s i ę  on do 
marksizmu. Ale Mach zbliża się do marksizmu tak samo, jak zbliżał 
się Bismarck do ruchu robotniczego albo biskup Eulogiusz do de- 
mokratyzmu. U Macha podobne twierdzenia sąsiadują z jego ideali­
styczną teorią poznania i nie determinują zgoła wyboru tej czy innej 
określonej linii w gnoseologii. Poznanie jedynie wówczas może być 
pożyteczne biologicznie, pożyteczne dla praktyki ludzkiej, dla zacho­
wania życia, dla zachowania gatunku, kiedy odzwierciedla prawdę 
obiektywną, niezależną od człowieka. Według materialisty „powo­
dzenie“ praktyki ludzkiej dowodzi zgodności n a s z y c h  p r z e d ­
s t a w i e ń  z obiektywną naturą rzeczy, które postrzegamy. Dla so- 
lipsysty „powodzeniem“ jest to wszystko, czego m n i e  potrzeba

t3) „Pomniejsze pisma filozoficzne“ , str. 55.

20



w p r a k t y c e ,  którą można rozpatrywać w oderwaniu od teorii 
poznania. Jeżeli włączymy kryterium praktyki do podstaw teorii po­
znania, to niechybnie dojdziemy do materializmu — mówi marksista. 
Praktyka niech sobie będzie materialistyczna, a teoria — to sprawa 
inna -— mówi Mach.

„Praktycznie — pisze Mach w ,,AnaLzie wrażeń“ nie możemy 
działając obejść się bez wyobrażenia naszego J a, tak samo jak nie 
możemy obejść się bez wyobrażenia ciała, kiedy sięgamy po jakiś 
przedmiot. Fizjologicznie pozostajemy zawsze egoistami i materiali­
stami, podobnie jak za każdym razem widzimy wschód słońca. Teo­
retycznie jednak nie musimy trzymać się tego poglądu“ (284 85).

Egoizm jest tu ni przypiął, ni przyłatał, nie jest to bowiem by­
najmniej kategoria gnoseologiczna. Nie ma tu również nic do rzeczy 
pozorny ruch słońca dookoła ziemi, gdyż do praktyki, służącej 
nam jako kryterium w teorii poznania, włączyć należy również prak­
tykę obserwacji astronomicznych, odkryć itd. Pozostaje cenne przy­
znanie Macha, że ludzie w swej praktyce kierują się tylko i wy­

łącznie materdalistyczną teorią poznania, próba zaś „teoretycznego 
jej pominięcia wyraża jedynie gelehrtersko scholastyczne i naciągane, 
idealistyczne dążenia Macha.

Jak dalece nie są nowe usiłowania wyodrębnienia praktyki jako 
czegoś, czego rozpatrzenie nie wchodzi w zakres gnoseologii, i oczy­
szczenia w ten sposób pola dla agnostycyzmu i idealizmu, wykazuje 
następujący przykład z historii klasycznej filozofii niemieckiej. Na 
drodze wiodącej od Kanta do Fichtego stoi tu G. E. Schultze (zwa­
ny w historii filozofii Schultze-Ainezydemem). Broni on otwarcie 
sceptycznej linii w filozofii nazywając się zwolennikiem Hume a 
(spośród starożytnych zaś — Pyrrona i Sextusa). Odrzuca on stanow­
czo' wszelką rzecz w sobie i możliwość wiedzy obiektywnej, żąda 
stanowczo, abyśmy nie wychodzili noża obręb „doświadczenia , poza 
obręb wrażeń, przy czym przewiduje również zarzut obozu prze­
ciwnego: „Ponieważ sceptyk biorąc udział... w wydarzeniach życio­
wych zakłada jako pewnik rzeczywistość obiektywnych przedmio­
tów, odpowiednio do tego się zachowuje i uznaje kryterium prawdy, 
t0' jego 'własne zachowanie stanowi najlepsze i najdosadniejsze oba­
lenie rozumności jetro sceptycyzmu“ 14). „Przy pomocy takich argu­
mentów można uzyskać jedynie poklask motłochu “ (Pöbel S. 254) — 
odpowiada z oburzeniem Schultze — gdyż „moje wątpliwości pozosta­
ją w granicach filozofii i nie dotyczą „bieżących potrzeb życia“ (225).

ui r v Schnitze Aon osi domu? oder über die Fundamente der von dem 
Prof Reinhold in Jena gelieferten Elementarphilosophie“ . 1792, S. 253. 
(G E. Schulze1 „Ainezydem czyli o podstawach filozofii elementarnej wyłożonej 
przez prof. Reinholda z Jeny, 1792 r., str. 253. Red.).

21



Podobnie subiektywny idealista Fichte spodziewa, się, że uda mu 
się znaleźć w granicach filozofii idealizmu miejsce dla tego „realiz- 
zrnu, który narzuca się (sich aufdringt) nam wszystkim, nawet naj­
bardziej zdeklarowanym idealistom, gdy w grę poczyna wchodzić 
działanie, tzn. dla realizmu,, który przypuszcza, że przedmioty istnie­
ją zupełnie niezależnie od nas, na zewnątrz na,s“ (Werke, I. 455).

Niedaleko od Schultzego i Fichtego odbiegł najnowocześniejszy po­
zytywizm Macha. Jako curiosum zaznaczmy, ze dla Bazarowa w tej 
kwestii znów nie istnieje na świecie nikt prócz Plechanowa: bo dla 
myszki najsilniejszym zwierzęciem jest kot. Bazarów drwi z „saltowi- 
talnej filozofii Plechanowa“ (Szkice“ str. 69), który napisał rzeczywi­
ście niedorzeczne zdanie, jakoby „wiara“ w istnienie świata zewnętrz­
nego stanowiła nieuniknione salto vitale (skok życiowy) filozofii“ 
(Uwaga do L. Feuerbacha. S. III. str. 11115). Nie może być dwóch zdań 
co do tego, że powtórzone za Humem wyrażenie „wiara“ , chociaż 
wzięte w cudzysłów, dowodzi pomieszania terminów przez Plechano­
wa. Cóż jednak ma tu do rzeczy Plechanow? Dlaczego Bazarów nie 
wziął tu pod uwagę innego materialisty, powiedzmy Feuerbacha? Czy 
dlatego jedynie, że go nie zna? Ale ignorancja nie jest argumentem. 
Feuerbach na równi z Marksem i Engelsem czyni niedopuszczalny ze 
stanowiska Schultzego, Fichtego i Macha „skok“ ku praktyce w za­
sadniczych zagadnieniach teorii poznania. Krytykując idealizm Feu­
erbach wykłada jego istotę przy pomocy takiej oto plastycznej cytaty 
z Fichtego, która znakomicie obala cały maehizm. „Twierdzisz — pi­
sał Fichte. — że przedmioty są rzeczywiste, że istnieją na zewnątrz 
ciebie, tylko dlatego że je widzisz, słyszysz, dotykasz. Ale widzenie, 
słyszenie, dotykanie — to tylko wrażenia... Obcujesz zatem nie 
z przedmiotami lecz jedynie z twoimi wrażeniami“ (Feuerbach, 
Werke Bd. X, S. 185). Feuerbach odpowiada: Człowiek nie jest ja­
kimś abstrakcyjnym J a, lecz albo mężczyzną, albo kobietą, i za­
gadnienie, czy świat jest wrażeniem, postawić można na równi z py­
taniem, czy inny człowiek jest moim wrażeniem, czy też nasze sto­
sunki dowodzą w praktyce czegoś przeciwnego? To jest właśnie pod­
stawowy brak idealizmu, że stawia on i rozstrzyga zagadnienie obiek­
tywności lub subiektywności, rzeczywistości lub nierzeczywistości 
świata wyłącznie z teoretycznego punktu widzenia“ (189 — tamże). 
Feuerbach bierze za podstawę teorii poznania uwzględnienie 
całokształtu praktyki ludzkiej. Rzecz oczywista — mówi — że 
również idealiści uznają w praktyce zarówno realność na­
szego J a, jak i cudzego T y. Dla idealistów „jest to stano-

15) Chodzi tu o przekład rosyjski „Ludwika Feuerbacha“ Engelsa, dokonany 
przez Plechanowa i o jego uwagi do tego dzieła. Lenin cytuje wg wyd. 2. Ge­
newa 1905. (Red. przekł. polsk.).

22



wisko obowiązujące tylko w życiu, lecz nie w spekulacji. Ale 
spekulacja, która przeciwstawia się w życiu, która punktem widze­
nia prawdy czyni punkt widzenia śmierci, punkt widzenia 
wyodrębnionej od ciała duszy — taka spekulacja sama jest martwa 
i fałszywa“ (192). Zanim d o z n a j e m y  w r a ż e ń  — już od­
dychamy; nie możemy istnieć bez powietrza, bez jedzenia i picia.

„A zatem mowa jest o jedzeniu i piciu nawet przy rozpatrywaniu 
zagadnienia idealności czy realności świata? — wykrzykuje oburzo­
ny idealista. — Co za nikczemność! Co za uchybienie dobremu oby­
czajowi obrzucanie z katedry filozofii i z ambony teologii materia­
lizmu w naukowym sensie tego słowa wymysłami, przy table d'hote 
zaś hołdowania z całego serca i z całej duszy materializmowi w naĵ  
wulgarniejszym sensie tego słowa“ (195). I Feuerbach woła, że stawiać 
znak równości między subiektywnym wrażeniem a obiektywnym 
światem „to stawiać znak równości między polucją a płodzeniem
dzieci“ (198).

Uwaga to niebyt uprzejma, jakże celnie za to godząca w tych 
filozofów, którzy głoszą, że wyobrażenie zmysłowe jest właśnie 
istniejącą na zewnątrz nas rzeczywistością.

Punkt widzenia życia, praktyki, powinien być naczelnym i pod­
stawowym punktem widzenia teorii poznania. Prowadzi on niechyb­
nie do materializmu, odrzucając z miejsca płodzone bez ustanku 
wymysły profesorskiej scholastyki. Nie należy przy tym oczywiście 
zapominać, że kryterium .praktyki z samej istoty sprawy me może 
nigdy c a l k o w i e !  e potwierdzić lub obalić żadnych wyobrażeń 
ludzkich. Kryterium to również jest w dostatecznym stopniu „nieokre­
ślone“ , aby nie dopuścić do przekształcenia się wiedzy ludziuej w
absolut“ a jednocześnie w dostatecznym stopniu określone, abysmv 

mogli toczyć bezlitosną walkę ze wszelkimi odmianami idealizmu 
i agnostycyzmu. Jeżeli to, co potwierdza nasza praktyka, stanowi 
jedyną ostateczną, obiektywną prawdę, to wynika stąd uznanie, ze 
jedyną drogą, która do tej prawdy prowadzi, jest droga nauki stoją­
cej na stanowisku materialistycznym. Na przykład Bogdanów zgadza 
się przyznać marksistowskiej teorii obiegu pieniężnego prawdziwość 
obiektywną jedynie „w stosunku naszych czasów“ , nazywając „do- 
gmatvzmem“ przypisywanie tej teorii prawdziwości „nadhistoryczno 
obiektywnej“ („Empiriomonizm“ , ks. III. str. VII). Jest to znowu 
pomieszanie pojęć. Zgodności tej teorii z praktyką me mogą zmienić 
żadne przyszłe okoliczności z tej samej prostej przyczyny, z jakiej 
w i e c z n a  jest prawda, że Napoleon umarł 5 maja 1821 roku. 
Ale ponieważ kryterium praktyki tzn. przebieg rozwoju
w s z y s t k i c h  krajów kapitalistycznych w ciągu ostatnich dzie­
sięcioleci — dowodzi obiektywnej prawdziwości c a ł e j  społeczno-

23



ekonomicznej teorii Marksa w ogóle, nie zaś tej ozy innej poszczegól­
nej jej części, tego czy innego sformułowania itp., to rzecz oczywista, 
że rozprawianie tu o „dogmatyzmie“ marksistów oznacza niedopusz­
czalne ustępstwo na rzecz ekonomii burżuazyjnej. Jedyny wniosek 
z tego podzielanego przez wszystkich marksistów poglądu, że teoria 
Marksa jest prawdą obiektywną, brzmi, jak następuje: krocząc d r o- 
g ą teorii marksistowskiej będziemy się zbliżali do prawdy obiek­
tywnej coraz bardziej (nigdy jej nie wyczerpując); krocząc zaś 
w s z e l k ą  i n n ą  d r o g ą  nie możemy dojść do niczego, prócz 
zamętu i fałszu.

V

'

‘f



A. Maksimom

W alka Lenina
z »fizycznym« idealizmem

Genialne dzieło Lenina pt. „Materializm a empiriokrytycyzm“ , 
które ukazało się przed 40 laty, ma olbrzymie znaczenie dla walki 
o triumf zasad materialistycznych w nauce, dla walki przeciwko 
idealizmowi i mistyce.

„O „Materializmie a empiriokrytycyzmie“ Lenina pisał towarzysz 
Stalin, co następuje:

„...Książka Lenina jest nie tylko krytyką Bogdanowa, Juszkiewi- 
cza, Bazarowa, Walentinowa i ich nauczycieli filozoficznych, Ave- 
nariusa i Macha, którzy usiłowali w swych utworach uraczyć czy­
telników wyrafinowanym i wygładzonym idealizmem — w prze­
ciwstawieniu do materializmu marksistowskiego. Książka Lenina 
stanowi jednocześnie obronę teoretycznych podstaw marksizmu — 
materializmu dialektycznego i historycznego — oraz materialistycz- 
ne uogólnienie wszystkich ważnych i istotnych zdobyczy nauki, 
przede wszystkim zaś przyrodoznawstwa, osiągniętych w ciągu całe­
go okresu dziejowego od śmierci Engelsa aż do ukazania się książki 
Lenina „Materializm a empiriokrytycyzm“ (Krótki kurs historii 
WKPfb), str. 117).

Na przełomie wieku XIX i XX  dokonano w naukach przyrodni­
czych, a szczególnie w fizyce, całego szeregu odkryć o ogromnym 
znaczeniu naukowym. Odkryto promieniotwórczość niektórych 
pierwiastków chemicznych, udowodniono, że atomy mają budowę 
złożoną odkryto możność przemiany jednych pierwiastków w dru­
gie, odkryto elektrony i dowiedziono elektronowej budowy ma­
terii itd.

25



Nowe poglądy w dziedzinie nauk przyrodniczych okazały się 
sprzeczne z poglądami odziedziczonymi przez uczonych w spadku po 
poprzednim okresie. Przyrodnicy XIX wieku uważali, że materia skla- 
da się z niezmiennych atomów. Według wyobrażeń tych przyrodników 
atomy były pierwotnymi, niepodzielnymi i niezmiennymi częściami 
składowymi wszystkich ciał w przyrodzie. Wszystkie procesy przyrod- 
nicze sprowadzać się miały do przegrupowań atomów. U podstaw 
zmienności zjawisk przyrodniczych leżały, według tego rodzaju 
wyobrażeń, stałe i niezmienne cząstki pierwotne.

Ihną cechą charakterystyczną poglądów przyrodników ówczes!- 
nych było pojmowanie masy jako zasadniczej właściwości material- 
ności atomów, ciał i wszystkiego, co istnieje w przyrodzie. Również 
masa uchodziła za niezmienną, bezwładną.

Odkrycia dokonane w fizyce przy końcu XIX i na początku XX 
wieku obaliły tego rodzaju poglądy. Zamiast niezmiennej masy, jak 
się okazało, elektron posiada masę zmienną, która wzrasta wraz 
z prędkością jego ruchu; zamiast mechaniki na pierwszy plan w y  
stąpiła elektrodynamika:

Te nowe fakty wykorzystane zostały w warunkach epoki im­
perializmu przez powstałe z końcem XIX wieku szkółki idealizmu 
.,fizycznego“ , reprezentowane przez Macha, Pearsona, Duhema 
i innych. Mach i podobni mu idealiści „fizyczni“ poczęli interpre­
tować zjawiska zmiany masy elektronu wraz ze zmianą je-go- pręd­
kości, zjawiska podzielności atomu itp., jako rzekome dowody na to, 
że „materia znikła“ , że atom „zdematerializował się“ , że materializm 
zbankrutował.

W rzeczywistości jednak ani zmienność masy, ani wysunięcie się 
elektrodynamiki na pierwszy plan nie stanowią argumentu na rzecz 
rezygnacji z materialistycznego rozwiązania problemu wzajemnego 
stosunku między duchem i materią. Fakty te dowodzą jedynie, że 
rozszerzyły się nasze pojęcia o formach materii i jej ruchu. Lenin 
podkreślał, że znikąd nie wynika konieczność obrony mechaniczne­
go, a nie elektromagnetycznego czy też jakiegokolwiek innego, 
jeszcze bardziej złożonego poglądu na formy ruchu materii.

Lenin zdemaskował szalbiercze machinacje machistów, którzy 
trąbili o „zniknięciu materii“ i „bankructwie“ materializmu.

„Materia znika — pisał Lenin — to- znaczy, że znika granica, do 
której znaliśmy dotychczas materię; nasza wiedza .ńęga głębiej; 
znikają takie właściwości materii, które dawniej wydawały się bez­
względnymi, niezmiennymi i pierwotnymi (nieprzenikliwość, bez­
władność, masa itp.), a które teraz okazują się względnymi i właści­
wymi tylko pewnym stanom materii. Albowiem jedyną cechą ma­
terii, z której uznaniem związany jest materializm filozoficzny, jest

26



to, żs stanowi ona rzeczywistość obiektywnej, że istnieje ona poza 
naszą świadomością“ (Dzieła, T. XIV, str. 247, wyd. 4).

Również odkrycie złożonej budowy atomu uległo idealistycznemu 
„opracowaniu“ ze strony machisitów.

Lecz i tu również jest rzeczą oczywistą, że z uznawaniem nie­
zmienności atomów, z uznawaniem powszechnej stosowalności pra­
wa zachowania masy związany jest jedynie materializm mechanicz 
ny, metafizyczny. Natomiast materializm dialektyczny — jak wy­
jaśniał Lenin — uznaje za niezmienne tylko to, że nasza świadomość 
jest odbiciem świata istniejącego poza nami i niezależnie od nas. To 
jest podstawa materialistycznej teorii poznania. Co się zaś tyczy 
form odzwierciedlenia rzeczywistości w naszym poznaniu, to zmie­
niają się one wraz z rozwojem wiedzy.

„Uznawanie jakichkolwiek niezmiennych pierwiastków „nie­
zmiennej istoty rzeczy“ itp. nie jest materializmem — pisał Lenin — 
lecz materializmem metafizycznym, tzn. antydialektycznym“ (Dzie­
ła, T. XIV, str. 248). I dalej podkreślał Lenin: „Nowa fizyka poszła 
na lep idealizmu głównie dlatego, że fizycy nie znali dialektyki. 
Walczyli z materializmem metafizycznym (w engelsowskim, nie zaś 
pozytywistycznym czyli humeWskim znaczeniu tego słowa), z jego 
jednostronną „mechanicznością“ — i przy tym wylewali z wanny 
wraz z wodą również i dziecko. Negując niezmienność znanych do­
tąd pierwiastków i właściwości materii staczali się oni do negowania 
materii, to znaczy obiektywnej rzeczywistości świata fizycznego. 
Negując bezwzględny charakter najważniejszych i podstawowych 
praw staczali się oni do zaprzeczania działania jakichkolwiek obiek­
tywnych praw w przyrodzie, do uznawania praw przyrody za 
zwykłą konwencję, za „ograniczenie oczekiwania“ , za „konieczność 
logiczną“ itp. Obstając przy przybliżonym, względnym charakterze 
naszej wiedzy staczali się oni ku negowaniu istnienia niezależnego 
od poznania przedmiotu, odzwierciedlonego przez to poznanie w przy­
bliżeniu wiernie, ze względną prawdziwością“ (Dzieła, T. XIV. str.
248— 249).

Idealizm usiłował spekulować na zdobyczach fizyki i chemii, na 
trudnościach, z jakimi spotykali się uczeni. Gwałtowny rozwój nauk 
przvródniczych spowodował kruszenie teorii i hipotez, zamianę 
jednych przez drugie, równoczesne powstawanie kilku hipotez

teorii pretendujących do wyjaśnienia jednych i tych samych zja- 
wLW Te sytuację w nauce idealiści komentowali natychmiast jako 
powszechni kieskę zasad nauk przyrodniczych jako dowód dowol­
ności^ subiektywności wszystkich w ogolę hipotez i teorii, jako do­
wód, że prawda obiektywna nie istnieje.

27



W rzeczywistości jednak istnienie kilku hipotez i teorii, pretendu­
jących do objaśnienia jednych i tych samych zjawisk, nie świadczy 
bynajmniej o nieistnieniu prawdy obiektywnej.

Analizując i obalając poglądy idealisty angielskiego Warda i jemu 
podobnych podkreślił Lenin, że tym wrogom nauki i światopoglądu 
naukowego wystarczy w zupełności, gdy ktoś przyzna im rację, że 
hipotezy i teorie naukowe są jedynie „hipotezami roboczymi“ , nie 
zawierającymi w sobie żadnej treści obiektywnej i tworzonymi 
w celu ułatwienia systematyzacji subiektywnie pojmowanego do­
świadczenia, Lenin pisał: „Czegoś więcej niż uznania pojęć przyrodo­
znawstwa za „hipotezy robocze“ współczesny, kulturalny fideizm 
(Ward wywodzi go wprost ze swego spirytualizmu) nie chce nawet się 
domagać. My wam oddamy naukę, panowie przyrodnicy, wy zaś od­
dajcie nam gnoseologię, filozofię — oto warunek współżycia teolo­
gów i profesorów w „przodujących“ krajach kapitalistycznych 
(Dzieła, T. XIV, str. 267).

Jednym z głównych wniosków filozoficznych, wypływających 
z rozwoju fizyki u schyłku XIX i na początku XX wieku, było po­
twierdzenie głębokiej słuszności stanowiska materializmu dialek­
tycznego w zagadnieniu prawdy. Analizując poglądy machizmu 
głoszącego relatywizm filozoficzny dowiódł Lenin, że względność 
wiedzy nie dowodzi bynajmniej subiektywnego jej charakteru. 
Lecz taki właśnie wniosek wysnuwali idealiści z odkryć dokonanych 
w naukach przyrodniczych u schyłku XIX i z początkiem X X  wieku.

Obóz idealizmu filozoficznego wykorzystał względność naszej 
wiedzy, by wprowadzić do nauk przyrodniczych na miejsce jedynie 
naukowej gnoseologii materialistycznej —  gnoseologię idealistyczną, 
wrogą nauce i sprzyjającą fideizmowi.

Pretekstem dla wymysłów idealistycznych stało się również zwięk­
szenie roli odgrywanej przez matematykę w fizyce, matematyzacja 
fizyki.

Mechanika Newtona zajmuje się ruchem zwykłych ciał. Te ciała 
i ich ruchy można przedstawić w postaci poglądowych modeli me­
chanicznych. Inaczej ma się sprawa z elektrodynamiką. I tu również 
usiłowano początkowo zinterpretować matematyczne równania elek­
trodynamiki przy pomocy modeli, zbudowanych że zwykłych ciał 
i działających na zasadzie praw mechaniki. Wkrótce jednak oka­
zało się, że ani jeden z tych modeli nie oddaje całokształtu tych 
stosunków, które znajdują wyraz w równaniach elektrodynamiki 
i charakteryzują zjawiska elektromagnetyczne. Ponieważ niemożli­
wa była poglądowa interpretacja równań elektrodynamiki i ponie­
waż równania te nabierały znaczenia samodzielnego narzędzia słu­
żącego do odzwierciedlenia procesów elektromagnetycznych, niedo- 
świadczeni pod względem filozoficznym i skłaniający się ku idealiz-

28



mówi przyrodnicy wysnuwali wnioski, że równania te nie zawierają 
w sobie żadnej obiektywnej treści, że nie odzwierciedlają one żadnej 
obiektywnej rzeczywistości, że „równania pozostały, a materia 
znikła“ . Sytuacją tę wykorzystał natychmiast idealizm filozoficzny 
dla wzmocnienia swoich pozycji.

Lenin wykazał całkowitą bezpodstawność tych wniosków ideali­
stycznych. Pojęcie materii — pisał Lenin — nie wyraża niczego 
więcej prócz obiektywnej rzeczywistości. I dlatego zagadnienie po­
lega na tym jedynie, czy zjawiska elektromagnetyzmu są obiektywne?

Na to pytanie dają nauki przyrodnicze tylko jedną odpowiedź: tak, 
zjawiska elektromagnetyzmu istnieją poza nami i niezależnie od 
nas i są przez nas poznawane. Jeśli zaś chodzi o zagadnienie, czy 
zjawiska te można odtworzyć w postaci poglądowych modeli mecha­
nicznych czy też równań matematycznych nie podlegających 
poglądowej interpretacji, to ani jedna z tych dwóch odpowiedzi nie 
może w żadnej mierze posłużyć za argument na rzecz zaprzeczenia 
obiektywnego charakteru zjawisk elektromagnetycznych, na rzecz 
filozofii idealistycznej.

Równania elektrodynamiki, choć nie dają się zinterpretować po­
glądowo, nie przestają być odzwierciedleniem obiektywnych, istnie­
jących poza nami procesów. Toteż bezsensowne z punktu widzenia 
filozofii jest twierdzenie, że materia znikła, a równania pozostały; 
jest ono równoznaczne z twierdzeniem, że równania elektrodyna­
miki są tworami naszego ducha, że zjawiska elektromagnetyczne 
obiektywnie nie istnieją, że i one również są wytworem naszej dzia­
łalności myślowej.

Pretekstem ido ataków idealizmu na materialistyczne podstawy 
nauki był również szereg konkretnych matematycznych ujęć zjawisk 
fizycznych. I tak np. Mach, rozpatrując w § 5, II rozdziału swojej 
„Mechaniki“ definicję masy, starał się za wszelką cenę oderwać 
pojęcie masy od pojęcia materii i uporczywie wysuwał czysto for­
malny pogląd na istotę masy i przyspieszenia. Wielkości mas są we­
dług powszechnie znanej definicji odwrotnie proporcjonalne do 
wielkości przyspieszeń. A więc — konkludował Mach — masa ciał 
sprowadza się do stosunku między nimi; materia „rozpuszcza“ się 
w stosunku między ciałami.

W całkowitej zgodności z Marksem, który twierdził, że „właści­
wości danej rzeczy nie powstają z jej stosunku do innych rzeczy, 
lecz tylko ujawniają się w takim stosunku“ (K. Marks i F. Engels, 
Dzieła, tom XVII, str. 66), pisał Lenin: „Zrozumiałe jest, że jeśli 
przyjmiemy jakiekolwiek ciało za jednostkę, to ruch (mechaniczny) 
wszystkich pozostałych ciał można wyrazić przy pomocy prostego 
stosunku przyspieszenia. Ale przecież „ciała (to znaczy materia) by­
najmniej jeszcze z tego powodu nie giną, nie przestają istnieć nieza-

29



leżnie od naszej świadomości. Gdy sprowadzimy cały świat do ruchu 
elektronów, można będzie ze wszystkich równań usunąć elektron 
właśnie dlatego, że wszędzie będziemy się go dorozumiewać, a wza­
jemny stosunek grup lub zespołów elektronowych sprowadzi się 
do ich wzajemnego przyspieszenia, jeśliby tylko formy ruchu oka­
zały się tu równie proste jak w mechanice“ (Dzieła, tom XIV, 
str. 275).

Machiści wykorzystali do ataków na materializm matematyczny 
wyraz stosunku między masami a przyśpieszeniami. Zachowując 
stosunek rzeczy, wyrażony przez wzór matematyczny, chcieli od­
rzucić same rzeczy, ściślej mówiąc substancjalność, materialność 
rzeczy, w danym wypadku — substancjalność masy. Lecz próba ta 
dokonana była przy pomocy fałszywych, nienaukowych środków 
była po prostu sofizmem.

Idealizm wykorzystywał — i wykorzystuje także obecnie — ma­
tematyczne ujęcie atomizmu. Atomistyka z połowy XIX wieku do­
starczyła dość ścisłych określeń szeregu cech atomów i drobin. 
W toku dalszego rozwoju atomistyki pojawiły się teorie matema­
tyczne, które atom względnie elektron rozpatrują jako nierozciągły 
punkt, jako matematyczne centrum działania sił. Idealiści natychmiast 
podnieśli wrzawę, że „materia znika“ zamieniając się w nierozciągłe 
punkty, ośrodki działania sił.

Lenin zaznaczał, że taka interpretacja wzorów matematycznych 
nowoczesnej teorii atomistyczńej jest wodą na młyn idealizmu. Le­
nin przytacza przykłady idealistów, takich jak E. Hartmaran, Cohen 
i Ward. Ci przedstawiciele filozofii reakcyjnej opowiadali się za 
„dynamizmem“ , to znaczy za zastąpieniem pojęcia materii — po­
jęciem siły.

Jednak również i w tym wypadku dowody idealizmu zbudowane 
są na piasku.

Zastosowanie pojęcia wielkości nieskończenie małych nie stanowi 
żadnego argumentu na rzecz idealistycznego poglądu, że przedmioty, 
dla których matematycznego ujęcia stosujemy to pojęcie, rzeczywi­
ście nie posiadają realnych rozmiarów. Również ciała niebieskie, 
takie jak gwiazdy i planety, można w porównaniu z przestrzenią 
kosmiczną rozpatrywać jako punkty matematyczne, a przy matę 
matycznym ujęciu ich ruchu — stosować pojęcie wielkości nieskoń 
ozenie małych. Mimo to jednak nie ulega przecież wątpliwości, że 
gwiazdy i planety posiadają realne rozmiary.

Tak samo rozmiary elektronu lub atomu można traktować jako 
zanikające, jako wielkości nieskończenie małe, o ile porównujemy 
je z wielkością zwykłych ciał. Niemniej jednak ani elektron,  ̂ ani 
atom nie przestają być istniejącymi obiektywnie ciałami o skończo­
nych rozmiarach przestrzennych. Już Engels wyjaśniał dialektykę

30



skończoności i nieskończoności. Przy przejściu od atomów do zwyk­
łych ciał, a od tych ciał — do ciał „niebieskich“ itd., przechodzimy 
przez szereg jakościowo różnych stopni podzielności materii. Dla­
tego też niższy pod względem wielkości stopień można w porównaniu 
z wyższym traktować jako nieskończenie mały i — na odwrót — 
wyższy pod względem wielkości stopień można w porównaniu 
z ‘niższym traktować z punktu widzenia matematyki jako nieskoń­
czenie wielki. Takim też językiem posługuje się matematyka w dzie­
dzinie rachunku różniczkowego i całkowego, w celu wyrażenia sto­
sunków ilościowych między przedmiotami należącymi do jakościowo
różnych dziedzin przyrody. ■

Demaskując próby idealistów, usiłujących wykorzystać w cha­
rakterze argumentu na rzecz idealizmu matematyczne pojmowanie 
elektronów lub atomów jako wielkości nieskończenie małych, pisał 
Lenin: „Znikła wczorajsza granica naszej znajomości nieskończenie 
małych cząstek materii, a więc — konkluduje filozof idealistycz­
ny _  znikła materia (a myśl pozostała)“ (Dzieła, tom XIV, str. 270).

Wyżej przedstawione i inne tego rodzaju matematyczne ujęcia 
problemów fizycznych były tylko szczególnym wyrazem powszech­
nego zjawiska wzrostu zastosowania matematyki do fizyki, coraz 
głębszego przenikania do fizyki matematycznych metod teoretycznego 
I) Q cl 3X119.

Lenin zwracał uwagę także na tę ogólną stronę zagadnienia. Sto 
sowalność matematyki do tej czy innej gałęzi nauk przyrodniczych 
opiera się na możności ilościowego mierzenia wielkości jednorodnych. 
Analizując poglądy filozofa francuskiego, Abela Reya, pisał Lenin. 
„Jednorodność materii“ (262) (cyfra odnosi się do strony omawianego 
przez Lenina dzieła A. Reya, skąd zaczerpnięte zostało wyrażenie 
„jednorodność materii“ -  A. M.) -  nie jako postulat, lecz jako rezul­
tat doświadczenia i rozwoju nauki., „jednorodność przedmie u 
fizyki“ — oto warunek stosowalności pomiarów i obliczeń matema­
tycznych“ (Dzieła, tom XIV, str. 285). .

Z końcem XIX i z początkiem XX wieku zakres wielkości mierzal­
nych w fizyce rozszerzył się niezwykle i objął swoim zasięgiem dzie­
dziny elektrodynamiki, promieniotwórczości i — do pewnego stop­
nia — dziedzinę budowy atomu. . . . .  , , ,

Odkrycie takiej powszechnej części składowej materii jak elektron 
odgrywający znaczną rolę w zjawiskach elektromagnetyzmu, włącz 
nie ze zjawiskami świetlnymi, a także w zjawiskach cieplnych -  
stworzyło, wraz z szeregiem podobnych faktów, podstawę dla po­
łączenia różnych gałęzi fizyki w jedną całosc i położyło podwalmy 
pod opracowanie ogólnej matematycznej teorii zjawisk fizycznych.

Wszystko to dostarczyło szerokich możliwości dla zastosowania 
matematyki w dziedzinie fizyki. Fizyka teoretyczna poczęła się

31



przekształcać w dyscyplinę matematyczną. Rozwinęły się specjalne 
metody matematycznego opracowywania zagadnień fizycznych. 
Matematycy i fizycy o wykształceniu matematycznym poczęli odgry­
wać dużą rolę w rozwoju fizyki. W warunkach owej specyficznej 
sytuacji, w jakiej rozwijała się fizyka przy końcu XIX i na początku 
XX wieku, fakt ten nie mógł pozostać bez następstw.

Objawem tych- następstw była inwazja „ducha matematyki“ do 
fizyki. Matematycy, operujący metodą czysto logiczną i zapominający 
o obiektywnym źródle swoich pewników, twierdzeń, równań itd., 
niejednokrotnie traktowali je jako dowolne wytwory umysłu, jako 
pewne aprioryczne konstrukcje. Inwazja „ducha matematyki“ do 
fizyki teoretycznej doprowadziła do prób zinterpretowania formuł 
matematycznych fizyki teoretycznej jako wytworów rozumu, jako 
wyniku subiektywnej twórczości matematyków.

Oderwanie formuł fizyki teoretycznej od przedmiotów, których 
są one. odbiciem, doprowadziło do formalizacji fizyki teoretycznej. 
O ile fizycy środka i drugiej połowy XIX wieku traktowali swoje 
teorie jako obrazy badanej przez siebie rzeczywistości obiektywnej, 
o ile na tym samym stanowisku trwała podświadomie również więk­
szość fizyków-eksperymentatorów z początku XX wieku, o tyle 
fizycy-teoretycy, jak Pointing, Poincare, Duhem, operujący metodą 
matematyczną, poczęli interpretować formuły matematyczne fizyki 
jako dowolne twory ducha ludzkiego.

W ten sposób więc wzory fizyki matematycznej poczęły odgrywać 
w rękach fizyków-idealistów rolę przegrody odgraniczającej obiek­
tywną rzeczywistość od teoretycznych koncepcji uczonych. Matema­
tyka poczęła stanowić źródło wahań fizyków w kierunku idealizmu.

Podsumowując rozważania nad tym źródłem wypaczeń idealistycz­
nych w fizyce pisał Lenin: „Zakusy reakcyjne rodzą się z samego 
postępu nauki. Olbrzymi postęp nauk przyrodniczych, zbliżenie się 
do takich jednorodnych i prostych elementów materii, których pra­
wa ruchu dają się opracować matematycznie, powoduje, ze mate­
matycy zapominają o materii. „Materia znika“ , pozostają tylko rów­
nania. Na nowym etapie rozwoju i w nowej niejako formie powraca 
stara idea kaniowska: rozum wyznacza prawa przyrodzie“ (Dzieła, 
tom XIV, str. 294).

Lenin pisał, że „kryzys fizyki polega na odstąpieniu od wyraźnego-, 
zdecydowanego i nieodwołalnego uznania obiektywnej wartości jej 
(tzn. fizyki — A. M.) teorii“ (Dzieła tom XIV, str. 292). „Dlatego 
też — pisał Lenin w innym miejscu — istota „kryzysu fizyki współ­
czesnej“ polega pod względem filozoficznym na tym, że dawna fizyka

32 I



uważała swoje teorie za „rzeczywiste poznanie świata materialnego 
to znaczy za odbicie obiektywnej rzeczywistości. Nowy prąd w fizyce 
uważa teorię jedynie za symbole, znaki dla celów praktyki, to znaczy 
zaprzecza istnieniu obiektywnej rzeczywistości, niezależnej od naszej 
świadomości i znajdującej w niej odbicie“ (Dzieła, Tom XIV, str. 242).

Odwracanie się idealistów „fizycznych“ od materializmu następo­
wało, jak podkreślał Lenin, nie w sposób jawny, lecz pod maską 
najnowszych odkryć fizyki i nauk przyrodniczych w ogóle, przy czym 
zdarzały się liczne odstępstwa od zasadniczej pozycji idealistycznej.

To czego nie dopowiadali machiści, dopowiadali za nich idealiści 
filozoficzni, jawni przedstawiciele obozu religianctwa (fideizmu,. 
Lenin wyjaśniał niejednokrotnie, że łącząca ich wszystkich linia 
biegnie od Macha, Oswalda, Duhema, Poincarćgo itd. do otwartych 
zwolenników idealizmu filozoficznego — Wanda, Schuppego, Cohena. 
Hartmana, Le Roya, Brunetiere‘a i innych. Idealiści „fizyczni“ , idea­
liści filozoficzni i fideiści stanowili wspólny obóz reakcji ideologicz­
nej, obóz wrogi przyrodoznawstwu i światopoglądowi materialistycz- 
nemu, który wyrażał spontaniczne przekonanie takich uczonych, jak 
Boltzmann, Maxwell, Helmholz, Kirchhoff, Hertz, Lorentz, Larmore 
i inni.

Idealizm „fizyczny“ , wysnuwając idealistyczne i agnostyczne wnio­
ski z najnowszych odkryć fizyki, nie wyjaśnia filozoficznej istotv 
tych odkryć, lecz — odwrotnie — wikła i wypacza tę istotę. Idealizm 
„fizyczny“ nie sprzyja, lecz przeszkadza rozwojowi nauki, wywołu­
je kryzys fizyki i wszystkich w ogóle nauk przyrodniczych. Droga 
na którą idealizm „fizyczny“ spycha naukę, prowadzi do wyrzeczenia 
się wszelkich tendencji postępowych w nauce o przyrodzie.

Większość przyrodników — wskazywał Lenin —  stoi spontanicz­
nie i nie może nie stać na stanowisku materializmu. Natomiast ma- 
chizm i w ogóle idealizm „fizyczny“ jest —  jak pisał Lenin — „modą“ , 
„chwilowym zygzakiem“ , „przelotnym oczarowaniem niewielkiej czę­
ści specjalistów przez idealizm“ ; koziołki gnoseologiczne Avenariusa, 
Macha i S-ki były i są wymysłami profesorskimi, próbami założenia 
własnej drobnej sekty filozoficznej. Lecz każdej takiej próby, każde­
go takiego koziołka myślowego chwyta się obóz idealizmu i fideizmu, 
obóz reakcji i wykorzystuje je dla walki z nauką, ze światopoglą­
dem materialistycznym, z rewolucyjnym ruchem społecznym w inte­
resie utrzymania władzy kontrrewolucyjnej burżuazji imperiali­
stycznej.

Dlatego też bezsensowne i fałszywe były twierdzenia oportunistów 
i rewizjonistów rosyjskich i zagranicznych, jakoby machizm był 
„najnowocześniejszą'filozofią nauk przyrodniczych“ . Na podstawie 
zawartej w Materializmie a empiriokrytycyzmie analizy poglądów 
machizmu i ’ odkryć przyrodniczych scharakteryzował Lenin Macha

Nowo Drogi — 3. 33



i S-kę jako reakcjonistów w dziedzinie przyrodoznawstwa, zdradza­
jących przyrodoznawstwo na rzecz fideizmu.

W książce „Materializm a empiriokrytycyzm“ podkreślał Lenin 
niejednokrotnie, że pomimo wysiłku wszelkich szkół i szkółek ide­
alistycznych w rodzaju machizmu materializm niezawodnie zwy­
cięży w dziedzinie przyrodoznawstwa, lecz zwycięży pod jednym 
nieodzownym warunkiem, będącym w ogóle warunkiem dalszego 
postępu nauk przyrodniczych. Warunkiem tym jest przejście przy­
rodników od żywiołowego materializmu przyrodniczego do świa­
domego materializmu filozoficznego, ściśle mówiąc — tej jego 
współczesnej naukowej formy, którą reprezentuje filozofia marksi­
stowska.

„Materialistyczny, podstawowy duch fizyki i całego współczesne­
go przyrodoznawstwa — pisał Lenin — przezwycięży wszelkie 
kryzysy, lecz jedynie pod warunkiem nieodzownego zastąpienia ma­
terializmu metafizycznego przez materializm dialektyczny“ (Dzieła, 
tom XIV, str. 292).

*   ̂ **

Jakie znaczenie dla czasów dzisiejszych mają myśli rozwinięte 
przez Lenina w „Materializmie a empiriokrytycyzmie“?

W odróżnieniu od okresu, w którym napisany został „Materializm 
a empiriokrytycyzm“ , przeżywana przez nas epoka odznacza się wy­
darzeniami historycznymi wszechświatowej miary, takimi jak Wiel­
ka Listopadowa Rewolucja Socjalistyczna roku 1917 i zwycięstwo 
socjalizmu w Rosji, jak stworzenie potężnego mocarstwa socjali­
stycznego — ZSRR. Wydarzenia te wywarły decydujący wpływ na 
cały bieg dziejów współczesnych.

W ZSRR powstała nowa, socjalistyczna kultura. W kraju radziec­
kim zwycięsko kroczy naprzód nauka, oddana całkowicie w służbę 
interesów ludu i tworząca organiczną jedność z praktyką.

Czołowi ludzie nauki w Związku Radzieckim kierują się najbar­
dziej postępowym światopoglądem, światopoglądem materializmu 
dialektycznego, z gruntu wrogim wszelkiej mistyce, wszelkiemu fi- 
deizmowi, metafizyce i wulgaryzatorstwu.

Powstanie państwa socjalistycznego, wrogiego polityce wojen i na­
paści i będącego nosicielem nowej kultury, wywołuje wściekły 
gniew reakcji imperialistycznej.

Jednakże historyczny proces toruje sobie drogę z nieubłaganą 
konsekwencją. Postępowi ludzie w krajach kapitalistycznych nabie­
rają coraz głębszego przekonania o konieczności zastąpienia kapita­
lizmu przez socjalizm — co jest jedynym wyjściem z głębokiego 
kryzysu, w którym znalazły się ich kraje. Postępowi uczeni w kra­
jach kapitalistycznych coraz bardziej skłaniają się ku materializ-

34



mówi dialektycznemu. Zwiększa .się liczba jawnych zwolenników 
współczesnego naukowego materializmu (Perrin, małż. Joliot-Curie 
we Francji, Levy, Blackett, Haldane w Anglii i inni).

Prace Lenina i Stalina rozpowszechniły się w całym świecie i po­
zyskują coraz nowych zwolenników dla marksizm u-leninizmu.

W tych warunkach znacznie ostrzej niż kiedykolwiek przedtem 
zaznacza się przeciwstawność obozu materializmu i obozu mistyki, 
fideizmu, idealizmu. W krajach kapitalizmu ideologią panującą jest 
antynaukowa ideologia burżuazyjna; ten stan rzeczy wywiera wpływ 
na nauki przyrodnicze i rodzi coraz to nowe przejawy ulegania idea­
lizmowi wśród przyrodników.

Okres, który upłynął od chwili opublikowania „Materializmu 
a empiriokrytycyzmu“ Lenina, odznaczał się dalszym trwaniem 
rewolucji w naukach przyrodniczych, a szczególnie w fizyce. Po­
wstaje teoria względności, której głównym twórcą jest Einstein. 
Dowiedziono ostatecznie' planetarnej budowy atomu. Ustalono, że 
jądro atomu zajmuje znikomo drobną część całej objętości atomu. 
Powstaje pierwotna postać bobrowskiej teorii atomu. Później teorię 
tę zastępuje współczesna kwantowa teoria budowy atomu. Badania 
nad jądrem atomowym prowadzą do odkrycia sztucznej promienio­
twórczości. Do tych i szeregu innych odkryć doszło ostatnio odkry­
cie sposobów wykorzystania energii wewnątrzatomowej.

Ta fala odkryć dokonanych w ciągu ostatnich czterdziestu lat wy­
wołała dalsze kruszenie dawnych pojęć. Okazało się na przykład, 
że przekonanie o jednorodności pierwiastków zajmujących określo­
ne miejsce w układzie periodycznym nie odpowiada rzeczywistości. 
Pierwiastki składają się z izotopów, to znaczy atomów posiadających 
jednakowe właściwości chemiczne, ale różne ciężary atomowe. Dopro­
wadziło to do sprecyzowania pojęcia „pierwiastka“ , do głębszego zro­
zumienia wielkiego dzieła Mendelejewa — układu periodycznego pier­
wiastków chemicznych.

Gruntownej rewizji uległy newtonowskie poglądy na prze­
strzeń i czas. Fizyka współczesna odrzuciła newtonowskie wyobra­
żenia o bezwzględnej przestrzeni i bezwględnym czasie, które mają 
rzekomo istnieć niezależnie od ruchu materii, poza ciałami przyrody. 
Powstał cały szereg pojęć nieznanych dawnej fizyce, a wynikłych 
z pogłębiania naszej znajomości mikrokosmosu. Tak się ma za­
sadniczo sprawa z wszystkimi pojęciami charakteryzującymi stan 
atomu w zależności od jego budowy wewnętrznej.

Ten przewrót w fizyce dokonywał się w warunkach społeczeństwa 
kapitalistycznego i dlatego odbił się na nim wpływ schyłkowej, re­
akcyjnej ideologii burżuazyjnej.

Podobnie jak w czasie ukazania się „Materializmu a empiriokryty­
cyzmu“ Lenina część fizyków wysnuwa z względności wiedzy ideali­



styczne wnioski. Oto -kilka przykładów. Jednym z nich może być 
idealistyczne, antynaukowe twierdzenie o „annihilacji materii“ . 
Pretekstem do tego twierdzenia stało się odkrycie przemiany elek­
tronów w fotony. Utożsamiając w sposób metafizyczny pojęcie ma­
terii z pojęciem zwykłej substancji ważkiej, obdarzonej masą spo­
czynkową, uczeni i filozofowie burżuazyj-ni wysnuli z faktu przemia­
ny elektronów i pozytronów w fotony wniosek, że „materia- znika“ — 
zostaje „unicestwiona“ . Twierdzenie takie jest całkowicie błędne. 
Jest ono błędne dlatego, że wąski termin fizyczny — materia w zna­
czeniu zwykłej substancji ważkiej — zostaje utożsamiony z filozo­
ficznym pojęciem materii, oznaczającym obj-ektywną rzeczywistość. 
Jeśli przełożymy na język filozoficzny twierdzenie, że przy przemia­
nie elektronów w fotony materia ulega „unicestwieniu“ , otrzymamy 
twierdzenie następujące: rzeczywistość fizyczna (elektrony) prze­
mienia się w coś (fotony), co nie jest rzeczywistością fizyczną. Lecz 
twierdzenie, że fotony nie są rzeczywistością fizyczną, jest absur­
dalne i nienaukowe, stanowi ustępstwo na rzecz idealizmu filozo­
ficznego i fideizmu.

Innym błędnym wnioskiem z odkryć fizyki współczesnej jest 
twierdzenie, że prawo- zachowania i przemiany energii jest niesłusz­
ne, że energia może ginąć, zamieniać się w nicość i powstawać z ni­
czego. Do takiego wniosku doszli niektórzy fizycy w związku z od­
kryciem promieniotwórczości i badaniem zjawisk wewnątrzatomo- 
wych. W naszych czasach doszli do takiej konkluzji N. Bohr i jego 
zwolennicy w związku z rozpadem promieniotwórczym, w związku 
z kwantową teorią światła i doświadczeniami nad rozpraszaniem 
promieni gamma.

Niektóre ciała promieniotwórcze emitują elektrony (promienie 
beta). Atomy ciał promieniotwórczych tracą przy tym ściśle określo­
ną ilość energii. Elektrony natomiast wylatujące z atomów mają 
bardzo różne ilości energii ii jedynie dla najszybszych elektronów 
zachodzi zgodność między ilością energii utraconej przez -atom i ilością 
energii uniesionej przez elektron. W przypadku innych elektronów 
zgodności takiej nie ma. Bohr i niektórzy fizycy wysnuli z tego 
wniosek, że w tym wypadku pogwałcone zostaje prawo- zachowania 
energii. Jednakże pogwałcenie prawa zachowania energii oznaczałoby 
przemianę energii w nicość, to znaczy zniknięcie ruchu materialnego. 
Pociągnęłoby to za sobą również uznanie możliwości powstawania 
energii z niczego, a więc po prostu możliwości cudu. Fizyka nie 
mogła pójść i nie poszła tą drogą. Przyjęto hipotezę, że podczas 
emisji promieni beta wylatują jeszcze jakieś inne cząstki, których 
dotychczas nie udało się wykryć bezpośrednio w toku doświadczeń; 
cząstki te unoszą z sobą część energii atomu, której brak u elektro­
nów. Cząsteczki te nazwano neutrino (Pauli, 1931:).

36



Walka dokoła antynaukowej myśli o niesłuszności prawa zacho­
wania i przemiany energii toczyła się wiatach 1924 — 1925 w związ­
ku z badaniami naid zjawiskiem Comptona i zakończyła się potwier­
dzeniem całkowitej słuszności prawa zachowania i przemiany ener­
gii. Walka ta rozgorzała na nowo w roku 1936, gdy Schenkland opu­
blikował doświadczenia nad rozpraszaniem promieni (gamma). Póź­
niej wykazano, że doświadczenia Schenklanda były po prostu błędne.

Wszystkie zamachy na prawo zachowania i przemiany energii, 
dokonywane w ciągu ostatnich pięćdziesięciu lat, a szczególnie 
w ciągu dwóch ostatnich dziesięcioleci, kończyły się niezmiennie 
niepowodzeniem. Nauka zaś nie zyskała przez te zamachy niczego 
prócz szkody, prócz opóźnienia swojego rozwoju. Gdyby fizycy 
trzymali się zasad materializmu dialektycznego, uniknęliby wyliczo­
nych wyżej błędów i rozwój nauki postępowałby szybciej. Materia- 
listyczny filozoficzny sens prawa zachowania i przemiany energii 
polega na twierdzeniu, że wszystko w przyrodzie jest przemianą 
jednej formy ruchu materii w drugą, że wszystko sprowadza się do 
rozwoju od prostszych form materii do bardziej złożonych. Fizycz­
na treść tego prawa może się zmieniać, wzbogacać i udoskonalać, lecz 
absolutną prawdą jest fakt, że energia nie może ani powstawać z ni­
czego, ani ginąć. Istnieje tylko wzajemne przechodzenie jednych 
form ruchu materii w inne.

Odkrycie sposobów wykorzystania energii wewnątrzatomowej było 
wielkim triumfem prawa zachowania i przemiany energii.

Znaczną rolę w idealistycznych rozważaniach Bohra i jego stron­
ników na temat prawa zachowania i przemiany energii odegrała 
matematyka. Matematyka, zastosowana do fizyki w sposób formalny, 
stanowi także i dzisiaj grunt, z którego wyrastają idealistyczne 
wnioski w dziedzinie fizyki współczesnej, przy czym wszystkimi ty­
mi twierdzeniami raczy się czytelnika jako rzekomo dowiedzionymi 
naukowo prawdami.

Jedną z zasadniczych tez współczesnej teorii kwantów jest tak 
zwana relacja nieoznaczoności, czyli zasada nieokreśloności Heisen- 
berga-Bohra. Według tej zasady niemożliwe jest równoczesne, ścis­
łe określenie położenia i pędu poruszającego się elektronu. Przy rów­
noczesnym pomiarze tych wielkości otrzymujemy, według teorii tej, 
nieścisłość rzędu stałej Plancka. Oznaczenie przestrzennego poło­
żenia przedmiotu jest określeniem jego obiektywnych właściwości 
przestrzennych; oznaczenie zaś pędu — jest określeniem jego pręd­
kości (i masy). Podnosząc swoją zasadę do rzędu tezy filozoficznej, 
Heisenberg Bohr i ich zwolennicy twierdzili i twierdzą, ze nie można 
mówić jakoby elektron równocześnie miał właściwości wyrażające 
się w jego charakterystykach przestrzennych i czasowych. Z tego zaś 
wypłynął wniosek, że elektron, w odróżnieniu od zwykłych ciał, od­

37



znacza się mniejszym stopniem rzeczywistości i nie można mówić, 
iż ruch elektronu odbywa się. w czasie i przestrzeni. Co więcej z rze­
komo zasadniczo statycznego charakteru praw rządzących mecha­
niką kwantową Heisenberg i Bohr wysnuwają wniosek, że u podstaw 
mikrozjawisk leży przypadkowość, a prawidłowość ujawnia się je­
dynie na skutek masowości tych mikrozjawisk. Ruchem poszczegól­
nego elektronu nie rządzą żadne prawa, rozporządza on czymś w ro­
dzaju „wolnej woli“ , jego ruch nie może być racjonalnie poznany.

W ten sposób doszli Bohr i Heisenberg do zaprzeczenia przyczyno- 
wości w stosunku do mikrozjawisk; .doszli ido twierdzenia, że u pod­
staw mikrozjawisk leży coś irracjonalnego i niepoznawalnego, to 
znaczy — po prostu mówiąc — cud. Idealistyczna interpretacja re­
lacji nieoznaczoności znalazła swój wyraz również w twierdzeniu, 
że zjawisko jest nierozdzielnie związane z obserwującym je pod­
miotem. Z faktu, że obserwacja położenia lub określenia prędkości 
elektronu wywołuje nieuchronnie zmianę położenia lub prędkości, 
wysnuli Bohr i jego zwolennicy wniosek, że elektron nie istnieje 
niezależnie od podmiotu.

Przytoczone wyżej idealistyczne twierdzenia Heisenberga i Bohra 
nie są czymś przypadkowym w ich ustach. Twierdzenia tego rodzaju 
są objawem właściwego tym uczonym światopoglądu reakcyjnego, 
blisko spokrewnionego' z machizmem, pod którego sztandarem wy­
stępują oni w ciągu wielu lat.

Heisenberg na przykład, w artykule pt. „Przyczynek do historii 
fizycznego objaśnienia przyrody“ twierdził, że rozwój nauki pro­
wadzi do coraz słabszego rozumienia tego, co rzeczywiście zachodzi 
w przyrodzie, że zamiast objaśniania zjawisk przyrody nauka zmu­
szona jest ograniczać się do „opisywania“ tych zjawisk w języku 
formalno-matematycznym. „Wraz z pomnożeniem wiedzy i poznania 
— pisał on — coraz bardziej maleją pretensje przyrodników do „ro­
zumienia świata“ .

W jaki sposób stosował Heisenberg te poglądy do objaśniania po­
stępu wiedzy w dziedzinie fizyki, przekonać się można z następują­
cego jego twierdzenia: „U Demokryta — pisał on atomy utraciły 
cechy takie, jak barwę, smak itd. Pozostała im tylko jedna cecha 
wypełnianie przestrzeni; geometryczne sądy o atomach uważano za 
dopuszczalne i nie wymagające żadnej dalszej analizy. W fizyce 
współczesnej atomy tracą również tę ostatnią cechę; posiadaj a on e 
właściwości geometryczne w nie większej mierze niż barwę, smak itd. 
Atom współczesnej fizyki symbolizowany jest przede wszystkim 
przez cząstkowe równanie różniczkowe, w pewnej abstrakcyjnej 
przestrzeni czterowymiarowej; jedynie doświadczenie dokonane 
przez obserwatora zmusza atom, by dał znać o miejscu, świetle, ilości 
ciepła. Atom współczesnej fizyki pozbawiony jest wszelkich cech

35



i w ogóle żadne cechy materialne nie są mu bezpośrednio właściwe; 
znaczy to, że wszelki obraz atomu, jaki moglibyśmy sobie stworzyć 
w naszej wyobraźni, jest przez to samo fałszywy .

Opierając się na tego rodzaju rozpatryWaniach twierdził Heisen­
berg, że „w mechanice kwantowej zupełnie nie chodzi o obiektywne 
ustalanie zdarzeń przestrzenno-czasowych“ .

Takie same poglądy wyznawał i wyznaje N. Bohr. „W przeci­
wieństwie do zwykłej mechaniki — pisał on — nowa mechanika nie 
zajmuje się opisywaniem ruchu cząstek atomowych w przestrzeni 
i czasie“ (czasopismo „Zdobycze nauk fizycznych“ , tom VI, zeszyt 
II, str. 99, 1926).

„Wszelka obserwacja zjawisk atomowych — pisał on w innym 
miejscu — wiąże się z tak znacznym wzajemnym oddziaływaniem 
między tymi ostatnimi a narzędziami obserwacji, iż nie można ich 
pominąć; ani zjawisku, ani narzędziu obserwacji nie można przypisy­
wać samodzielnej rzeczywistości fizycznej w zwykłym sensie tego 
terminu“ (tamże, tom VIII, str. 307, 1928).

Omawiając filozoficzny sens postulatu kwantowego pisał Bohr: 
„Konsekwencją postulatu jest wyrzeczenie się przyczynowego prze- 
strzenno-czasowego opisywania, czyli koordynowania zjawisk ato­
mowych“ (tamże, str. 307) itd.

Tego rodzaju sądy są zwyczajnym wymysłem idealistycznym. 
Z faktu, że nie można równocześnie wyznaczyć pędu i położenia 
elektronu, nie wynika, że elektron nie istnieje w przestrzeni i czasie. 
Istnieć obiektywnie, poza nami i niezależnie od nas — to znaczy 
istnieć w przestrzeni i czasie. Gdyby elektron — jak twierdzą Bohr, 
Heisenberg i ich zwolennicy — nie posiadał w pewnych warunkach 
cech przestrzennych — znaczyłoby to, że w ogóle nie istnieje. Lecz 
to jest absurd. Do tego zaś absurdu dochodzą Bohr i inni dlatego, 
że istniejącą w mechanice kwantowej niemożność oznaczenia dokład­
nego położenia elektronu mieszają (świadomie lub nieświadomie 
co w tym wypadku nie odgrywa roli) z zagadnieniem istnienia elek
tronu. . , , ,

Z faktu że położenie i pęd elektronu me mogą byc równocześnie 
ściśle określone, bynajmniej nie wynika wniosek o pozaczasowym 
i pozaprzestrzennym istnieniu elektronu lub o mniejszej realności 
elektronu w porównaniu ze zwykłymi ciałami. Zupełnie tak samo 
absurdalne jest twierdzenie, jakoby elektron posiadał „wolną wolę“ 
i jakoby w sferze zjawisk atomowych panowała niepodzielnie przy­
padkowość Gdyby tak się rzecz miała, należałoby stwierdzić, że 
próżne są wysiłki uczonych w kierunku poznania tych zjawisk, że 
wszystkie zdobycze współczesne! nauki zbudowane są na lotnym 
piasku Gdyby elektron posiadał „wolną wolę“ , oznaczałoby to po 
prostu możliwość cudów i wszelkich innych nonsensów.

39



Nie wytrzymuje wreszcie krytyki twierdzenia o zasadniczej koor­
dynacji elektronu z obserwującym podmiotem. Teza, że eiektron 
i podmiot są z sobą nierozerwalnie związane, to zwykłe powtarzanie 
twierdzeń idealizmu subiektywnego. Jeśli elektron nie istnieje nie­
zależnie od człowieka, to również cały świat nie istnieje niezależnie 
od niego. A więc przed pojawieniem się człowieka nie było ani 
wszechświata, ani Ziemi. Lecz twierdzić tak mogą jedynie ludzie, 
którzy tylko przypadkiem znaleźli się poza murami domu waria­
tów.

Udowodnienie złożonej budowy atomu, głębsze zrozumienie perio­
dycznego układu pierwiastków, odkrycie elementarnych części skła­
dowych atomu, udowodnienie możliwości przemian pierwiastków, 
odkrycie wzajemnej zależności między masą a energią itd. — 
wszystko to stanowi coraz to nowe dowody słuszności materializmu 
dialektycznego. Lecz powiedzieć to i na tym poprzestać, jak to czy­
nią niektórzy filozofowie, w żaden sposób nie wolno. Materializm 
dialektyczny to twórcza, bojowa teoria, która nie może się godzić 
z istnieniem wypaczeń idealistycznych w książkach i artykułach 
z dziedziny mechaniki, fizyki itd. Zadaniem naszym jest krytykowa­
nie tego rodzaju wypaczeń, uczestniczenie wraz z fizykami, chemi­
kami itd. w opracowywaniu takiej teorii nauki, która byłaby wolna 
od przeżytków ideologii burżuazyjnej.

Ta praca nad uwolnieniem fizyki współczesnej od antynaukowych 
koncepcji idealistycznych jest zadaniem wszystkich fizyków ra­
dzieckich. Trzeba położyć kres przemycaniu wrogich nauce koncep­
cji idealistycznych do wszystkich publikacji radzieckich.

Członek-korespondent Akademii Nauk ZSRR — J. I. Frenkiel — 
od wielu lat propaguje np. idealizm w całym szeregu swoich książek. 
W swoim podręczniku mechaniki falowej pisał on: „Deterministycz­
ne ujmowanie ruchu i — co za tym idzie —■ wszystkich przejawów 
związanych z ruchem powinno- być zarzucone i zastąpione ujęciem 
statystycznym (prawdopodobnościowym), opartym na oznaczeniu 
odpowiedniego systemu fal“ (J. I. Frenkiel, „Mechanika falowa“ , 
część pierwsza, str. 47, 1934).

Pomijając już ignoranckie przeciwstawienie determinizmu staty­
styce, jest to jawny wypad przeciwko przyczynowości, idący zupeł­
nie zgodnie z atakiem na materializm, prowadzonym przez Bohra, 
Heisenberga i innych.

U podstaw tego rodzaju wypowiedzi leży wrogość wobec wszel­
kiego materializmu, a w szczególności wobec materializmu dialek­
tycznego. Wypowiedzi te świadczą, że ich autorowie nie rozumieją 
znaczenia, jakie ma metoda dialektyki materialistycznej dla nauk 
przyrodniczych, i leją wodę na młyn wrogów postępowej nauki. 
Trzeba zrozumieć, że wyrzeczenie się materializmu dialektycznego 
i przejście na stanowisko idealizmu hamuje rozwój nauki, że forma-

40



listyczno-matematyczne ujęcie przeszkadza w poznawaniu mikrokos- 
mosu i że radzieckie kadry naukowe powinny się kształcić w duchu 
światopoglądu marksistowsko-leninowskiego.

Nie, wolno nam przyjmować w sposób bezkrytyczny wywodów 
filozoficznych współczesnych przyrodników burżuazyjnych. O tych 
wywodach filozoficznych pisał Lenin w „Materializmie a empirio­
krytycyzmie“ : „Ani jednemu słowu tych profesorów, zdol­
nych do wielce wartościowych prac w specjalnych dziedzinach 
chemii, historii, fizyki, nie wolno wierzyć, gdy tylko mowa jest o filo­
zofii. Dlaczego? Z tej samej przyczyny, dla której ani jednemu słowu 
profesora ekonomii politycznej, zdolnemu dlo wielce wartościowych 
prac w dziedzinie specjalnych studiów faktycznych, nie wolno wie­
rzyć, gdy tylko mowa o ogólnej teorii ekonomii politycznej. Albo­
wiem ta ostatnia — jest w warunkach współczesnego społeczeństwa 
równie partyjna jak i gnoseologia. Ogólnie biorąc, profesorowie- 
ekonomiści nie są niczym innym jak uczonymi sługusami kapitali­
stów, a profesorowie filozofii — uczonymi sługusami teologów“ 
(Dzieła, tom XIV, str. 327 — 328).

Rozwój nauki w krajach kapitalistycznych odbywa się w sposób 
nader sprzeczny i jest zaśmiecony wszelkiego rodzaju rupieciami 
idealistycznymi, które hamują postęp nauki.

Lenin pisał, że fizyka współczesna „zdąża’ ku jedynej słusznej 
metodzie i jedynej słusznej filozofii przyrody, idzie ku niej nie wprost 
lecz zygzakami, nie świadomie lecz żywiołowo, nie mając jasno przed 
oczyma swojego „celu ostatecznego“ , lecz przybliżając się doń 
po omacku, chwiejnie, a nieraz nawet tyłem. Fizyka współczesna 
cierpi bóle porodowe. Rodzi ona materializm dialektyczny. Wszelki 
poród jest bolesny. Oprócz żywej zdolnej do życia istoty dostarcza 
on nieuchronnie pewnych martwych produktów, które należy wy­
rzucić do kubła na śmiecie. Do takich odpadków należy cały idealizm 
fizyczny, cała filozofia empiriokryłyczna wraz z empiriosymboliz- 
mem, empiriomonizmem itd.“ (Dzieła, tom XIV, str. 299).

Ustrój socjalistyczny stworzył jak najpomyślniejsze warunki dla 
rozkwitu nauki radzieckiej, będącej najbardziej postępową nauką 
w świecie.

W tych warunkach także i fizyka radziecka poczynała olbrzymie 
postępy. Prezydent Akademii Nauk, S. I. Wawiłow, posiada w swym 
dorobku doniosłe prace w dziedzinie optyki, a szczególnie w dziedzi­
nie luminisceneji. Prace członka Akademii Nauk, D. W. Skobielcyna, 
profesora L. W. Mysowskiego i A. P. Żdanowa posunęły daleko na­
przód badania nad promieniami kosmicznymi. Dziełem członka 
Akademii Nauk, A. J. Allichanowa, i członka-korespondenta Akademii 
Nauk, A. J. Alichaniana, jest odkrycie cząstek promieniowania ko­
smicznego o zmiennej masie (waritronów). Członkowie Akademii

41



Nauk, L. I. Mandelstamm i G. S. Landsberg, odkryli zjawisko 
kombinacyjnego rozpraszania się światła w kryształach. Fizykom 
radzieckim, K. A. Pietrzakowi i G. N. Florowowi, przypada za­
sługa odkrycia zjawiska samorzutnego' rozpadu jąder uranowych. 
P. A. Czerienkow, pracując pod kierownictwem S. I. Wawiłowa, do­
konał fundamentalnego odkrycia świecenia cieczy, wywoływanego 
przez elektrony poruszające się z prędkością większą niż prędkość 
światła. Wielkie znaczenie mają prace członka Akademii Nauk, A. 
F. Joffego, i jego szkoły, szczególnie w dziedzinie półprzewodników. 
Wspaniałe są osiągnięcia fizyków, mechaników i matematyków ra­
dzieckich w dziedzinie prac nad teorią fizyki współczesnej. Chodzi 
tu o- prace W. A. Foka, D. D. Iwanienki, E. N. Gapona. I. J. Tamma, 
N. S. Akułowa, A. A. Andronowa, N. M. Krylowa, M. A. Leontowi- 
cza i wielu innych.

Decydującą rolę w rozwoju fizyki radzieckiej odgrywa światopo­
gląd materializmu dialektycznego. Przyswajając sobie ten świato­
pogląd fizycy radzieccy posuwają naprzód naukę radziecką.

W swoim referacie z okazji 31 rocznicy Wielkiej Listopadowej 
Rewolucji Socjalistycznej tow. Mołotow powiedział: „Dyskusja nad 
zagadnieniami teorii dziedziczności wysunęła wielkie, zasadnicze 
problemy związane z walką, jaką prowadzi prawdziwa nauka, oparta 
na zasadach materializmu, przeciwko reakcyjno - idealistycznym 
przeżytkom w pracy naukowej, przeżytkom w rodzaju doktryny 
weismanizmu o niezmiennej dziedziczności, wykluczającej przeka­
zywanie cech nabytych następnym pokoleniom. Dyskusja ta pod­
kreśliła twórczą rolę zasad materialistycznych we wszystkich dzie­
dzinach nauki, co powinno przyczynić się do szybszego postępu pracy 
naukowo-teoretycznej w naszym kraju. Powinniśmy pamiętać o za­
daniu, które postawił tow. Stalin przed naszymi uczonymi; „Nie 
tylko doścignąć, ale również prześcignąć w najbliższym czasie osią­
gnięcia nauki za granicami naszego kraju“ .

Nie ulega wątpliwości, że uczeni radzieccy stosując się do wska­
zań tow. Stalina będą ze wszystkich sił rozwijać naukę radziecką 
i walczyć o jej rozkwit.

„Bolszewik“, Nr 2, 19Ą9.

Przekład 
A. Małeckiego



/

Maurice Cornforth

W alka ideologiczna w nauce'
W warunkach nowoczesnego kapitalizmu, znaczącego się potęż­

nym rozwojem techniki, nastąpił ogromny rozrost pracy nauko­
wej. Opiera się ona na wielkich instytutach posługujących się 
skomplikowaną i kosztowną aparaturą i wymaga planowej współ­
pracy wielu pracowników naukowych. Dzięki temu nauka przesta­
je być sprawą nielicznych mędrców, a staje się wielką i ważną in­
stytucją społeczną. , . , ,

Równocześnie jednak system kapitalistyczny obarczony jest wła­
ściwą mu anarchią wewnętrzną. Kapitalizm nie jest zdolny do pla­
nowej społecznej produkcji. Zamiast planowo, dla dobra społecz­
nego użytkować zasoby i rozwój nauki, poddaje ją dyktaturze mo­
nopoli kapitalistycznych, goniących za zyskami i prących do woi- 
ny. To zaś z kolei prowadzi do dezorganizacji nauki, do marno­
trawienia i udaremniania pracy naukowej. Kapitalizm nieustannie 
dezorganizuje własną bazę naukową.

Zasadnicze cechy nauki burźuazyjnej
Jakie są najważniejsze skutki tego podporządkowania nauki

interesom kapitału monopolistycznego? .. .
1) Następuje uwydatnienie dysproporcji i braku równowagi 

w rozwoju różnych nauk, co było zawsze charakterystyczne dla na­
uki burźuazyjnej — niektóre gałęzie nauki rozwijają się w sposob 
jednostronny, podczas gdy inne pozostają w tyle. Kładzie się nie­
pomiernie wielki nacisk na chemię i inżynierię. Równie niepropor­
cjonalny rozwój cechuje nauki fizykalne w porównaniu z biologicz- *)

*) Fragment pracy zamieszczonej w książce „Science for Peace and Socia­
lism” . Wyd. Birch Books Ltd, London.

43



nymi; w tych ostatnich wciąż jeszcze zaniedbuje się wręcz pod­
stawowe zagadnienia.

Na przykład cała ważna dziedzina fizjologii roślin jest stosunko­
wo mało rozwinięta. Dzieje się tak po prostu dlatego, że jest to 
dziedzina nie przynosząca zysków. Stan rolnictwa w ustroju kapi­
talistycznym jest tego rodzaju, że nie ma warunków dla zasadni­
czych badań na tym polu. W związku z tym warto zauważyć, że 
właśnie w Związku Radzieckim, w kraju socjalistycznej, kolektyw­
nej gospodarki rolnej, otwierają się przed badaniami z dziedziny 
fizjologii roślin nowe perspektywy dzięki pracom nowej, kierowa­
nej przez Łysenkę, miczurinowskiej szkoły biologicznej. Warto też 
zaznaczyć, że, podczas gdy pewne dziedziny nauki są w krajach 
kapitalistycznych zaniedbywane, ponieważ rozwój ich nie obiecuje zy­
sków, inne cierpią wskutek tego, bo kryją w sobie zbyt wielkie 
możliwości. Badania geochemiczne np. napotykają przeszkody, 
ponieważ interesy potężnych towarzystw naftowych narzucają te­
go rodzaju badaniom warunek tajności.

Nauka jest powołana do rozwiązywania pewnych specjalnych pro­
blemów, które stawiają przed nią monopole kapitalistyczne, co by­
najmniej nie jest równoznaczne z rozwiązywaniem zagadnień mogą­
cych mieć wpływ na dalszy rozwój nauki i pokrywających się z inte­
resami ludu. Ta okoliczność wypacza cały rozwój nauki, burzy — 
użyjmy wyrażenia S. I. Wawilowa —  „wewnętrzną logikę“ nauki. 
Wawiłow pisał na ten temat:

„Nauka, która wyrasta z potrzeb praktyki i usprawiedliwia swo­
je istnienie przez dostarczanie wniosków mogących znaleźć zasto­
sowanie w praktyce, posiada równocześnie własną logikę rozwoju. 
Nieraz muszą upłynąć dziesiątki lat, zanim można właściwie oce­
nić pewną teorię naukową i zanim się ją praktycznie zrealizuje. 
Maxwell sformułował swoją teorię fal elektromagnetycznych w la­
tach sześćdziesiątych ubiegłego stulecia, lecz radio zostało skon­
struowane dopiero w końcu XIX wieku. Myśl o istnieniu jądra ato­
mowego podana została już przez Newtona, rozpad atomu odkrył 
Becquerel przed 50 laty, lecz dopiero dzisiaj rozumiemy znaczenie 
energii atomowej. Tłumaczy to, dlaczego nasz plan (plan Akade­
mii Nauk ZSRR) jest uwarunkowany zarówno wymogami teore­
tycznego postępu nauki jak i zagadnieniami, jakie stawia przed na­
mi państwo radzieckie. Praca Akademii nie jest oderwana od prak­
tyki i tkwi korzeniami w praktyce, lecz zmierza do wyników wy­
kraczających daleko poza granice praktyki dnia dzisiejszego“ .

Wymagania monopoli kapitalistycznych uniemożliwiają jednak 
taki zrównoważony, długofalowy rozwój teoretycznej nauki.

2) Udaremnione zostają podstawowe badania w dziedzinach po­
siadających znaczenie dla ogólnego rozwoju nauki i dla powszech­
nego dobra ludzkości, przy równoczesnym kierowaniu badań nau-

44



kowych ku dziedzinom mniej użytecznym lub w kierunkach wprost 
szkodliwych i antyspołecznych. Kładzie się nacisk na pewne spe­
cjalne badania, które odpowiadają życzeniom monopoli lub są po­
trzebne dla celów przygotowań wojennych.

Doskonałym przykładem jest tu rodzaj problemów narzuconych 
biologom w związku z przygotowaniami do wojny bakteriologicznej. 
Ogólniejszym przykładem tej samej tendencji jest stałe dążenie do 
odseparowania pracowników zajmujących się teoretycznym opra­
cowaniem zagadnienia od pracowników realizujących je praktycznie 
i doświadczalnie. W zupełnie otwarty sposób wyraził to przewod­
niczący British Association, sir Henry Tizard, w swoim przemówie­
niu w r. 1948; podobne ujęcie zagadnienia spotykamy również 
w sprawozdaniu komisji doradczej dla spraw polityki naukowej. 
Sir Henry Tizard wypowiada pogląd w istocie swej defetystyczny, 
że musimy się dopiero nauczyć należycie stosować znane już środki 
techniczne i odkrycia, i podkreśla, że powinniśmy nauczyć się te­
go, zanim przystąpimy do nowych badań i odkryć.

3) Nauki społeczne i psychologia przedstawiają obraz chaosu 
i rozgardiaszu teoretycznego. Naukom tym uniemożliwia się podję­
cie prawdziwych badań naukowych, nie pozwala się im na krytyczne 
ujęcie i rozwinięcie swego przedmiotu. Zamiast objaśniać rzeczywiste 
prawa ruchu społeczeństwa, nauki społeczne uzasadniają metody im­
perializmu amerykańskiego. Psychologię odwodzi się od jej właści­
wego zadania, polegającego na rozwiązywaniu zagadnienia natury 
i przyczyn procesów psychologicznych, i kieruje ku problemom ta­
kim, jak kwalifikowanie ludzi dla przemysłu kapitalistycznego lub 
dla armii, jak opracowywanie metod i środków, mających na celu 
podniesienie „poziomu moralnego“ wśród pracowników przemysłu 
kapitalistycznego.

Tak więc równocześnie z zahamowaniem prawdziwego rozwoju 
nauki w tych dziedzinach produkuje się tysiące tomów literatury 
pseudonaukowej i gromadzi fakty i dane statystyczne, bez ich na­
ukowego uzasadnienia. Równocześnie gromadzi się coraz liczniej­
szą armię specjalistów w naukach społecznych oraz psychologów i zle­
ca się im, szczególnie w Stanach Zjednoczonych, by zastosowali te 
nauki do rozwiązania, zgodnie z interesami klasy kapitalistycznej, 
tych wszystkich problemów społecznych, jakie rodzi ustrój kapitali­
styczny.

4) Następuje ciasna specjalizacja naukowców —  ludzi, którzy 
uchodzą za rzeczoznawców w pewnej wąskiej dziedzinie, lecz któ­
rych, poglądy poza zakresem ich specjalności są całkowicie nienauko­
we, pomimo naukowego charakteru ich poglądów na zagadnienia 
związane ściśle z ich specjalnością.

Wiąże się to bezpośrednio z faktem, że większość naukowców 
wciąż jeszcze pochodzi z wąskiej, elitarnej warstwy społecznej.

45



Wskutek tego na wielu spośród nich ciążą właściwe ich klasie prze­
sądy i złudzenia. Te uprzedzenia klasowe zajmują miejsce idei nau­
kowych. Fakt, że tacy ludzie okazują nieraz wybitne zdolności 
w poszczególnych gałęziach nauki, w których się specjalizują, 
stwarza w ich własnych umysłach i w umysłach innych ludzi złu­
dzenie, że całość ich poglądów ma charakter naukowy, że ich ogól­
ne poglądy na świat, społeczeństwo i problemy społeczne —  poglą­
dy będące w rzeczywistości podświadomie przejętymi przesądami 
klasowymi — reprezentują dojrzały sąd ludzi nauki.

Pozwala to na posługiwanie się tzw. specjalistami lub ekspertami 
w celach szerzenia propagandy reakcyjnej. Specjalistom - genety­
kom zleca się np. szkalowanie Związku Radzieckiego; specjaliści 
z dziedziny psychologii mają wyjaśniać, że z punktu widzenia psy­
chologii społecznej faszyzm i komunizm to jedno i to samo i że 
każdy, kto pragnie zmiany istniejącego kapitalistycznego ustroju 
społecznego, cierpi na „niezdolność do przystosowania się“ . Jako dal­
szy przykład przytoczyć można fizyka Schroedingera, który w wy­
niku studiów nad wzajemnym stosunkiem teorii kwantów i genetyki 
oznajmia światu, że „osobista jaźń indywidualna równa jest wszech­
obecnej, wszechobejmującej jaźni wiecznej“ (E. Schroedinger, „Co 
to jest życie?“ ). Specjalista naukowy stał się dziś w pewnym wy­
padkach najbliższym sługą reakcji, ponieważ można z góry założyć, 
że nikt, kto nie jest specjalistą, nie potrafi zaprzeczyć jego choćby 
najbardziej obskuranckim bredniom.

5) Występuje brak uzgodnienia wyników jednych nauk z wyni­
kami innych nauk, a w konsekwencji niemożność zbudowania jedno­
litego, naukowego obrazu świata, obrazu, który by mógł posłużyć 
jako broń w walce o postęp i oświecenie. Wskutek tego szerzą się 
pod imieniem nauki wszelkiego rodzaju światopoglądy idealistyczne 
i obskuranckie, szerzy się mistyka i sceptycyzm.

6) Następuje użytkowanie nauki przeciwko narodowi, a nie 
w służbie interesów narodu —  innymi słowy, użytkowanie nauki do 
skuteczniejszego wyzysku kapitalistycznego i wojny.

7) Teoria nauki zostaje opanowana przez koncepcje idealistyczne 
i metafizyczne. Do tego aspektu nauki burżuazyjnej powrócę jesz­
cze w dalszym ciągu artykułu.

Oto główne cechy nauki burżuazyjnej. Nauka burżuazyjna to 
nauka, wypaczona i wyniszczona warunkami i wymogami społeczeń­
stwa kapitalistycznego. Nauka socjalistyczna to nauka, która się 
wyzwoliła od tych warunków i weszła wskutek tego na drogę rozwo­
ju wszystkiego co największe i najbardziej postępowe w tradycjach 
nauki, na drogę swobodnego rozwoju wszystkich swoich wielkich 
możliwości, na drogę niczym nie ograniczonego zdobywania wiedzy 
i oddawania tej wiedzy na usługi społeczeństwa.

46



W świetle powyższych faktów, określających charakter rozwoju 
nauki i pracy naukowej oraz ich zastosowanie w warunkach rozkła­
du kapitalizmu, nie można twierdzić, że nauka stoi niejako ponad 
walką —  że np. nauka w krajach kapitalistycznych i nauka w Zwią­
zku Radzieckim to jedno i to samo, tzn. w obu wypadkach po pro­
stu „nauka“ . Walczą dziś w nauce dwie siły — to, co stare, i to, 
co no\ye, to, co zamiera, i to, co się rozwija.

„Czysta nauka“ i „wolność nauki“
Wiele rozprawiano w ostatnich czasach na temat pojęcia „czy­

stej nauki“ . Zwykle uważa się je za równoznaczne z ideałem nauki 
szukającej prawdy „dla siebie samej“ , niezależnie od praktyki i za­
stosowania społecznego.

Takie pojmowanie „czystej nauki“ jako poszukiwania wiedzy dla 
samej wiedzy miało niegdyś swoje postępowe strony. Było ono wy­
razem protestu przeciwko handlowemu wyzyskiwaniu nauki. Było 
to hasło bojowe ludzi nauki, którzy pragnęli prowadzić swoje ba­
dania niezależnie od tego, czy przyniosą one natychmiastowy do­
chód w gotówce. Dziś jednak staje się ono w coraz większej mie­
rze hasłem reakcji, skierowanym przeciwko żądaniu planowania 
nauki w interesie ludu.

Szeroko rozpowszechnioną wersją pojęcia „czystej nauki“ 
jest obecnie myśl, że nauka rozwija się niezależnie od walki klaso­
wej. Nie istnieje jednak taka idealna, bezstronna nauka.

W związku z tym warto zwrócić uwagę na działalność tych. któ­
rzy występują ostatnio w charakterze obrońców „wolności nauki“ . 
W imię „wolności nauki“ ludzie ci chcą zachować całą dezorganiza­
cję i cały brak równowagi, jakie istnieją obecnie w dziedzinie pracy 
naukowej. Co rozumieją oni przez „wolność nauki“ ? Chyba tylko 
istniejący chaos w wydawaniu literatury'naukowej, brak planowania 
i koordynacji podstawowych badań, nieumiejętność mobilizowania 
prac naukowych w służbie społecznego dobrobytu. Wbrew twierdze­
niom, że bronią „wolności nauki“ , tzn. jej czystości, niezależności 
i samodzielności, jej wolności od wpływów zewnętrznych, w isto­
cie rzeczy bronią i usiłują utrwalić owe uciemiężenie nauki przez 
kapitalizm monopolistyczny. Oburzając się na wszelkie sugestie 
dotyczące organizacji i planowania pracy naukowej dla celów postę­
pu społecznego, nie protestują przeciwko kierowaniu pracy nauko­
wej na tory wojenne ani przeciwko tajemnicy, jaka otacza badania 
atomowe —  i nie tylko atomowe. Nie protestują przeciwko podpo­
rządkowaniu nauki dyktaturze prywatnych monopoli ani przeciwko 
regulowaniu jej przez państwo w celach reakcyjnych.

47



Nauka socjalistyczna
Należy walczyć przeciwko temu ujarzmieniu nauki, przeciwko 

wszelkim burżuazyjnym kierunkom w nauce, które krępują jej 
rozwój. Chcemy oswobodzić naukę od dyktatury kapitału monopo­
listycznego, chcemy pracować dla nauki, która służy ludowi i wal­
ce o pokój i socjalizm.

Ta nowa nauka rodzi się już w Związku Radzieckim. Stalin 
(w swym przemówieniu do wyborców Moskwy w lutym 1946 r.) 
wezwał uczonych radzieckich, by wzięli na siebie obowiązek „nie 
tylko doścignięcia, ale i prześcignięcia w najbliższej przyszłości 
osiągnięć nauki zagranicą“ .

Rzeczą ogromnej wagi jest zrozumienie nowego i postępowego 
charakteru nauki socjalistycznej, nauki w Związku Radzieckim, 
gdzie po raz pierwszy w historii wyzwoliła się ona z kajdan, jakimi 
była skrępowana służąc coraz to innej klasie wyzyskiwaczy, gdzie — 
służąc ludziom —  wchodzi na drogę niczym nieskrępowanego roz­
woju.

Jakie są zatem główne cechy przodującej i postępowej nauki 
socjalistycznej w odróżnieniu ód nauki świata burżuazyjnego?

W skrócie jest to:
1) Oddanie nauki całkowicie i bez zastrzeżeń w służbę ludu.
2) Stopniowe urzeczywistnianie —  przez planowanie pracy nau­

kowej jako całości i przez uogólnianie podstawowych zasad teore­
tycznych —  jedności nauki w myśl zasad materializmu dialektycz­
nego.

Idealistyczne wypaczenia teorii w nauce burżuazyjnej
Charakteryzując naukę burżuazyjną należy podkreślić stopień, 

do jakiego nauka ta jest opanowana przez metafizyczne, ideali­
styczne koncepcje w dziedzinie samej teorii. Podjęcie teoretycz­
nej krytyki tych koncepcji staje się więc zagadnieniem pierwszej do­
niosłości. Uczeni zdają sobie często sprawę z absurdalnych, ideali­
stycznych wypaczeń, jakim ulegają wyniki badań naukowych ze 
strony filozofów i teologów, a także ze strony niektórych uczonych, 
takich jak np. Eddington, gdy ci biorą się do pisania książek popu­
larno - naukowych lub do filozofowania na temat nauki. W znacz­
nie mniejszym stopniu jednak zdają sobie sprawę z istnienia wypa­
czeń idealistycznych w łonie ich własnych teorii naukowych.

Co rozumiemy tu przez „idealizm“ ?
W swoim znanym określeniu idealizmu filozoficznego pisał En­

gels: „Ci, którzy twierdzili, że duch istniał wpierw niż przyroda, któ­
rzy uznawali więc w końcu stworzenie świata w jakiejkolwiek posta­

48



ci... stanowili obóz idealizmu. Inni zaś, którzy za pierwotną uwa­
żali przyrodę, należą do rozmaitych szkół materializmu (Fr. Engels. 
Ludwik Feuerbach i zmierzch klasycznej filozofii niemieckiej. Dzieła 
wybrane T. I., str. 442, wyd. „Książki“ ).

Idealizm w swoich bardziej jawnych postaciach utrzymuje, że 
świat materialny jest tworem ducha, tzn. że Bóg stworzył świat 
w celu urzeczywistnienia z góry powziętego zamiaru. Idealizm 
przybiera również postać przeróżnych poglądów dotyczących „im- 
manentnego“ celu świata albo też istnienie „świata duchowego“ 
obok świata materialnego lub ponad nim. Niektórzy nowocześni 
idealiści posuwają się do twierdzenia, że jedynie myśli, idee 
i wrażenia są rzeczywiste, a świat materialny jest złudzeniem. Ta­
kie poglądy wysuwają np. owi. fizycy, którzy powiadają, że fizyka 
zajmuje się jedynie „danymi doświadczalnymi“ , nic natomiast nie 
wie o „materii“ istniejącej niezależnie od czyjegokolwiek doznania.

Ogólnie biorąc można powiedzieć, że podstawowym rysem cha­
rakterystycznym idealistycznego sposobu myślenia —  niezależnie 
od tego, jaką szczególną formę przybiera takie stanowisko -— jest 
pogląd, że idee względnie abstrakcyjne pojęcia nie są uważane za 
odbicie materialnej rzeczywistości, lecz, przeciwnie, za coś istnie­
jącego samodzielnie. Podczas gdy Marks pisał, że idee „nie są ni­
czym innym jak materią przeniesioną do głowy ludzkiej i przetwo­
rzoną w niej“ , to w pojęciu idealizmu idee obdarzone są czymś w ro­
dzaju własnego, niezależnego bytu. Toteż w rozumieniu idealizmu 
natura rzeczy wynika z abstrakcyjnej idei tej rzeczy, a nie odwrot­

nie.
Wynika z tego, że jednym z objawów myślenia idealistycznego 

jest „metafizyka“, tzn. uznawanie pewnego z góry danego, sztyw­
nego schematu abstrakcyjnych idei, który ma rzekomo wyrażać samą 
istotę rzeczy, oraz utrzymywanie, że rzeczywisty świat musi w spo 
sób konieczny odpowiadać temu schematowi.

Idealizm w kosmologii i fizyce
Charakter podstawowych idei poszczególnych nauk zasługuje na 

skrupulatne, krytyczne zbadanie. Nauka jako narastający zasób 
wiedzy nie opiera się jedynie na obserwacji zjawisk, lecz stanowi 
działanie społeczne; nauka jest czynnością zmieniającą świat, opie­
ra się na technice i doświadczeniach; jest oddziaływaniem na świat. 
Lecz wyniki tego działania znajdują swój wyraz w formie idei, te zaś 
idee wypływają z dawniejszych czynności, odzwierciedlają cały do­
tychczasowy zasób wiedzy społecznej i są przez tę wiedzę uwarunko­
wane Dlatego też idee naukowe okazują zawsze tendencję do opóź­
niania się i nie dotrzymują kroku postępującemu naprzód frontowi

Nowo Drogi — 4. 49



pracy naukowej; powstaje odstęp pomiędzy teorią nauki a przodują­
cą praktyką naukową.

W dzisiejszej nauce objawem tego jest istnienie i utrzymywanie 
się w poszczególnych gałęziach nauki metafizycznych, idealistycz1- 
nych idei zaczerpniętych ze starego, rozkładającego się ustroju spo­
łecznego. Takie idee nie odpowiadają wymogom współczesnej te- 
oru i praktyki naukowej, usiłującym wyjść poza granice nauki bur- 
zuazyjnej. Idee te nie tylko hamują rozwój nauki, ale stają się 
wprost wrogie temu rozwojowi.

Takie idealistyczne wypaczenia teorii spotykamy we współczes­
nej fizyce

Do tej kategorii należą np. w kosmologii teorie o skończoności 
wszechświata i o jego stworzeniu, które szeroko rozpowszechniły 
się w związku z pewnymi rozwinięciami ogólnej teorii względności 
teorie rozszerzającego się wszechświata oraz uogólnionej teorii 
względności kinematycznej Milnego. Istotny idealizm tych teorii 
przejawia się w sposobie, w jaki ograniczają one świat fizyczny, 
Który w ich ujęciu nabiera jakiegoś tajemniczego charakteru i zdaje 
się wymagać czegoś, co leży poza światem fizycznym, poza zasię­
giem naukowego poznania.

Charakteryzując te teorie kosmologiczne powiedział Żdanow 
w przemówieniu wygłoszonym na konferencji filozofów radzieckich 
w czerwcu 1947 r.:

„Współczesna nauka burżuazyjna dostarcza klerykalizmowi i fi- 
deizmowi nowych rzekomo argumentów, które należy bezlitośnie 
demaskować.

...Wielu wyznawców Einsteina, nie rozumiejących dialektycznego 
procesu poznania ani stosunku prawdy absolutnej do względnej, 
przenosi wyniki badań praw ruchu skończonej, ograniczonej dzie­
dziny wszechświata na cały nieskończony wszechświat. W ten spo­
sób dochodzą oni do myśli o skończonej naturze świata, o jego ogra- 
niczności w czasie i przestrzeni. Astronom Milne obliczył nawet, że 
świat został stworzony przed dwoma miliardami lat. Do tych uczo­
nych angielskich można by zapewne zastosować słowa ich wielkiego 
rodaka, filozofa Bacona, o ludziach, którzy bezsiłę swojej nauki wy­
korzystują do szkalowania przyrody“ .

A w dalszym ciągu:
„Tak samo kantowskie koziołki myślowe współczesnych, burżu- 

azyjnych fizyków atomowych prowadzą ich do wniosków o wolno­
ści woli elektronu i do prób przedstawienia materii jedynie jako 
pewnej kombinacji fal...“

Dzięki odkryciom współczesnej fizyki nauka zbliża się do coraz 
głębszego i prawdziwego zrozumienia podstawowych procesów przy­
rody. W przeciwieństwie do dawnego determinizmu w stylu Lapla- 
ce-a, wypracowuje się nowe sposoby opisywania stanów i procesów

50



fizycznych oraz formułowania podstawowych praw fizycznych. Ale 
w przyjętej obecnie teorii kwantów rzecz ta jest przedstawiona 
w taki sposób, jak gdyby istniał w przyrodzie absolutny indetermi- 
nizm, jak gdyby podstawowymi procesami przyrody rządził, całko­
wicie przypadek i jak gdyby prawa przyrody były jedynie sumą oł- 
brzmiej liczby absolutnie przypadkowych zdarzeń. Obok tzw. zni­
kania materii mówi się również o znikaniu przyczynowości.

W tym wypaidku również powiedzieć możemy, że „niezrozumie­
nie dialektycznego procesu poznania i stosunku prawdy absolutnej 
do względnej“ doprowadziło do idealistycznego „szkalowania przy­
rody“ . Z tego, że na obecnym etapie poznania fizycznego procesy 
fizyczne rozpatrywane pod kątem pewnych wzajemnych stosunków 
mają charakter samorzutny i niezdeterminowany, wyciąga się wnio­
sek, że ten ich charakter jest bezwzględny, że jest to ostateczny 
charakter rzeczywistości fizycznej. Z tego, że w pewnym szczegól­
nym układzie stosunków najłatwiej jest opisać procesy fizyczne 
posługując się pojęciami przypadku i prawdopodobieństwa, wy­
wnioskowano, że to są właśnie ostateczne pojęcia fizyczne. Pro­
wizoryczne wyniki danego etapu poznania fizycznego przekształco­
no drogą ekstrapolacji w teorię o ostatecznej naturze rzeczywisto­
ści fizycznej, w teorię, która wyznacza określone granice wiedzy 
fizykalnej. Wytyczono absolutne granice możliwości poznania pod­
stawowych procesów fizycznych.

Spór o Łysenkę
Najzaciętsza walka między nowymi, postępowymi kierunkami 

w nauce a burżuazyjnymi, idealistycznymi wypaczeniami nauki 
koncentruje się obecnie dokoła sporu w dziedzinie biologii, wywoła­
nego przez prace szkoły miczurinowskiej w ZSRR, na czele której 
stoi Łysenko.

Łysenko skierował swój atak przeciwko ogólnie przyjętym teo­
riom genetycznym, związanym zwłaszcza z nazwiskami Mendla, 
Weismanna i Morgana; teorie te zakładały absolutną odrębność 
plazmy zarodkowej i somy. Nauka radziecka określa to jako teorię 
metafizyczną, albowiem zakładając istnienie „odrębnej substancji 
dziedziczenia“ , niezależnej od pozostałego organizmu, teoria ta wykra­
cza tym samym poza granice wszystkiego, co się da uzasadnić przy po­
mocy jakiegokolwiek dowodu. Taka koncepcja nie uzależnia zmian 
dziedzicznych od zmian warunków, w jakich żyją dane organizmy. 
Natomiast nauka radziecka traktuje „organizm i potrzebne mu do 
życia warunki“ jako „nierozdzielną jedność (Łysenko, „Biologia 
radziecka“ , str. 25) i bada możliwości powodowania kontrolowanych 
zmian w naturze organizmów przy pomocy takich metod jak wywo­
ływanie cech dziedzicznych drogą kontrolowanych zmian w otoczeniu

51



organizmu albo drogą stosowania środków fizjologicznych jak np. 
w wypadku krzyżowania wegetatywnego roślin.

Przyjęcie poglądów Łysenki przez konferencję biologów radziec­
kich w sierpniu 1948 r. wywołało wiele komentarzy w naszym kra­
ju, a wielu „rzeczoznawców“ i „specjalistów“ , nie czekając nawet na 
możność zaznajomienia się z protokolarni dyskusji radzieckiej, po­
śpieszyło się z publicznymi oświadczeniami, że nauka radziecka we­
szła na fałszywą drogę. Dr C. D. Darlington np. w artykule za­
mieszczonym w „Picture Post“ (25 września 1948 r.), stwierdził 
wręcz, że według nauki „różnice gatunkowe są wrodzone i niezmien­
ne. Pewne gatunki pszenicy są niezmiennie lepsze od innych“ . Dla­
tego też nazwał on nienaukowym pogląd Łysenki, że „dziedziczność 
można zmienić przez zmianę warunków“ .

Lecz sam pogląd, że „różnice są wrodzone i niezmienne“ nie jest 
niczym innym jak tylko aprioryczną dedukcją z dogmatycznej 
i metafizycznej teorii głoszącej, że substancja dziedziczna nie ule­
gâ  wpływowi warunków, w jakich żyjć organizm —  że, jak to 
mówi T. H. Morgan, „komórki zarodkowe“ są „z racji swego po­
chodzenia niezależne od reszty ciała i nigdy nie były jego częścią 
składową“ (Encyklopedia amerykańska, cytowana przez Łysenkę 
w „Biologii radzieckiej“ , str. 14). W przeciwieństwie do tej meta­
fizycznej teorii Łysenko podtrzymuje „bezwzględnie prawdziwe 
i powszechnie znane twierdzenie, że komórki rozrodcze, czyli za­
rodki nowych organizmów, są wytwarzane przez organizm, przez 
ciało tego organizmu, a nie przez samą komórkę rozrodczą, z któ- 
rej wyrósł dany, dojrzały już, organizm (Biologia radziecka, str. 15). 
W takim zaś razie należy oczekiwać, że „można zmienić dziedziczność 
drogą zmiany warunków“ .

Według powszechnie przyjętych w genetyce teorii metafizycz­
nych, zmiany w substancji dziedzicznej zachodzą przypadkowo 
i w sposób niemożliwy do skontrolowania, jakkolwiek zmiany takie 
można wywołać przy pomocy promieni X  lub przy użyciu substan­
cji takich, jak np. kolchicyna. Nie ma bezpośredniego sposobu kon­
trolowania i przewidywania rodzaju zmian, jakie zostaną wywoła­
ne w dziedziczności organizmów. Można co najwyżej posługiwać się 
selekcją i prowadzić hodowlę w oparciu o te mutanty, które przy­
padkiem zmieniły się w pewnym pożądanym kierunku. Natomiast 
radziecka teoria i praktyka skoncentrowały swoje wysiłki na prze­
zwyciężeniu ograniczeń wprowadzonych przez zasady ogólnie przy­
jętej teorii burżuazyjnej i na znalezieniu sposobów wpływania na 
organizmy, celem ich zmiany w pożądanym kierunku — celem 
kontrolowania, kierowania i przewidywania takich zmian. Tam, 
gdzie genetyka oświadczała, że nie ma drogi, radziecka biologia 
postawiła sobie zadanie znalezienia tej drogi. Celem biologii radzie­
ckiej, podyktowanym potrzebami rolnictwa socjalistycznego, było

52



właśnie wykrycie najskuteczniejszego i najpewniejszego sposobu 
wpływania na dziedziczność organizmów i jej kontrolowania.

Nie jest przypadkiem, że rozwój biologii nastąpił właśnie 
w ZSRR. Dr C. H. Waddington, mówiąc o świecie kapitalistycz­
nym, stwierdza: „W szczególnej sytuacji gospodarczej, w której 
znalazł się człowiek w kilku ostatnich dziesięcioleciach, produkcja, 
nawet bez większej pomocy ze strony nauki, tak dalece wyprze­
dzała spożycie, że kwestią zastosowania genetyki na tym polu (tzn. 
w dziedzinie powiększenia pogłowia i polepszenia zbiorów) nie zaj­
mowano się w większości krajów, ani ze szczególnym zapałem, ani 
na większą skalę“ (C. H. Waddington, „Wprowadzenie do współ­
czesnej genetyki“ , str. 309). Lecz w ZSRR kwestia takiego 
zastosowania jest przedmiotem usilnych badań, ponieważ tam nie 
zachodzi owa „szczególna sytuacja gospodarcza“ . Tam praktyka 
opiera się na twierdzeniu Iwana Miczurina,' że „można, przy inter­
wencji człowieka, zmusić każdą formę zwierzęcą lub roślinną do 
szybsze j zmiany i to w kierunku pożądanym przez człowieka. Przed 
człowiekiem otwiera się szerokie pole ogromnie dlań pożytecznej 
działalności“ (Biologia radziecka, str. 25).

Ze względu na szeroko rozpowszechnione oszczerstwa (niektórzy 
autorzy nie powstrzymują się przed najbardziej niesumiennym fał­
szerstwem włącznie z twierdzeniem, jakoby Łysence nieznane były 
wszystkie prace w dziedzinie genetyki doświadczalnej z okresu 
ostatnich 30 lat) należy podkreślić, że nowy kierunek biologiczny 
w ZSRR bynajmniej nie wyrzuca za burtę wyników doświadczalnych 
uzyskanych przez mendelistów, ani nie neguje żadnych należycie 
sprawdzonych faktów. Toteż Łysenko stwierdza: „Oczywiście to, 
co zostało powiedziane, nie oznacza, że negujemy rolę i znaczenie 
biologiczne chromosomów dla rozwoju komórek i organizmu. Lecz 
nie jest to wcale ta rola, jaką przypisują chromosomom morganiś- 
ci... Czy umniejsza to rolę chromosomów? Bynajmniej. Czy w pro­
cesie płciowym dziedziczność bywa przekazywana za pośrednictwem 
chromosomów? Oczywiście tak. Uznajemy chromosomy. Nie za­
przeczamy ich istnieniu. Lecz nie uznajemy chromosomowej teorii 
dziedziczności“ (Biologia radziecka, str. 15 i 43).

W przeciwieństwie do „chromosomowej teorii dziedziczności“ , do 
„mendelizmu - morganizmu“ Łysenko utrzymuje, że „zakres dzie­
dzicznego przekazywania zmian zależy od zakresu, w jakim substan­
cje zmienionego odcinka ciała uczestniczą w procesie prowadzącym 
do kształtowania się płciowych lub wegetatywnych komórek rozrod­
czych. Gdy tylko dowiemy się, w jaki sposób przebiega proces 
dziedziczności danego organizmu, potrafimy zmieniać ją w okreś­
lonym kierunku przez stwarzanie określonych warunków w okreś­
lonym momencie rozwoju organizmu... Dziedziczność jest skutkiem 
koncentracji oddziaływania warunków zewnętrznych, przyswojo­

53



nych przez organizm w ciągu szeregu poprzedzających pokoleń... 
Dziedziczność jest uwarunkowana specyficznym typem przemiany 
materii. Wystarczy zmienić typ przemiany materii żywego organiz­
mu, by wywołać zmianę w dziedziczności“ (Biologia radziecka 
str. 28, 31 i 40).

Łysenko definiuje dziedziczność jako „właściwość żywego ciała 
polegającą na tym, że ciało to wymaga określonych warunków dla 
swojego życia i rozwoju i reaguje w określony sposób na różne 
warunki“ . Toteż mówiąc o modyfikowaniu dziedziczności organiz­
mów ma on zawsze na myśli dziedziczność w takim właśnie sensie. 
W związku z tym również bliższe zbadanie polemiki toczącej się do­
koła radzieckiej biologii miczurinowskiej wykazuje, że nowy ten 
pogląd nie jest w żadnym razie powtórzeniem lamarkizmu, jakkol­
wiek źle poinformowani krytycy wystąpili z takim twierdzeniem.

Istotnie,  ̂ słabe strony i niekonsekwencje „ortodoksyjnej“ teorii 
genetycznej, jej niezgodność z faktami —  są dobrze znane wszy­
stkim genetykom. Wśród przeciwników Łysenki niewielu jest ta­
kich, którzy byliby naprawdę gotowi bronić wszystkich dogmatów 
systemu Weismanna i Morgana. Mimo to jednak wydaje się,’ że nie­
którzy z nich wolą nadal posługiwać się w pracy teorią, o której 
wiadomo, że jest nie wystarczająca, trzymać się jej i ratować za 
wszelką cenę wszystko, co się da z niej uratować, aniżeli zająć się 
poważnym zbadaniem nowego, socjalistycznego kierunku biologicz­
nego, który atakuje same korzenie idealizmu i metafizyki w gene­
tyce „ortodoksyjnej“ .

I choć jasne jest, że niektórzy „ortodoksyjni“ biologowie są cał­
kowicie skłonni wywodzić z dogmatycznych zasad teoretycznych 
mendelizmu i morganizmu wnioski o tym, co może, a co nie może 
nastąpić w życiu organizmów, to jednocześnie oskarżają oni biolo­
gię radziecką o aprioryczne dedukowanie faktów biologicznych z do­
gmatycznych zasad materializmu dialektycznego. Jest to jedna 
z form ataku na biologię radziecką, a przykładem jej jest książka 
Hudsona i Richensa „Nowa genetyka w Związku Radzieckim“ . Jest 
to, delikatnie mówiąc, poważne nieporozumienie. To, że biologia ra­
dziecka stosuje w swych pracach metodę materializmu dialektycz­
nego, jest całkowicie możliwe. Lecz cóż to znaczy? Sam Łysen­
ko wytłumaczył to jasno:

„Poznanie zvyiązków przyczynowych jest szczególnie ważne dla 
praktycznej pracy regulowania rozwoju roślin uprawnych i zwie­
rząt domowych. Jeśli bowiem nauki biologiczne, mają udzielać koł­
chozom i sowchozom coraz' większej pomocy w uzyskiwaniu wyż­
szych zbiorów, wyższej wydajności mleka itd., to muszą one zrozu­
mieć skomplikowane współzależności biologiczne, zrozumieć prawa 
rządzące życiem i rozwojem roślin i zwierząt. Naukowe zajęcie się

54



zagadnieniami praktycznymi to najpewniejsza droga do głębokiego 
poznania praw rozwoju przyrody żywej... Gdy jednak badanie przy­
rody żywej jest oderwane od praktycznej działalności, zatraca się 
naukowa istota badania związków biologicznych...“  (Biologia ra­
dziecka, str. 36).

„Nauka jest wrogiem przypadkowości —  stwierdza Łysenko. — 
Dlatego właśnie Miczurin jako ten, który przeobrażał przyrodę, 
rzucił hasło: „Nie wolno nam oczekiwać łask ze strony przyrody, 
zadaniem naszym jest zmusić ją do ich udzielania...“ Siła nauki 
miczurinowskiej leży w jej ścisłym powiązaniu z kołchozami i sow- 
chozami, w fakcie, że głęboko teoretyczne zagadnienia objaśnia ona 
drogą rozwiązywania doniosłych problemów praktycznych rolnictwa 
radzieckiego“ (Biologia radziecka, str. 48 — 49).

Oto główne zasady biologii, jaką rozwijają dziś uczeni w ZSRR. 
Wielu łudzi widzi w tym ingerencję polityki w sprawy nauki. Rze­
czywiście, były prezydent Królewskiego Towarzystwa Naukowego, 
sir Henry Dale, na znak protestu ostentacyjnie wystąpił z Aka­
demii Nauk ZSRR. Tego rodzaju postępek jest tak dalece zgodny 
z obecną polityką obozu antyradzieckiego, że trudno nie uważać go 
za coś więcej niż tylko protest przeciwko mieszaniu polityki do spraw 
nauki. Taki postępek wskazuje raczej, że niezależnie od stopnia po­
wiązania nauki z polityką w Akademii Nauk ZSRR powiązanie to 
jest bardzo ściśle w wypadku niektórych członków Królewskiego To­
warzystwa Naukowego.

Fakt, że po latach dyskusji i sporów między biologami radziecki­
mi konferencja biologów opowiedziała się za nowym kierunkiem, 
że kierunek ten spotkał się z aprobatą rządu radzieckiego i Komi­
tetu Centralnego WKP(b) i że Akademia Nauk ZSRR powzięła 
praktyczne uchwały zmierzające do zorganizowania przyszłej pracy 
według tych nowych wytycznych, jest tłumaczony jako podporząd­
kowanie nauki polityce. W rzeczywistości zaś nie jest to niczym 
innym jak tylko postępowym rozwojem nauki w służbie budowni­
ctwa socjalistycznego, rozwojem prowadzącym do opanowania przy­
rody przez człowieka. Rozwój ten wymagał zerwania z panującymi 
w nauce ograniczonymi koncepcjami metafizycznymi, będącymi je­
dynie przeżytkami przeszłości.

Podnoszą się jednak głosy, że jest to wulgaryzacja biologii na 
użytek niewykształconych mas radzieckich kołchoźników. Czyż 
może być coś bardziej niestosownego niż takie pogardliwe odnosze­
nie się specjalistów burżuazyjnych do radzieckich kołchoźników? 
Albowiem kołchoźnicy to nie ciemni chłopi, lecz budowniczowie naj­
bardziej przodującego rolnictwa na świecie Mówi się, że byli oni 
niezadowoleni z „ortodoksyjnej“ teorii biologicznej, ponieważ nie 
obiecywała ona im dość szybkich lub dość praktycznych rezulta-

53



tów. To prawda. Lecz jest to potępieniem raczej biologii „ortodok­
syjnej“ niż nauki radzieckiej. Mówiąc o owych naukowcach, którzy 
skarżyli się, że budownictwo socjalistyczne usiłuje przyspieszyć 
kroku i wyjść poza, granice narzucone przez uprzednio uznane teo­
rie, Stalin powiedział:

„Mówi się, że dane naukowe, dane podręczników i instrukcji tech­
nicznych przeczą żądaniom stachanowców domagających się no- 
wych, wyższych norm technicznych. Ale o jakiej nauce tu rnowa. 
Dane’ naukowe zawsze sprawdzano w praktyce, na podstawie doś­
wiadczenia. Nauka, które zerwała łączność z praktyką, z doświad­
czeniem —  cóż to za nauka? Gdyby nauka była taka, jak ją przed­
stawiają niektórzy nasi konserwatywni towarzysze,^ to dawno prze­
stałaby istnieć dla ludzkości. Nauka dlatego właśnie nazywa się 
nauka że nie uznaje fetyszów, nie boi się podnieść ręki na to, co 
się przeżyło, co jest stare, i że czujnie przysłuchuje się głosowi do­
świadczenia, praktyki“ (Stalin, Przemówienie na I Wszechzwiązko- 
wej naradzie stachanowców, „Zagadnienia leninizmu , str. 46-1).

Zanim porzucimy sprawę polemiki biologicznej w ZSRR, poświęć­
my parę uwag niektórym szerszym zagadnieniom, które wyłania­
ją się z tej dyskusji. Ten spór w dziedzinie biologii jest bowiem częs-
cią szerszego procesu.

W Związku Radzieckim odbywa się obecnie proces bardzo grun­
townego badania i krytykowania idei i tendencji na całym polu kul­
turalnym. Toteż we wszystkich dziedzinach, na polu filozofa lite­
ratury, sztuki —  w muzyce, malarstwie i architekturze —  doko­
nuje się surowej krytyki idei i metod, będących odbiciem wp ywow 
i poglądów dawnego społeczeństwa burżuazyjnego. I odjęt o świado­
my wysiłek w kierunku stworzenia nowej, socjalistycznej kultury -- 
kultury, która z dawnych zdobyczy, przyswaja sobie wszystko co 
najlepsze ale która zarazem odpowiada wymaganiom nowego spo­
łeczeństwa socjalistycznego, zrywa ze zwyrodniałymi przejawami 
kultury (jeśli w ogóle można to jeszcze nazywać kulturą) rozkłada­
jącego się kapitalizmu i podnosi wiedzę ludzką na wyższy szczebel.

Taki sam proces dokonuje się w dziedzinie nauk. Idee i metody po­
szczególnych nauk podlegają takiej samej twórczej krytyce socjali­
stycznej I właśnie przez to, że krytyka ta odrzuca schyłkowe tenden­
cje formalizmu w dziedzinie sztuki, właśnie przez to, że demaskuje 
reakcyjny i antyspołeczny charakter zarówno doboru tematów jaK 
i metod ich traktowania w literaturze i sztuce burzuazyjnej —  od­
rzuca ona jako z gruntu fałszywe i antynaukowe wszystkie metati- 
zyczno-idealistyczne typy teorii, które zdołały przeniknąć do nauki 
w świecie kapitalistycznym. Nawołuje ona do rewizji teorii nauko­
wych, do uwolnienia nauki od wszystkiego co wsteczne i fałszywe 
w spuściźnie po kapitalizmie, nawołuje do poprowadzenia nauki ku

56



nowym zdobyczom w służbie prostych ludzi i budownictwa socjali­
stycznego.

Ten proces krytyki spotyka się z zawziętą i gwałtowną niechęcią 
wielu ludzi w Anglii.

Protestując głośno przeciwko socjalistycznej krytyce stanu nauk. 
niektórzy krytycy tej krytyki mówią dziś o Galileuszu i inkwizycji. 
Porównanie to, w zastosowaniu do Związku Radzieckiego, jest absur­
dalne i oszczercze, albowiem „inkwizycja , z jaką spotykają się kry­
tykowani polega na krytycznym badaniu ich teorii i metod przez ko- 
legów-uczonych, bez czego nie jest możliwy żaden postęp nauki. Lecz 
porównanie to jest tym bardziej niewłaściwe, że jak wiemy, winą 
Galileusza było odważne torowanie nowych dróg w nauce wbrew 
przyjętym za jego czasów teoriom, a to właśnie czynią ci, którym się 
dziś zarzuca, że są „inkwizytorami“ . Atakują oni stare idee i wkra­
czają na nowe, nie wydeptane ścieżki.

Nauka a walka klas
Jakie jest znaczenie idealistycznej mistyki i metafizyki, wprowa­

dzonych do podstawowych idei fizyki i biologii i spotykanych fakty­
cznie we wszystkich dziedzinach nauki - -  np. w bardzo wyraźnym 
stopniu w psychologii, fizjologii i neurologii? W teorii wszystkich 
tych nauk spotykamy idealistyczne kierunki, do których zaliczyć na­
leży również wpływ koncepcji mechanistycznych, albowiem we 
współczesnej nauce i filozofii kierunek mechanistyczny jest po prostu 
jedną z postaci idealistycznej metafizyki. Wszystko to razem nie jest 
niczym innym jak tylko odbiciem ideologicznym w nauce obecnej sy­
tuacji społeczeństwa kapitalistycznego, odbiciem rozkładającego się 
kapitalizmu — podobnie jak np. idee naukowe Newtona były odbi­
ciem wcześniejszych, postępowych etapów rozwoju kapitalizmu.

Nauka, opierając się na pewnej technice doświadczalnej, odkry­
wa i ujawnia prawa ruchu obiektywnej rzeczywistości, lecz objaś­
nia swoje odkrycia z punktu widzenia pewnej klasy, ponieważ w spo­
łeczeństwie klasowym nauka, która jest wytworem społecznym, 
nie może istnieć niezależnie od klas. Nauka odbija obiektywną rze­
czywistość za pośrednictwem pojęć, które same są odbiciem stano­
wiska pewnej klasy społecznej. Nauka burżuazyjna musi w intere­
sie burżuazji nieuchronnie wypaczać prawdę naukową i przemycać 
do nauki pojęcia idealistyczne. Nie potrafi ona udoskonalić i zu­
żytkować swych własnych, największych zdobyczy. Zadanie to przy­
pada w udziale nauce, która opiera się na walce klasy robotniczej, 
na walce o socjalizm. Albowiem klasa robotnicza, której misją hi­
storyczną jest zbudowanie socjalizmu i zniesienie wszelkich form 
wyzysku, nie jest zainteresowana w wypaczeniach i złudzeniach 
ideologicznych, lecz w znajomości rzeczy takich, jakimi są — a za­

57



tem w jak największym rozwoju i rozszerzeniu poznania nauko­
wego.

Istoty współczesnego idealizmu w nauce należy się dopatrywać 
przede wszystkim w koncepcji istnienia bezwzględnych granic na­
szego poznania i praktycznego władania przyrodą.

Koncepcje istnienia takich bezwzględnych zapór, koncepcje ogra­
niczenia możliwości oraz zasięgu ludzkiego poznania i praktyki 
ludzkiej —  koncepcje typu, który można by nazwać „niemożliwościo- 
wym“ —  były pospolite w całej nowszej historii nauki burżuazyj- 
nej. Malthus np. stworzył teorię populacyjną, która miała udowad­
niać, że zniesienie ubóstwa i niedostatku jest niemożliwe. Później 
znów ekonomiści burżuazyjni wynaleźli „prawo spadku dochodów * 
na dowód, że produkcji rolnej nie można zwiększyć poza pewien 
określony punkt. Tego samego typu, aczkolwiek w innej dziedzinie, 
był wywód Kelvina o „śmierci termicznej“ wszechświata. Do tej 
samej kategorii należą wspomniane już wyżej nowe teorie skończo- 
ności i stworzenia świata. Również nowe koncepcje w zakresie teo­
rii kwantów' usiłują narzucić granice poznaniu. Tego rodzaju idee 
szerzą się dziś we wszystkich gałęziach nauki —  fizyce, biologii 
i naukach społecznych — w postaci pojmowania trafu lub przy­
padku jako ostatecznej i niemożliwej do usunięcia cechy rzeczywisto­
ści, w postaci koncepcji nieprzewidywalności zdarzeń, a tym samym 
tajemniczości i nieobliczalności podstawowych procesów przyrody.

Takie koncepcje są nie do pogodzenia z dalszym rozkwitem nau­
ki i jej zastosowaniem dla celów postępu ludzkości. Poznanie i po­
tęga człowieka są z konieczności zawsze ograniczone, lecz postęp 
wymaga przezwyciężania ograniczeń przeszłości, podczas gdy uzna­
wanie ich za absolutne oznacza zastój i śmierć.

Istnienie takich ograniczających koncepcji w nauce burżuazyjnej 
oznacza jedynie, że kapitalizm jest niezdolny do podtrzymywania 
i kontynuowania zapoczątkowanego przez siebie rozwoju nauki. 
Odzwierciedlają one rozpad i rozkład społeczeństwa kapitalistycz­
nego i jego kultury. Kapitalizm stoi w obliczu powszechnego kry­
zysu, od którego nie ma środków ucieczki. Jest on pozbawiony 
przyszłości i nie ma nic do ofiarowania postępowi rodzaju ludzkie­
go. I właśnie ta sytuacja współczesnego kapitalizmu znajduje obe­
cnie odbicie we wstecznych, ograniczających koncepcjach współcze­
snego idealizmu.

Z tego wszystkiego musimy wyciągnąć wniosek, że walka kla­
sowa toczy się również w nauce. Tak zwana bezstronność nauki jest 
całkowitym złudzeniem. Walka o postęp nauki, o prawdę naukową, 
jest walką stronniczą — walką naukowych bojowników klasy ro­
botniczej i socjalizmu przeciwko zrodzonym ze społeczeństwa kapi­
talistycznego wpływom idealistycznym, które krępują i wypaczają

58



naukę, oraz przeciwko wszelkiemu wypaczaniu i niweczeniu nauki 
w interesie kapitalizmu monopolistycznego.

Walka na froncie teorii naukowej ma w chwili obecnej charakter 
głęboko praktyczny, głęboko polityczny. Kapitalizm monopolistycz­
ny pragnie użyć nauki dla własnych eelów, włącznie z przygotowa­
niem wojny przeciwko Związkowi Radzieckiemu, i dąży do zmusze­
nia uczonych, by służyli tym celom. Uczeni muszą stanąć wobec 
pytania: Dla kogo pracujecie, dla imperializmu czy dla socjalistycz­
nej przyszłości rodzaju ludzkiego? Walka ideologiczna w nauce jest 
nierozdzielnie związana z walką o pozyskanie uczonych dla sprawy 
pokoju i socjalizmu.

Historia nauki
W tym miejscu należy powiedzieć parę słów o studiach nad hi­

storią nauki. Zwalczanie burżuazyjnych sfalszowań i tworzenie 
prawdziwie naukowej historii nauki — jest niesłychanie ważne dla 
postępu.

Wiele zrobiono dla ustanowienia ścisłego związku nauki z tech­
nologią. Lecz historia nauki, która wskazuje na technologicz­
ne podstawy postępu naukowego, nie jest jeszcze przez to marksi­
stowską, materialistyczną historią nauki. Trzeba bowiem wykazać 
klasową treść teorii naukowych. Historia jest historią walk klaso­
wych i to samo odzwierciedla się w historii nauki.

Historia nauki to historia postępu ludzkiej wiedzy o otaczającej 
przyrodzie i o społeczeństwie ludzkim, a zatem historia panowania 
człowieka nad przyrodą. Ten postęp nie stanowi bynajmniej jakiejś 
jednostajnej ewolucji, jakiegoś następstwa odkryć i osiągnięć tech­
nicznych, z których każde powiększa naszą siłę i wiedzę i modyfiku­
je dawniejsze poglądy naukowe, lecz jest w całym swoim przebie­
gu wyrazem walki o materialistyczne poglądy naukowe, przeciwko 
martwym i ograniczającym pojęciom idealistycznym. Naukowa 
historia nauki musi wykazywać nie tylko niedociągnięcia nauki bur- 
żuazyjnej, lecz również jej braki, jej zwyrodnienie i rozkład, a obok 
tego musi ukazać to, co stanowi dziś zagadnienie centralne: walkę 
o postępową naukę socjalistyczną, naukę, która służy ludowi.

Materializm dialektyczny jako drogowskaz pracy naukowej
Materializm dialektyczny, będący teoretycznym orężem klasy ro­

botniczej w walce o socjalizm, jest nieodzownym drogowskazem 
w pracy naukowej.

Chcąc określić stosunek dialektycznej filozofii materialistycznej 
do poszczególnych nauk i jej związek z tymi naukami, trzeba prze­
de wszystkim wyjaśnić pewne błędne mniemania.



Materializm dialektyczny nie jest jakimś dogmatem. Nie jest to 
jakiś wykończony, zaokrąglony „systemat“ filozoficzny dawnego 
typu. Materializm dialektyczny oznaczał koniec tradycyjnych sys- 
tematów filozoficznych i pojawienie się nowego rodzaju filozofii. 
Jak powiedział A. A. Żdanow: „Odkrycie Marksa i Engelsa stanowi 
kres starej filozofii, tzn. kres tej filozofii, która pragnęła dać uni­
wersalne wyjaśnienie świata“ (przemówienie w dyskusji filozoficz­
nej). Odnośnie tej starej filozofii powiedział Żdanow:

„Dawniejsi twórcy systematów filozoficznych pretendowali do 
poznania prawdy absolutnej i nie mogli przyczynić się do dalszego 
rozwoju nauk przyrodniczych, ponieważ trzymali je w kleszczach 
swoich schematów, ponieważ stawiali filozofię ponad naukami, po­
nieważ narzucali żywemu poznaniu ludzkiemu wnioski podyktowane 
nie przez realne życie lecz przez potrzeby systematu“ .

Odnosi się to również do dzisiejszych filozofii idealistycznych, 
łącznie z tzw. filozofią naukowo-pozytywistyczną lub logiczno-empi- 
ryczną, która odżegnując się od wszelkiego „systematu“ filozo­
ficznego usiłuje mimo to wtłoczyć naukę w ramy pewnego schema­
tu filozoficznego, narzucić nauce formę jej hipotez i ustalić zasięg 
i granipe poznania naukowego.

Zastosowanie materializmu dialektycznego do nauki nie oznacza 
więc próby dedukowania tego, co musi nastąpić, z zasad dialektyki; 
nie oznacza to również, że materializm dialektyczny z góry wyznacza 
nauce, jakie mają być jej wyniki. Nie tak należy się posługiwać zasa­
dami materializmu dialektycznego. Albowiem, jak to z naciskiem 
stwierdził Engels: „„zadanie nie może polegać na tym, żeby do przy­
rody wnieść prawa dialektyki, ale na tym, żeby je w przyrodzie wy­
kryć i z niej wyprowadzić... Przyroda jest probierzem dialektyki“ 
(„Anty-Duhring“ , str. 17 — 18 i 30).

Zasady dialektyki, które formułują najogólniejsze prawa ruchu 
przyrody, społeczeństwa ludzkiego i myśli ludzkiej nie mogą rów­
nież nigdy uzyskać ostatecznego, doskonałego sformułowania, lecz 
ich treść wzbogaca się i rozwija wraz z postępem nauki, z postępem 
techniki doświadczalnej i doświadczenia społecznego.

Ale gdy Engels powiada, że wykrywamy prawa dialektyki w przy­
rodzie, to czasem bywa to rozumiane, jakoby prawa dialektyki ogra­
niczały się tylko do rejestrowania wyników nauki. Przy takim poj­
mowaniu materializm dialektyczny stanowi szerokie uogólnienie filo­
zoficzne oparte o naukę —  lecz jedyny związek między nauką a ma­
terializmem dialektycznym polega, według tego poglądu, na tym, ze 
wyniki nauki służą jako potwierdzenie dla zasad dialektyki.

Takie pojmowanie znaczyłoby, że pojęcia materializmu dialektycz­
nego nie wpływają na rzeczywistą praktykę naukową. Znaczyłoby 
to, że jakkolwiek filozofia materializmu dialektycznego musi stale 
odwoływać się do nauki, to nauka nie potrzebuje odwoływać się do

60



dialekty ki materialis tycznej. Tymczasem, wprost przeciwnie, po­
jęcia materializmu dialektycznego, będące głębokim uogólnieniem 
wyników najbardziej postępowej nauki, służą jako drogowskaz 
dla dalszego postępu nauki, jako teoretyczny oręż w walce o postęp 
naukowy, przeciwko idealistycznemu wypaczaniu nauki. Uogólnienie, 
które mogłoby być jedynie potwierdzone przy pomocy przykładów, 
a nie zastosowane, uogólnienie, które by podsumowało tylko dotych­
czasowe odkrycia, a nie dopomogło do nowych odkryć — posiadało­
by znikomą wartość.

Ponadto dialektyka nie jest po prostu, w wąskim tego słowa 
znaczeniu, uogólnieniem wyników nauki, lecz jest uogólnieniem ca­
łego doświadczenia zdobytego w walce o postęp społeczny. To do­
świadczenie mieści w sobie również rozwój nauk, lecz nie tylko ten 
rozwój.

Innym przejawem tego samego błędnego przekonania — przeko­
nania, że dialektyka po prostu rejestruje wyniki nauki — jest myśl, 
że dialektyka to tyle, co metoda naukowa, i że wobec tego wszyscy 
uczeni są niejako z natury rzeczy dialektykami. Takie twierdzenie 
jest jednak równoznaczne z przeoczeniem faktu, iż dialektyka od­
rzuca ograniczone i sztywne idee „metody naukowej“ , głoszone przez 
specjalistów burżuazyjnych, a wyraża nowe, przodujące idee meto­
dy naukowej.

W związku z tym pisał Engels:
„Przyrodoznawstwo znajduje się dziś na takim poziomie, że nie 

może już uniknąć dialektycznego uogólnienia. A ułatwi sobie ten 
proces, jeżeli nie zapomni, że wyniki, w których zostają uogólnione 
jego doświadczenia, są to pojęcia —  przy czym umiejętność opero­
wania pojęciami nie jest wrodzona ani też nie tkwi w zwyczajnym 
zdrowym rozsądku, lecz wymaga rzeczywistego myślenia, które ma 
za sobą długą, na doświadczeniu opartą historię, zupełnie tak samo 
jak doświadczalne przyrodoznawstwo. I właśnie dlatego że przyrodo­
znawstwo uczy przyswajać wyniki dwu i póltysiącletniego rozwoju 
filozofii, uwalnia się ono zarówno od wszelkiej postronnej, poza nim 
i nad nim stojącej filozofii przyrody, jak od własnej, odziedziczonej 
po angielskim empiryzmie, ograniczonej metody myślenia“ (Fr. En­
gels, „Anty-Duhring“ , str. 20).

Znaczenie materializmu dialektycznego dla pracy naukowej ujął 
pokrótce Żdanow mówiąc:
. „Jest to narzędzie badania naukowego, metoda, która przenika 

wszystkie nauki przyrodnicze i społeczne, wzbogacając się ich 
osiągnięciami w trakcie ich rozwoju“ (Przemówienie w dyskusji na 
temat książki J. Aleksandrowa „Historia filozofii zachodnio - euro­
pejskiej“ ).

61



Metodologia naukowa
Materializm dialektyczny, uogólniając doświadczenia walki klasy 

robotniczej i postępowe zdobycze nauki, jest narzędziem i drogo­
wskazem postępu naukowego, ponieważ zawiera w sobie głęboko 
materialistyczną teorię poznania oraz koncepcję podstawowych 
praw zmienności i rozwoju, koncepcję absolutnie nie do pogodzenia 
ze wszelką mistyfikacją idealistyczną.

Dialektyczno-materialistyczna teoria poznania traktuje poznanie 
jako rozwijający się proces społeczny. Nasze poznanie jest na każ­
dym etapie ograniczone, tymczasowe i uzależnione od istniejących 
środków poznania. Lecz granice poznania stale się rozszerzają: 
tymczasowe, względne poznanie rozwija się w kierunku poznania 
absolutnego. Nie ma absolutnej granicy poznania, nie ma niepozna­
walnych „rzeczy samych w sobie“ , wszystko można w zasadzie po­
znać i wyjaśnić. Poznanie jest poznawaniem rzeczywistego świata 
materialnego, wykrywaniem współzależności praw i ruchu rzeczy­
wistych procesów materialnych, włącznie z poznawaniem rozwoju 
społeczeństwa ludzkiego i materialnej postaci świadomości ludzkiej 
oraz praw rozwoju tej świadomości.

Światopogląd materializmu dialektycznego opiera się —  jak to 
stwierdził Engels —  na „wielkiej myśli zasadniczej, że świat nie 
powinien być ujmowany jako zespół gotowych rzeczy, lecz jako ze­
spół procesów, w których rzeczy pozornie niezmienne, zarówno jak 
ich odbicie myślowe w naszej głowie, tj. pojęcia, przechodzą nie­
ustanną zmianę, stawanie się i zanikanie, przy czym, pomimo całej 
pozornej przypadkowości i wszelkich chwilowych ruchów wstecz­
nych, przebija sobie drogę ostatecznie rozwój postępowy“ (łPr. En­
gels, „Ludwik Feuerbach i zmierzch klasycznej filozofii niemieckiej“ . 
Dzieła zbiorowe, t. I, str. 461).

W toku tego postępowego rozwoju zmiany ilościowe przekształ­
cają się, stosunkowo nagle, w zmiany jakościowe — pojawiają się 
nowe jakości, nowe rodzaje rzeczy, nowe szczeble organizacji ma­
terii. Te nowe jakości posiadają własne prawa rozwoju nie dające 
się po prostu sprowadzić do zasad dawniej obowiązujących, do za­
sad właściwych szczeblom niższym. Równocześnie jednak to nowe 
daje się całkowicie wytłumaczyć tym, z czego się wytworzyło, a mia­
nowicie nagromadzeniem się zmian ilościowych, które w pewnym 
momencie przekształciły się w zmianę jakości.

Według poglądów materializmu dialektycznego zmiana i rozwój 
nie wynikają po prostu z działania sił zewnętrznych, co stanowi 
koncepcję mechanistyczną, lecz z wewnętrznych sprzeczności 
tkwiących we wszystkich procesach przyrody, ze sprzeczności bę­
dących podstawą konfliktu, czyli walki tendencji przeciwstawnych, 
walki „stanowiącej treść wewnętrzną procesu rozwoju“ (Stalin,

62



„O materializmie dialektycznym i historycznym“ , str. 11). Podobnie 
pisał Lenin w „Zeszytach filozoficznych“ : „Dialektyka we właści­
wym znaczeniu jest to badanie sprzeczności w samei istocie przed­
miotów“ .

Dialektyczno-materialistyczne pojęcie procesu —  pojęcie powszech­
ności zmiany, wzajemnego powiązania wszystkich zjawisk, praw 
przechodzenia zmian ilościowych w jakościowe, istnienia sprzeczno­
ści w samej istocie przedmiotów —  można ująć jako bardzo ogól­
ny filozoficzny opis świata rzeczywistego. Najważniejszą rzeczą 
jest zrozumienie, że to ogólne pojęcie filozoficzne stanowi, w odróż­
nieniu od „systematów filozoficznych“ przeszłości, potężną metodo- 

dającą się zastosować do naukowego objaśnienia zdarzeń 
oraz w walce o ich naukowe zrozumienie i opanowanie. Dlatego też 
proste powiedzenie, że zmiany ilościowe przechodzą w jakościowe 
lub że wszystkie procesy zawierają sprzeczności wewnętrzne, nicze­
go jeszcze nie wyjaśnia. Lecz wskazuje ono, gdzie należy szukać 
wyjaśnienia, gdzie należy szukać środków ujmowania, przewidy­
wania i regulowania wydarzeń. Stanowi ono metodologię naukową 
zawartą już, co prawda, w dotychczasowej pomyślnej pracy po­
szczególnych nauk, lecz dopiero teraz świadomie, otwarcie sformu­
łowaną i uogólnioną.

W ten sposób pojęty materializm dialektyczny jest orężem 
w walce o jedność nauki i o jej dalszy rozwój w służbie ludzkości. 
I jest to oręż ostrej krytyki skierowanej przeciwko wszelkim po­
staciom idealizmu w nauce, włącza,jąc w to również metafizyczne 
koncepcje kierunku mechanistycznego. Stosowanie materializmu dia­
lektycznego w pracy naukowej oznacza podjęcie jak najostrzejszej 
walki polemicznej z ideologicznym wypaczeniem i nadużywaniem 
nauki w interesie monopoli kapitalistycznych i ich przygotowań wo­
jennych, a równocześnie rozwijanie idei i metod postępowej nauki 
służącej interesom ludu.

Nauka jako oręż w walce o oświecenie mas ludowych
Dopóki nauka bywa wypaczana przez warunki i wymagania spo­

łeczeństwa kapitalistycznego, dopóty jest ona niezdolna — i oka­
zała się niezdolną —  do walki z antynaukowymi, obskuranckimi 
koncepcjami nieustannie kleconymi przez filozofów, teologów, poli­
tyków i dziennikarzy po to, by wprowadzić w błąd masy ludowe. 
Wprost przeciwnie, nauka burżuazyjna sama dostarcza materiałów 
do ideologicznej kampanii reakcji. Ale zastosowanie materializmu 
dialektycznego do nauki oznacza, że postępowi uczeni, przyczynia­
jąc się do rozwoju nauki i przezwyciężając ograniczoność nauki bur- 
żuazyjnej, są w stanie odegrać w pełni swoją rolę, demaskując 
i niwecząc fałszywe idee rozsiewane przez ideologów imperializmu.

63



Walka toczy się tu na wszystkich szczeblach — przeciwko subtel­
nym i wyszukanym doktrynom zawodowych filozofów i teologow, 
jak również przeciwko prostackim sformułowaniom rozpowszech­
nianym przez prasę codzienną i radio.

Równocześnie zadaniem postępowych uczonych jest popularyza­
cja nauki w masach ludowych, stwarzanie i wykorzystywanie wszel­
kich okazji, żeby za pomocą odczytów, artykułów i książek propa­
gować prawdziwie popularną naukę.

Zadanie popularyzowania nauki nie polega jedynie na dostarcza­
niu ludziom łatwo strawnych streszczeń o osiągnięciach poszczegól­
nych nauk lub ciekawych informacji na rozmaite tematy specjalne— 
jak to np. bardzo dobrze robią autorzy niektórych artykułów zamie­
szczanych w „Penguin Science News“ . Pożyteczna to praca, lecz 
trzeba jeszcze czegoś więcej. Chcemy przedstawić naukę masom 
ludowym w taki sposób, aby uczyła i szerzyła naukowy światopo­
gląd materialistyczny; w taki sposób, by uzbrajała ona masy ludowe 
przeciwko przesądom i propagandzie obskurantyzmu; w taki spo­
sób by wyniki naukowe nie uchodziły za jakieś ciekawe odkrycia 
niezwykle mądrych i wyształconych specjalistów, ale za zrodło 
oświecenia i oręż w walce o postęp; w sposób, który by stale oka­
zywał jak mogą masy ludowe korzystać z nauki, który by wiązał 
naukę’ ze współczesnymi zagadnieniami, interesującymi zwyczaj­
nych prostych ludzi; w sposób, który by budował jednolity, nauko­
wy światopogląd materialistyczny i przyczyniał się do powstania 
prawdziwie naukowej kultury ludowej.

Taką prawdziwie ludową naukę stworzyć mogą jedynie ci 
uczeni, którzy zerwali z reakcyjnymi kierunkami nauki burzuazyjnej.

Nauka w walce o pokój i socjalizm
Próbowałem wykazać, że u podstaw współczesnych polemik nau­

kowych, sporów pomiędzy różnymi koncepcjami w dziedzinie nauki, 
pomiędzy różnymi poglądami na funkcję i organizację nauki leży ou- 
flikt między rozmaitymi światopoglądami między tym ' ra’
który odpowiada istniejącym warunkom społeczeństwa kapitalistycz­
nego, a tym, który odpowiada zadaniom budowy nowego, socja i 
stycznego społeczeństwa. Naukowe i filozoficzne dysputy są o 
zwierciedleniem podstawowych sprzeczności społecznych naszycn 

„ czasów.
Wielu ludzi, którzy uznają istnienie zasadniczego konfliktu świa­

topoglądowego, nie chce mimo to uznać słuszności powyższego opi­
su tego konfliktu. Stoją oni raczej na stanowisku koncepcji tzw. 
„zachodniej tradycji wolności badań naukowych1 utrzymując, ze 
bronią jej przeciwko krytykom socjalistów usiłujących rzekomo

64



zniszczyć tę tradycję. Drogą jakiegoś dziwacznego, mętnego, pro­
cesu myślowego bywa czasem owa tradycja zachodnia utożsamiana 
z „tradycją chrześcijańską“ . Niektórzy posuwają się nawet aż do 
twierdzenia, że „tradycja chrześcijańska“ zawsze kultywowała wol­
ność badań naukowych — zapominając np. o prawdziwych dziejach 
Galileusza i o fakcie, że uczeni często musieli walczyć z oporem 
różnych Kościołów chrześcijańskich.

Cała przyszłość nauki oraz kontynuowanie najlepszych tradycji 
naukowych wiąże się dziś nieodłącznie z walką przeciwko imperia­
lizmowi, z walką o pokój. Uczeni, których podżegacze do nowej 
wojny chcieliby użyć jako pionków w swoich zbrodniczych planach, 
mogą odegrać wielką rolę w walce o zapobieżenie wojnie. Reakcja 
chciałaby, aby uczeni pozostali zamknięci w kręgu swoich specjal­
nych badań, chciałaby ich odseparować od ruchu klasy robotniczej 
i od mas ludowych, chciałaby przeszkodzić szerzeniu się nowych, 
postępowych idei w nauce. Należy więc bezlitośnie wykazywać im 
ich udział w przygotowaniach wojennych i w prostytuowaniu nauki 
dla celów imperializmu. Uczeni, którzy zachowali ufność w nau­
kę i jej misję oświeceniową i którzy wierzą, że rozwój i zastosowa­
nie nauki mogą zmienić na lepsze życie ludzkie, muszą utworzyć 
zjednoczony front przeciwko reakcyjnemu nadużywaniu nauki 
i przeciwko reakcyjnym ideom w nauce, front rozwoju nauki 
w służbie ludu, dla zwycięstwa człowieka nad przyrodą, dla socja­
listycznej przyszłości.

Przekład 
A. Małeckiego

Nowa Drogi — 5.



E. Głuszczenko

Przecinko idealizmowi i metafizyce 
m nauce o dziedziczności

Praca Darwina pt. „Pochodzenie gatunków“ zapoczątkowała bio­
logię naukową. Podstawą darwinizmu jako nauki jest teoria doboru 
naturalnego i sztucznego. Darwin wykazał w sposób naukowy, że 
drogą doboru pożytecznych dla organizmu przemian powstawało 
i powstaje obserwowane w przyrodzie zjawisko celowości. Analiza 
wielowiekowej praktyki ludzkiej w dziedzinie tworzenia nowych 
form roślinnych i ras zwierzęcych dostarczyła Darwinowi podstawy 
do stwierdzenia jedności dróg doboru naturalnego i sztucznego.

Teoria Darwina rozwinąć się mogła dalej jedynie w Związku Ra­
dzieckim. Dzięki pracom K. A. Timiriazjewa, I. W. Miczurina, W. R. 
Williamsa i T. D. Łysenki teoria ta, oczyszczona z poważnych błę­
dów, a w szczególności z maltuzjanizmu, przeobraziła się z nauki 
opisowej w darwinizm twórczy, w radziecką, miczurinowską teorię 
biologiczną.

Tylko w Związku Radzieckim, gdzie materializm dialektyczny 
stanowi naukową podstawę rozwoju przyrodoznawstwa, mogą doj­
rzeć tak wybitne osiągnięcia nauki jak zwycięska teoria Miczurina.

Podstawę poglądów biologów radzieckich stanowi genetyka mi- 
czurinowska, czyli dialektyczne pojmowanie dziedziczności i jej 
zmienności. Dziedziczność w ujęciu miczurinowskim to „skutek 
koncentracji oddziaływań warunków środowiska zewnętrznego, przy­
swojonych przez organizmy w szeregu poprzedzających pokoleń“ 
(T. D. Łysenko), to właściwość roślin i zwierząt polegająca na tym, 
że wymagają one dla swego rozwoju określonych warunków 
i w określony sposób na te warunki reagują.

66



Zmieniając warunki życia zmienia człowiek tym samym również 
cechy gatunkowe własności organizmów roślinnych i zwierzę­
cych. Zmiany te zachodzą w sposób odpowiadający wpływom wa­
runków życiowych, a cechy nabyte w procesie rozwoju podlegają 
dziedziczeniu. Wynika stąd, że, podobnie jak ontogeneza i filogeneza, 
tak samo fenotyp i genotyp pozostają w nierozerwalnym związku.

Takie ujęcie zmienności i jej doświadczalne uzasadnienie pozwoliły 
genetyce miczurinowskiej po raz pierwszy w świecie pokierować 
procesem zmiany natury roślin.

*  u. *

Od czasów Darwina aż po dzień dzisiejszy rozwojowi postępowej 
biologii materialistycznej towarzyszyła nieustanna walka z reakcyj­
nym kierunkiem idealistycznym.

Przedstawiciele idealizmu i metafizyki w dziedzinie biologii — 
preformiści i witaliści — głoszą tezy o autonomicznym charakterze 
procesów życiowych i ich nadprzyrodzonym pochodzeniu. Potężną 
bronią w walce z różnymi odmianami poglądów idealistycznych stała 
się teoria Darwina, która, według określenia Marksa, „...nie tylko 
zadała śmiertelny cios „teleologii“ w dziedzinie nauk przyrodni­
czych, ale również wyjaśniła w sposób empiryczny jej racjonalny 
sens“ 1).

Idealizm i metafizyka przejawiły się ze szczególną siłą w poglą­
dach Weismanna, Mendla, Morgana i innych przedstawicieli biologii 
burżuazyjnej, którzy głosili jako pewnik autonomiczność zjawisk 
dziedziczności, ich niezależność od warunków życia.

Twierdzą oni, że zjawisko dziedziczności sprowadza się całko­
wicie do stanu i działania chromosomów oraz zawartych w nich rze­
komo genów. Zjawisko zmienności nie jest ich zdaniem organiczną 
konsekwencją różnorodności cech dziedziczności, nie stanowi jednej 
z nieodłącznych stron dziedziczności.

Twórca „teorii“ istnienia nieśmiertelnej plazmy zarodkowej, Au­
gust Weismann, wystąpił przeciwko materialistycznej teorii roz­
woju przyrody żywej oraz kategorycznie zaprzeczył możliwości 
dziedziczenia cech nabytych, twierdząc, „...że występowania takiej 
formy dziedziczności nie tylko nie dowiedziono, ale jest ona w ogóle 
nie do pomyślenia z teoretycznego punktu widzenia...“ 2).

Weismann podzielił organizm w sposób całkowicie dowolny, 
czysto spekulatywny na „substancję dziedziczną“ i „substancję

1) K. Marks — List do Lassalle’a z 10 stycznia 1361 roku, Dzieła, T. XXV, 
str. 377

ii) A. Weismann — „Wykłady teorii ewolucyjnej”, 1905, str. 294.

67



odżywczą“ . Pisał on: „...istnieją dwie wielkie kategorie materii 
żywej: substancja dziedziczna, czyli idioplazma, i „substancja od­
żywcza“ , czyli trofoplazma; pierwsza znacznie ustępuje drugiej pod 
względem masy. Dodajmy, że idioplazma mieści się w jądrze komór­
kowym, a mianowicie w postaci ziarn chromatynowych, z których 
zbudowana jest sieć jądrowa i chromosomy“ :0 .

Rozłożywszy w ten sposób organizm na dwie kategorie substancji 
Weismann twierdzi, że „substancja dziedziczna“ jest nieśmiertelna. 
„...Plazma zarodkowa gatunku —  pisze Weismann — nigdy nie 
powstaje od nowa, lecz tylko stale rośnie i rozmnaża się, trwa z po­
kolenia na pokolenie, podobnie jak długie pełzające po ziemi kłącze, 
z których w regularnych odstępach wyrastają pędy stając się rośli­
nami, osobnikami, należącymi do następujących kolejno po sobie

Mityczna „substancja dziedziczna“ pozbawiona jest, według Weis- 
manna, możności rozwoju, zmienności i tworzenia nowych form, Lzn. 
możności jakichkolwiek przeobrażeń pod wpływem swojego nosi­
ciela —  żywego ciała, pod wpływem warunków życiowych.

Jawnie idealistyczną i metafizyczną koncepcję Weismanna prze­
jęli żywcem mendeliści i morganiści.

Spirytualistyczny pogląd na zjawiska dziedziczności uznany został 
za „powszechnie przyjęty“ i legł u podstaw teorii Mendla i_ Mor­
gana. Główny przedstawiciel idealistycznej szkoły genetyków, T. 
H. Morgan, oświadczył wręcz: .

„Teoria Weismanna postuluje w swych tezach podstawowych, ze 
tylko i wyłącznie komórki rozrodcze przekazują cechy rasowe oraz 
że komórki rozrodcze nie pochodzą od komórek ciała i nie podle­
gają wpływom oddziałującym na danego osobnika. Poglądy Weisman­
na są powszechnie uznane i obecnie“ 3 4 5).

Wtórują Morganowi weismaniści radzieccy. Członek Akademii 
Nauk, M. M. Zawadowski, opublikował w roku 1947 artykuł 
pt. „Twórcza droga Tomasza Hunta Morgana“ . W artykule tym. 
czytamy m. in.: „Idee Weismanna znalazły szeroki oddźwięk wśród 
biologów i wielu spośród nich poszło drogami, na które skierował 
ich myśl ten wielce utalentowany badacz... Tomasz Hunt Morgan 
był jednym z tych, którzy poznali się na wielkiej wartości zasadni­
czej treści koncepcji Weismanna. „Największą zasługą Weismanna 
była niewątpliwie myśl, że źródłem wszelkich przemian są komórki 
rozrodcze" — pisał Morgan w roku 1935. Podobnie jednak jak 
Weismann przejął teorię Darwina, a potem wniósł do treści idei

3) Tamże, str. 413.
4) Tamże, str. 505. , _ „ _
5) T. H. Morgan — „Human Heredity and Modern Genetics , Franklin

Institute, T. 226, wrzesień 1938.

68



swego mistrza elementy istotnie nowe, tak samo Morgan, przyjąw- 
szy teorię Darwina i Weismanna, wniósł do ich teorii ewolucji nowe 
elementy, zgodne z nowymi osiągnięciami badań biologicznych“ 8).

Mamy tu do czynienia nie tylko z całkowitą aprobatą weisma- 
nizmu, lecz i z charakterystyczną dla radzieckich zwolenników tego 
kierunku próbą przedstawienia weismanizmu - morganizmu jako 
doktryny rozwijającej teorię Darwina. Są to jednak próby 
przedsiębrane przy pomocy niegodnych środków; są one przy tym 
sprzeczne z treścią podstawowych dzieł tego kierunku, które świad­
czą, że morganiści odwrócili się od darwinizmu.

Tenże bowiem Tomasz Morgan w jednej ze swych ostatnich prac 
pisał: „Mutacjonista może zdecydowanie stwierdzić, że najistotniej­
sza część darwinowskiej teorii doboru naturalnego okazała się bez­
podstawną, a mianowicie twierdzenie, że spotykane na każdym kroku 
zmiany indywidualne stanowią materiał wyjściowy dla ewolucji; mu- 
tacjoniści przeczą temu twierdzeniu“ 7)-

Przystępując do badania zjawisk dziedziczności, jeden ze znanych 
mendelistów, Johansen, twierdził, że darwinowski „dobór niczego 
nie wytwarza, pomimo że sam Darwin często używał słowa ,,pro- 
duce“ (wytwarzać)“8).

Opierając się na weismanowskiej koncepcji niezależności komó­
rek zarodkowych od somy, od warunków życia, mendeliści musieli 
wskutek tego wyznaczyć sobie zadanie „zerwania ze szkodliwą 
zależnością teorii dziedziczności od spekulacji na temat ewolucji“ 9) ; 
tym samym zadeklarowali się wyraźnie jako przeciwnicy darwinizmu.

Podstawowe twierdzenie morganistów o autonomii zjawisk dzie­
dziczności pozostaje w jawnej sprzeczności z faktami znanymi 
z biologii i z praktyki. Również sami morganiści gromadź ' mimo 
woli coraz więcej takich faktów. Wskutek tego przedstawiciele tego 
kierunku biologicznego zmuszeni są do ratowania podstaw swojej 
teorii za cenę zmiany poszczególnych sformułowań i przy pomocy 
konstruowania nowych hipotez (w ostatnich czasach na przykład 
modne są hipotezy genohormonów i plazmogenów). Tym właśnie 
tłumaczy się pewien zwrot części genetyków ku fizjologii, uznawa­
nie korzyści biologicznych, jakie daje organizmowi heterozygotyzm 
itd. Nie zmienia to jednak istoty rzeczy. Morganiści nadal uparcie 
przeczą temu, że charakter zmian dziedziczności pozostaje w związku

«) m . M. Zawadowski — „Twórcza droga Tomasza Hurrta Morgana”, Biu­
letyn Moskiewskiego Towarzystwa Badaczy Przyrody, nową seria, 1947, T. 
LII, zeszyt. III, str. 86.

7) .T. H. Morgan — „Doświadczalne podstawy ewolucji”, Biomedgiz 1936, 
str. 87.

8) w. Johansen — „Elementy ścisłej nauki o zmienności i dziedziczności”. 
1933, str. 186.

tt) Tamże.

69



z indywidualnymi odchyleniami wywołanymi przez warunki bytowa­
nia —  trwają zatem w gruncie rzeczy na dawnym, a u t o g e n e -  
t y c z n y m  stanowisku.

Autogenetyczne ujęcie problemów dziedziczności mija się 
z prawdą i nie odzwierciedla rzeczywistego rozwoju żywych orga­
nizmów. Twierdzenie o autonomicznym charakterze procesu dziedzi­
czności jest jedną z odmian jawnego witalizmu.

Maskując idealistyczną istotę autogenezy morganiści oświadczają, 
że chromosomy wraz z zawartymi w nich genami nazwać można 
materialną podstawą dziedziczności, i usiłują teorii chromosomów 
przypisać charakter materialistyczny.

Tak więc N. P. Dubinin oświadcza kategorycznie: ,.Uwarun­
kowanie czynników dziedziczności przez istnienie poszczególnych ge­
nów, których kompleks składa się na całokształt genotypu, uzyska­
ło —  na podstawie zróżnicowania i ciągłości — wyjaśnienie materiali- 
tyczne“ 10 * * 13) . Tego rodzaju twierdzenia mogą wprowadzać w błąd 

niedoświadczonego czytelnika. W gruncie rzeczy zaś stanowią one 
jedynie próbę zamaskowania prawdziwej istoty morganizmu. Nie 
zawadzi w związku z tym przypomnieć, że jeden z najzagorzalszych 
szermierzy witalizmu, Driesch, również osłania się sławetną „ma­
terializacją“ zjawisk dziedziczności. „Podłoże materialne zjawisk 
dziedziczności — pisze Driesch — jak to wynika z badań w dzie­
dzinie mendelizmu, traktujemy jako środek, którym posługuje się 
nasz czynnik autonomiczny. Nie ma więc żadnej sprzeczności między 
„mendelizmem“ a poglądem na dziedziczność jako na proces auto­
nomiczny“ 11).

Jednakże przedstawiciele kierunku weismanowskiego, wbrew 
wysiłkom Dubinina i jemu podobnych, sami dbają usilnie, by nie 
padł na nich cień podejrzenia o jakąkolwiek łączność z materializ­
mem. Główny przedstawiciel tego kierunku, T. H. Morgan, pisał np. 
w przedmowie do jednej ze swoich książek: „Wiadomo, że posługi­
wanie się terminem „mechanistyczny“ może w świetle ostatnich 
osiągnięć fizyki teoretycznej spowodować posądzenie moich po­
glądów o materializm... Spodziewam się jednak, że uważne wczytanie 
się w tekst uwolni mnie w pewnym przynajmniej stopniu od oskar­
żenia, wytaczanego często przeciwko autorom o nastawieniu mecha- 
nistycznym“ 12).

Występując przeciwko darwinizmowi kontynuatorzy kierunku 
Weismanna wskrzesili dawną odrzuconą już przez naukę metafi­

10) N. T. Dubinin — „Dwadzieścia lat, genetyki teoretycznej w ZSRR”. Cza­
sopismo „Front nauki ł techniki” , 1937, nr 8—9, atr. 73.

łl) H. Driesch — „Witalizm”, -wydawnictwo „Nauka” , 1915, str. 237.
>2) T. H. Morgan — „Doświadczalne podstawy ewolucji” , Biomedgiz 1936, 

str. VIII.

70



zyczną teorię preformacji, która neguje rozwój i głosi, że procesy 
tworzenia form są z góry określone i że cechy dziedziczne nie zależą 
zupełnie od warunków życia. Z niezwykłą jasnością został ten system 
tez preformistycznych wyłożony w odczycie jednego z najbardziej 
przez morganistów reklamowanych czołowych reprezentantów 
współczesnej biologii burżuazyjnej, prezesa „światowego“ stowarzy­
szenia genetyków — H. Mellera.

Według Mellera zarodki całej przyszłej generacji ludzkiej (komór­
ki jajowe) zmieściłyby się w niewielkim dzbanku, spermy zaś w jed­
nym ziarnku grochu (na 1.700 milionów przyszłych ludzi). W tym 
ziarnku grochu, „tak samo jak w dzbanku komórek jajowych, byłyby 
zawarte „determinanty“ każdej najdrobniejszej cechy każdego osob­
nika — od matołów do Napoleonów; każdy osobnik byłby już z góry 
całkowicie określony: charakterystyczny nos i wątroba, najdokład­
niej określone komórki mózgowe, kształt rzęs, odciski palców, 
wszystkie najdrobniejsze szczegóły struktury komórek każdej czę­
ści organizmu. Tak więc w jednej pigułce zawierającej w sobie 
wszystkie spermy, po jednej na każdego przyszłego człowieka, mie­
libyśmy najprzedziwniejszą w świecie substancję“ .

Z tej tak znikomej ilości, powiada- dalej Meller, może się rozwi­
nąć „...cała generacja ludzi, którzy zbudują niezliczoną liczbę 
miast, wykarczują lasy, zmienią oblicze ziemi, będą w stanie obmy- 
śleć swój los i kontynuować istnienie swojego rodzaju rozmnaża­
jąc się aż po granicę, którą zakreśla im wszechświat. Dlatego też 
substancja ta bardziej niż jakakolwiek inna zasługuje na zbada­
nie“ 13).

Radzieccy spadkobiercy systemu mendelizmu - morganizmu przyj­
mują bez zastrzeżeń antynaukowe tezy w teorii preformacji. Jeden 
z najwybitniejszych morganistów radzieckich — prof. N. K. Kolcow 
—  pisał, że kombinacja chromosomów przesądza morfologiczne 
i fizjologiczne cechy organizmów (wzrost, barwę, cechy stru­
kturalne, typ przemiany materii, szybkość wzrostu, płodność, cechy 
usposobienia) i wskazywał, że „w tym sensie możemy stanowczo 
twierdzić, że współczesna genetyka w pełni potwierdza dawną te­
orię preformacji“ 14).

To twierdzenie Kolcowa stawia kropkę nad „i“ i otwarcie formu­
łuje istotę poglądów wyznawanych przez wszystkich morganistów, 
choć niekiedy ukrywają oni swe prawdziwe morganistyczne obli­
cze.

„Substancja dziedziczności“ — kształtująca, lecz nie kształtowa­
na __ stała się głównym przedmiotem badań morganistów radziec-

!3) .ji. Meller __ „Wyniki dziesięcioletnich studiów genetycznych nad Dro-
soiphilą” Zdobycze’ biologii doświadczalnej”, T. I, zeszyt 3—4, str. 294—295. 

u) n  k” Kolcow — „Organizacja komórki” , Biomedgiz 1936, str. 541.

71



kich. Na tym polu „działa“ od wielu lat profesor Dubinin. W jed­
nej ze swoich prac Dubinin, płaszcząc się przed zagranicznymi mor- 
ganistami, posuwa się tak daleko w swej gorliwości, że dowodząc 
realnego istnienia nieśmiertelnej „ substancji dziedziczności“ mówi
0 „nieśmiertelności“ samych morganistów.

„Podstawową koncepcją w dziedzinie struktury substancji dzie­
dzicznej — pisze —  była aż do ostatnich czasów myśl o jej korpus- 
kularnym charakterze. Teoria mówiąca o poszczególnych zadat­
kach cech dziedzicznych jako samodzielnych cząsteczkach material­
nych, z których sumy składa się plazma dziedziczna każdego orga­
nizmu, była jednym z najistotniejszych etapów teoretycznego opra­
cowania problemu dziedziczności, dokonanego w ciągu XIX wieku 
dzięki wielkim hipotezom spekulatywnym. Myśl o samorządności 
była podstawą nieśmiertelnego dzieła Mendla. Ta sama mysi leży 
u podstaw teorii mutacyjnej de Vriesa i wszystkich dostarczonych 
przezeń faktów doświadczalnych, dotyczących mutacji wiesiołka. 
W XX wieku doświadczenia mendlowskie, dokonane na olbrzymiej 
ilości najróżnorodniejszych organizmów, wykazały, ze gen, jako 
pewna samodzielna jednostka, jest niewątpliwą, konkretną rze­
czywistością, podlegającą dziedziczeniu niezależnie o innyc
1 zmieniającą się niezależnie od innych. Wiekopomna analiza wzajem­
nego rozmieszczenia genów wewnątrz chomosomow, dokonana przez 
T H Morgana i jego współpracowników, z jednej strony była opar­
ta na koncepcji korpuskularnej natury substancji dziedzicznej, 
z drugiej strony — dostarczyła nowych świetnych dowodow słusz­
ności tej koncepcji. Dzięki pracom Morgana i innych wytworzyło się 
pojęcie chromosomu jako zbioru genów ułożonych w nim w po­
rządku liniowym“ 13). . , , „

Typowym przykładem morganistowskich spekulacji w nauce 
jest stanowisko członka Akademii Nauk, I . I. Szmalhauzena. Opo­
wiadając się pozornie w pewnych swoich pracach za badaniem or­
ganizmu jako jednego nierozdzielnego systemu, w innych swoich 
książkach pisze co następuje:

„Struktury jądrowe są specyficznym podłożeni filogenezy,
w którym utrwalają się wszystkie zmiany  ̂ dziedziczne, tzn. 
wszystkie zmiany normy reakcji, w tej liczbie również zmiany on- 
togenezy, zmiany organizacji i jej cech oraz zmiany w reakcjach 
przystosowawczych (modyfikacjach) organizmu indywidualnego u’). 
Dopuszczając logiczny rozdział organizmu jako systemu, morganiści 
(jawni i zamaskowani) jak ongiś pozostają na stanowisku autoge- 
nezy.

is) N. P. Dubinin — „Zróżnicowanie i ciągłość w strukturze substancji 
dziedzicznej” . „Studia nad dynamiką rozwoju” , 1935. T. X, str. 345.

i«) I. I. Szmalhauzen — „Czynniki ewolucji”, wyd. Akad. Nauk ZSRR, str. 74.

72



Tenże profesor Szmalhauzen dochodzi do wniosku, że „czynnik 
zewnętrzny jest przy osiągnięciu progu reaktywności tkanek orga­
nizmu jedynie pierwszym bodźcem, który w ruch wprawia wewnętrz­
ny mechanizm określonego zespołu procesów tworzenia form Wie 
determinuje on ani jakości, ani skali reakcji. W najlepszym razie 
(i to nie zawsze) czynnik zewnętrzny określa, jedynie czas, a nie­
kiedy także miejsce, w którym zajdzie reakcja“ «').

Wynika stąd, że kierowanie procesem ewolucji jest niemożliwe. 
Zmiany cech dziedzicznych dokonują się w przyrodzie wyłącznie po­
przez niczym nie spowodowane, przypadkowe mutacje, w doświad­
czeniu zaś — drogą zastosowania „bardzo silnych srodkow (promie­
ni Roentgena itp.)“ . , . . . , „ „ „

Główne twierdzenia genetyki morganowskiej zbudowane są na 
postulacie przypadkowości. Dla metafizyków, idealistów charakte­
rystyczne jest kopanie przepaści między koniecznością i przy­
padkowością i ich bezwzględne przeciwstawienie sobie. a w grim- 
cie rzeczy — sprowadzanie konieczności do przypadkowości, zde­
gradowanie konieczności do poziomu przypadkowości.

W tej samej pracy zatytułowanej „Czynniki ewolucji proi 
Szmalhauzen powtarza wielokrotnie, że „powstanie poszczególnych 
mutacji ma wszelkie cechy zjawisk przypadkowych. Nie potrafimy 
ani przewidzieć, ani dowolnie wywołać żadnej określonej mutacji. 
Dotychczas nie udało się stwierdzić jakiegokolwiek prawidłowego 
związku między jakością mutacji a określoną zmianą czynników

° 1 *T e n 0 ag n o • ¡rt y c ysz m?§ tę ’ bezsilność i jałowość, to wyrzekanie się 
możności świadomego kierowania rozwojem organizmów -  po­
twierdza również z całą wyrazistością morganista Dubinm, g y 
oświadcza że „proces mutacyjny nie ma określonego kierunku 
w stosunku do praw rządzących rozwojem poszczególnego osobni­
ka “ Ponadto stwarza on (tj. proces mutacyjny) „...olbrzymią 
ilość 'szkodliwych cech dziedzicznych niweczących rozwoj osobm-

Wedłue teorii mendelistów - morganistów mutacje „genowe 
i chromosomowe powstają w sposób przypadkowy Przypadkowy 
jest również kierunek procesu mutacyjnego. Toteż poszukując 
czynników, za pośrednictwem których można by było oddziaływać na 
organizm, zdają się oni na łaskę przypadku. . . , ,

Rozchodzenie się chromosomów matczynych i ojcowskich następu- 
je “ h zdałem  także w sposób przypadkowy. W związku z tym ii)

ii) Tamże, str. 82
? mT.e Dubta6in _  „Dwadzieścia lat genetyki teoretycznej w ZSRR-, 

str. 75.
73



uważali mendeliści za stosowne wprowadzić do biologii statystycz­
ne metody wyliczania ilości rozmaitych przypadków, odpowiadają­
ce kombinacjom „czynników“ wyznaczających tę lub inną cechę. 
Nawet dla najbardziej skomplikowanego i ściśle prawidłowego pro­
cesu zapłodnienia stworzyli morganiści teorię przypadkowości spo­
tykania się gamet.

W równie przypadkowy sposób odbywać się ma rozszczepienie 
cech u potomstwa mieszańców. Wynika stąd, że badacz pozbawiony 
jest możności kierowania rozszczepieniem i wpływami na jego prze­
bieg.

„W ogóle — powiada Łysenko —  przyroda żywa wydaje się mor- 
ganistom chaosem przypadkowych, oderwanych wzajemnie od sie­
bie zjawisk, nie związanych żadnym koniecznym związkiem i żadny­
mi nieuchronnie działającymi prawami. Wszędzie panuje przypad­
kowość.

Nie będąc w stanie wykryć praw rządzących przyrodą żywą, mor­
ganiści uciekać się muszą do teorii prawdopodobieństwa i, nie ro­
zumiejąc konkretnej treści procesów biologicznych, zamieniają na­
ukę biologii w statystykę“20).

Wychodząc z założenia nieprzewidywalności mutacji, ich przy­
padkowego charakteru, ich bezkierunkowości, morganiści stają się 
wyznawcami agnostycyzmu i kantyzmu.

* * *
Dialektyka przyrody wykazuje biologom z całą oczywistością, że 

procesy życiowe pozostają w ścisłej zależności od otoczenia ze­
wnętrznego, że przyswojone warunki zewnętrzne nabierają charak­
teru wewnętrznego. Nauka wyciąga z tego wniosek, że rozwój on- 
togenetyczny wyciska swe piętno na filogenezie, czyli że zmiany na­
byte przez organizm w toku rozwoju podlegają dziedziczeniu.

Przecząc temu twierdzeniu genetyka morganowska oświadcza, że 
może ona dowieść „antynaukowego charakteru“ takich poglądów.

T. H. Morgan uskarża się, że dotychczas „nie jest jeszcze rzeczą 
tak powszechnie wiadomą, jakby należało, że nowe prace w dzie­
dzinie genetyki zadały ostateczny cios dawnej teorii dziedziczenia 
cech nabytych“21)-

Biologia „udowadnia“ —  zdaniem morganistów — bezpłodność 
i bezużyteczność prób doskonalenia cech i właściwości rasowych 
organizmu poprzez wpływ na jego warunki życiowe. Wychodząc 
z tych założeń jeden z genetyków, prof. Filipczenko, pouczył w na­
stępujący sposób praktyków radzieckich:

-°) T. D. Łysenko — „Posłowie do referatu o sytuacji w  naukach biologicz­
nych” . Stenogram posiedzenia Wszechzw. Akad. Nauk Ruin. im. W. Lenina, 
Sielchozgiz 1948, sitr. 520.

21) T. H. Morgan — „Doświadczalne podstawy ewolucji” , str. 154.

74



„Załóżmy, że wyhodowano gdzieś wysoce wydajną odmianę psze­
nicy. Stacja hodowli nasion sprowadza tę odmianę, wysiewa ją na 
swoim polu i rozpowszechnia te nasiona. Przy tym jedne z nich po­
chodzą od zdrowych, a inne od marnych, wynędzniałych roślin, lecz 
— jak dobrze wiemy —  okoliczność ta nie ma żadnego znaczenia, 
ponieważ potomstwo jednych i drugich jest jednakowe... To samo 
odnosi się również do hodowli zwierząt“22).

Z punktu widzenia mendelistów i morganistów próba oddziały­
wania na naturę organizmu to próżna strata energii i środków. Kto 
tak postępuje, jest, ich zdaniem, człowiekiem naiwnym, lamarkistą.

Wspomniany wyżej prof. Dubinin oświadcza, że podejmowane 
przez biologów próby „...pokierowania ewolucją organizmów przy 
pomocy sprawienia dziedziczenia cech nabytych — _ są po prostu 
naiwne“ , albowiem „...nie może być nawet mowy o jakimkolwiek jed­
noczesnym związku między reakcją rozwijającego się organizmu na 
pewien czynnik mutacyjny a charakterem wywoływanych mutacji“2*).

Morganiści nie potrafią pojąć, że racjonalna podstawa teorii La- 
marcka o roli, jaką odgrywają warunki życiowe przy zmianie cech 
organizmów — była i pozostaje wielką zdobyczą biologii. Teoria ta 
jest słuszna. Lamarck odkrył w sposób samorzutny prawo wza­
jemnego związku między organizmem a środowiskiem. Nie ma po­
wodów, dla których biologowie radzieccy nie mieliby należycie oce­
nić tej zasługi Lamarcka.

Nie zawadzi zaznaczyć, że neodarwiniści, zarówno w przeszłości 
jak i obecnie, usiłowali i usiłują przeciwstawić Darwina Lamarcko- 
wi. W związku z tym pisał Timiriazjew jeszcze w roku 1908:

„Już nie raz w ciągu niemal lat 40 musiałem wykazywać niesłusz­
ność takiego przeciwstawiania Lamarcka Darwinowi. Jeśli Darwin 
wyrażał się nieprzychylnie o Lamarcku, to toczyło się to jedynie 
jego nieudanej próby tłumaczenia form zwierzęcych przy pomocy 
aktów psychicznych,"tzn. aktów woli samego zwierzęcia; pod tym 
względem miał Darwin —  jak tego dowiódł późniejszy rozwój na­
uki __ najzupełniejszą rację. Natomiast zależność form od środo­
wiska __ to znaczy tę część teorii Lamarcka, która w pełni zacho­
wała swoją doniosłość — Darwin uznawał od samego początku 
(wystarczy przypomnieć jego pierwszy szkic w notatniku z r. 1837), 
a z biegiem czasu przywiązywał do niej coraz większą wagę. Jedy­
nie połączenie tej strony lamarkizmu z darwinizmem doprowadzić 
może do pełnego rozwiązania problemu biologicznego“ 24).

22) j  A Filipczenlko — „Genetyka i jej znaczenie dla hodowli zwierząt” ,
1931, str. 46.

2») N. P. Dubinin — „ 
24) K. A. Timiriazjew 

i środowisko” , Wydanie

Dwadzieścia lat genetyki” , str. 76.
__ Przedmowa do książiki J. Constantina „Rośliny
czasopisma „Myśl Rosyjska” , 1908, str. XI.

75



Powyższe wskazówki Timiriazjewa mają ogromną wagę dla bio­
logów radzieckich. Jeszcze bardziej doniosłe są tezy teoretyczne 
o znaczeniu warunków życiowych dla rozwoju organizmów, stano­
wiące istotę teorii Miczurina - Łysenki. My, biologowie, powinniśmy 
w tym zagadnieniu wychodzić z założeń dialektycznej teorii form 
ruchu materii uwzględniając przy tym rolę, jaką odgrywa w nauce 
kierunek zwany lamarkizmem. Tow. Stalin, analizując formy ruchu 
materii, pisał już w roku 1906, że „... według dialektyki drobne 
zmiany ilościowe prowadzą ostatecznie do wielkich zmian jakościo­
wych...“ , że „periodyczny układ pierwiastków Mendelejewa wska­
zuje wyraźnie, jak wielkie znaczenie w historii przyrody ma powsta­
wanie zmian jakościowych ze zmian ilościowych“ i że „w dziedzinie 
biologii świadczy o tym teoria neolamarkizmu, która wypiera 
neodarwinizm“25 *).

W innym miejscu przytoczonej wyżej pracy podkreśla tow Stalin, 
że właśnie ewolucyjna metoda Lamarcka i Darwina „postawiła na 
nogi biologię“20!

# * #
Druzgocącym ciosem dla „chromosomowej teorii dziedziczności 

były doświadczenia w dziedzinie krzyżowania roślin przez szczepie­
nie.

Członek Akademii Nauk, T. D. Łysenko, wykazał, że podstawą 
sztucznie wywołanej zmienności przy krzyżowaniu wegetatywnym 
jest zakłócenie normy i charakteru przemiany materii. Wiemy zaś, 
że — jak powiada Engels —  „z odbywającej się za pośrednictwem 
pobierania pokarmów i wydalania przemiany materii, jako istotnej 
funkcji białka i z właściwej mu plastyczności, wywodzą się wszy­
stkie pozostałe najprostsze czynniki życia“ ...27).

Zmiana procesu przyswajania będąca skutkiem szczepienia po­
ciąga za sobą zmianę innych procesów, między innymi również dzie­
dziczności. W ten właśnie sposób następuje zakłócenie dawnej 
i ustalenie się nowej formy reakcji danego organizmu.

O słuszności powyższych poglądów świadczą liczne doświadcze­
nia miczurinowców w dziedzinie uzyskiwania krzyżówek wegeta­
tywnych. Ustaliwszy prawa rządzące rozwojem poszczególnych roś­
lin eksperymentatorzy kierują przemianą materii, a przez to budo­
wą określonego, pożądanego typu dziedziczności.

W procesie poznawania praw dziedziczności jest krzyżowanie we­
getatywne pośrednim ogniwem między zjawiskami krzyżowania 
płciowego a właściwą wszystkim istotom żywym zmiennością dzie­

25) J. Stalin — „Anarchizm czy socjalizm”? Dzieła, T. I, str. 301.
20) Tamże, str. 303.
27) f . Engels — „Araty-Duhring” , wyd. „Książka” , 1948, str. 99.

76



dziczności organizmu w sposób przystosowany do wpływu warun­
ków życiowych.

Hybrydyzacja wegetatywna wykazuje całą bezpodstawność uzna­
wania aparatu chromosomowego za jedyny organ dziedziczności 
i ujawnia szkodliwość prób odrywania części organizmu od całego 
ustroju, w którym przebiegają procasy biologiczne, w tej liczbie 
również zjawiska zmiany dziedziczności.

Opierając się na bezpodstawnych twierdzeniach o niezależności 
jądra komórkowego od przejawów działalności życiowej całej ko­
mórki, innymi słowy, na twierdzeniach o niezależności dziedzicznoś­
ci od zmiany typu przemiany materii, neodarwiniści negują bez­
względnie tak dziś jak dawniej realność krzyżówek uzyskanych ze 
szczepienia.

Wystarczy przypomnieć wystąpienia genetyków zachodnio-euro­
pejskich i amerykańskich, takich, jak Darlington, Dunn, Dobzhan- 
sky, Goldschmidt, Stern, Stranskow, Lerner, Coulter, Sachs oraz 
wystąpienia ich naśladowców w ZSRR, Żebraka, Dubinina, Roma- 
szowa, Chwostowej, Paramonowa i innych.

Na temat danych doświadczalnych, dostarczonych przez Miczu­
rina w dziedzinie krzyżowania wegetatywnego, Żebrak pisał, co na­
stępuje: ,

„...Nie sądzimy, by przy transplantacji mogły powstawać jakie­
kolwiek zmiany specyficzne, które mogłyby stać się podstawą prak­
tyki selekcyjnej, ponieważ specyficzne oddziaływanie na genotyp 
zrazu nie zostało przez nikogo dowiedzione i wszelkie spekulacje na 
ten temat są bezprzedmiotowe“ 28).

Żebrakowi wtóruje Darlington twierdząc, ze Miczurin „...miał pre­
tensję do oryginalności swojej teorii polegającej na tym, że drogą 
specjalnych, zręcznych chwytów w dziedzinie hodowli roślin lub przy 
pomocy szczepień można osiągnąć niezwykłe zmiany dziedziczne. Po­
glądy te nie znajdują oparcia w doświadczeniach, jakich dokonano 
w dziedzinie szczepień, głównie poza Rosją, w przeciągu 2000 lat
przed narodzeniem Miczurina -')• . . . .

Dziś w związku z ukazaniem się angielskiego przekładu pracy Ły­
senki pt O dziedziczności i jej zmienności“ , w której to pracy 
przedstawił Łysenko teoretyczne podstawy hybrydyzacji Wegeta­
tywnej przedstawiciele neodarwinizmu ze szczególnym naciskiem 
negują istnienie mieszańców wegetatywnych.

Szczególnie charakterystyczne w tym względzie jest wystąpienie 
znanego wroga ZSRR, Dobzhansky‘ego, będącego wielkim autory-

•28) A R Żebrak — „Doświadczenia nad transplantacją roślin trawiastych”,

BiM)ec .nDW D arihSonnr- 2, ,!a  devolution in Soviet Science” , „Discovery” 
1947, T. 8.

77



tetem dla radzieckich morganistów i często przez nich cytowanego 
oraz przytaczanego w spisach bibliograficznych30). Dobzhansky 
uważa, że genetycy nie powinni nawet dokonywać doświadczeń dla 
sprawdzenia tez genetyki miczurinowskiej. „Pewne osoby —  pisze 
Dobzhansky — będą się niezawodnie dziwić, dlaczego gene­
tycy nie starają się natychmiast powtórzyć tych doświadczeń. Od­
powiedź jest dość prosta. Postęp nauki byłby poważnie zakłócony, 
gdyby wszyscy uczeni przerywali swoją pracę za każdym razem, 
gdy tylko ktoś opublikuje swoje wątpliwe twierdzenia“31).

Łatwo pojąć z tego oświadczenia, że ludzie tacy jak Dobzhansky 
nie mieli nigdy nic wspólnego z nauką. Boją się oni prawdziwej na­
uki. Boją się nawet myśli o dokonaniu doświadczeń miczurinow- 
skich, bo wiedzą, że rozbiją one morganowskie założenia genetyki.

*

Weismanizm i morganizm są w arsenale imperializmu jednym 
ze środków dostarczenia „naukowej“ podstawy dla jego reakcyjnej 
polityki.

Literatura genetyczna krajów kapitalistycznych roi się dziś od 
artykułów o charakterystycznie brzmiących tytułach: „Przeludnie­
nie jako problem światowy“ , „Ślepy zaułek (zagadnienie przelud­
nienia)“ , „Igraszka losu“ , „Genetyka polityczna“ , „Dobór natural­
ny a rozrodczość“ itd., itd. W artykułach tych biologowie otwarcie 
uznają słuszność założeń Malthusa i głoszą maltuzjanizm jako rze­
komą teorię naukową. Opierając się na nim domagają się ograni­
czenia liczby urodzeń w Indiach, Porto Rico i innych krajach na pól 
kolonialnych lub kolonialnych, okazując równocześnie podejrzane za­
interesowanie stanem rozrodczości w ZSRR i wszystkich krajach 
słowiańskich —  boją się wysokiej rozrodczości tych narodów.

Redaktor naczelny „Journal of Heredity“ , Cook, pisał w r. 1945: 
„Wszelka organizacja świata, usankcjonowana przez Wielką Piąt­
kę i przez pięćdziesiąt małych państw, stanowić będzie tylko podwa­
linę wzniesionego z wielkim trudem gmachu wzajemnego zrozumie­
nia i współpracy... Lecz za pięknymi słowami i wielkimi nadziejami 
zarysowuje się w oddali pewne zagadnienie tak groźne i skompli­
kowane, że wolimy go nie dostrzegać. Jest to problem przeludnie-

B0) Nie stanowi tu wyjątku również prof. Szimalhauzen. W swojej książce 
pt.: „Czynniki ewolucji” , nie znalazł on miejsca dla Timiriazjewa, Miczurina 
i miczurinowców, za to szeroko omówił twórczość Dobzhansky'ego.

31) T. Dobzhansky — „Lysenko’s „Genetics”. „The Journal of Heredity” 
1946, T. 37, nr 1.

78



nia.... Wbrew „pogardliwemu“ odnoszeniu się doń niektórych myśli­
cieli, rzuca on złowrogi cień na naszą przyszłość“ .

Cook kończy swój artykuł wnioskiem: „Chcąc rozciąć węzeł gor­
dyjski tego zdumiewającego paradoksu trzeba będzie zastosować 
nadzwyczajne środki ostrożności natury społecznej“32).

Toteż morganiści domagają się podjęcia natychmiastowych kro­
ków.

Jakież to kroki należy według nich podjąć? Na pytanie to odpo­
wiada angielski genetyk, Fawcett. Jego odpowiedź sprowadza się 
do tego, że, jeśli nie zostanie wprowadzona kontrola urodzeń, ludz­
kości pozostaje tylko jedno — „odwołanie się do odwiecznej trój­
cy —  wojny, chorób i głodu“ .

Natomiast klasie panującej, której nie należy ograniczać w ni­
czym a więc także i w rozrodczości, zaleca się coś innego.

Genetyk amerykański, Rife, napisał pracę pt. „Igraszka losu. 
(Wstęp do badania dziedziczności ludzkiej i zmienności rasowej)“ , 
a Dobzhansky zamieścił w czasopiśmie „Science“ recenzję z tej 
książki. Zarówno autor jak i recenzent, wbrew morganowskiej za­
sadzie stałości genotypu, wyznaczają genetyce zadanie przystoso­
wania genotypu przedstawicieli klas rządzących „do różnych form 
organizacji społeczeństwa i do różnych sytuacji socjalnych we­
wnątrz niego“ . Twierdzą oni, że w tym wypadku nie ma stałości ge­
notypu.

„...Dla naszej cywilizacji zachodniej — piszą — szczególnie cha­
rakterystyczna' jest szybkość przemian. Podczas upadku imperiów, 
gdy klasy panujące bywają zrzucone z piedestału, niedola staje się 
udziałem ich członków, o ile nie zmienią szybko swojego zachowania. 
Dlatego też w ewolucji cech psychicznych człowieka oczekiwać moż­
na jedynie trwałej tendencji genetycznej, mianowicie dobierać się bę­
dą genotypy dopuszczające coraz większą plastyczność i coraz mniej­
szą trwałość właściwości indywidualnych“33).

Nic więc dziwnego, że współcześni morganiści zagraniczni, a do 
niedawna i radzieccy (J. A. Filipczenko, A. S. Sjeriebrowski, N. K. 
Kolcow) — interesowali się przede wszystkim zastosowaniem genety­
ki do człowieka, zagadnieniami rasistowskimi i eugenicznymi.

„Dotychczas jeszcze —  pisał Kolcow —  wielu socjologów sądzi 
w sposób z punktu widzenia biologa naiwny, że wszelkie podniesie­
nie dobrobytu tych czy innych grup ludności, wszelkie podwyższe­
nie ich poziomu kulturalnego, powinny nieuchronnie wywołać od­
powiednie udoskonalenie ich potomstwa i że właśnie to oddziaływa­
nie na środowisko oraz podnoszenie kultury są najlepszymi sposo- 52

52) R. Cook — „Devils Cul de-sac” . „Journal of Heredity” 1946, T. 36, nr 7.
») „Science”, 1945, T. 102, nr 2644, str. 236.

79



bami uszlachetnienia rodzaju ludzkiego. Współczesna biologia nie 
uznaje skuteczności tej drogi“31).

Nie uznając roli warunków życiowych lub sprowadzając ją do 
znikomej Kolcow rozwija swoją „teorię“ najlepszej organizacji ży­
cia ludzkiego.

Oto jeden z ideałów tej organizacji:
„Wśród ludzkości zawsze byli, są jeszcze teraz i długo jeszcze bę­

dą ludzie o wrodzonym charakterze niewolników“ 34 35 *). „Dla dalszej 
ewolucji typu ludzkiego przyjąć można jako ideał takie przystoso­
wanie do struktury społecznej, jakie nastąpiło u mrówek i termi- 
tów“ 30).

Kolcow pisze, że feudałowie i właściciele niewolników mogli byli 
w swoim czasie urzeczywistnić te jego marzenia, ale, niestety, nie 
znali oni „praw Mendla“ .

„...Wystarczy wyobrazić sobie — pisał Kolcow — że prawa Mend­
la odkryto o jedno tylko stulecie wcześniej; rosyjscy obszarnicy 
i amerykańscy plantatorzy, którzy mieli władzę nad małżeństwami 
swoich poddanych i niewolników, mogliby, stosując teorię dziedzicz­
ności, uzyskać do chwili wyzwolenia chłopów i Murzynów bardzo 
poważne rezultaty w dziedzinie wyhodowania specjalnych, pożąda­
nych ras ludzkich“37).

I ta pisanina zwała się teorią naukową. Autorzy tej pisaniny są 
bezpośrednimi mistrzami duchowymi Dubininów, Żebraków i innych 
dzisiejszych obrońców podstawowych idei reakcyjnej genetyki ide­
alistycznej.

Dążność do zastosowania wniosków genetyki burżuazyjnej do 
człowieka charakterystyczna jest nie tylko dla poszczególnych bio­
logów burżuazyjnych. Ideami tymi przeniknięte jest całe tzw. Mię­
dzynarodowe Stowarzyszenie Genetyków.

W lipcu ub. r. odbył się VIII Międzynarodowy Kongres Genety­
ków. Nie znamy jeszcze jego wyników. Niedawno jednak „Journal 
of Heredity“ zamieścił artykuł informacyjny o przygotowaniach do 
kongresu i o jego charakterze. Oto zakres prac kongresu według 
tego artykułu: „Komitet organizacyjny postanowił wykluczyć 
z programu prac kongresu referaty całkowicie poświęcone zastoso­
waniu genetyki do praktycznej hodowli zwierząt i roślin.

Hodowcy zwierząt mają swoje własne kongresy i one są właściwym 
miejscem dla tego rodzaju referatów...

34) N. K. Kolcow — „Doskonalenie rasy ludzkiej” . Rosyjskie Czasopismo 
Eugeniczne 1922, T. I, zeszyt I, str. 5.

:)5) Tamże, str. 9.
3«) Tamże, str. 15.
37) Tamże, str. 10.

•80



Treść referatów odnoszących się do genetyki człowieka nie podlega 
żadnym ograniczeniom.

Program prac kongresu nie jest jeszcze ustalony. Komitet organi­
zacyjny postanowił na razie stworzyć tylko jedną sekcję specjalną, 
a mianowicie sekcję genetyki człowieka“ 38) .

Wszystko wyraźnie wskazuje, komu i jakim celom służy genety­
ka mendlowsko-morganowska. Organizatorów kongresu i ich chle­
bodawców nie obchodzą problemy selekcji i metody podniesienia 
wydajności roślin uprawnych i zwierząt hodowlanych. Głównym 
przedmiotem zastosowania ich genetyki — jest człowiek.

Taki jest charakter logicznego rozwoju i dzisiejszego stanu „ge­
netyki światowej“*, która napełnia czcią morganistów radzieckich. 
A przecież nie dawniej niż przed dwoma laty morganista radziecki, 
prof. A. R. Żebrak, pisał w amerykańskim czasopiśmie „Science“ 
zwracając się do Sachsa i jemu podobnych: „Wespół z uczonymi 
amerykańskimi budujemy i my, którzy pracujemy w tejże dziedzi­
nie nauki w Rosji, powszechną biologię w skali światowej“ 39).

Jeszcze w r. 1947 członek - korespondent Akademii Nauk ZSRR, 
N. P. Dubinin, wychwalał na łamach tego samego czasopisma „Scien­
ce“ osiągnięcia „genetyki światowej“ , 4 w szczególności prace za­
przysiężonych wrogów Związku Radzieckiego: Dobzhansky‘ego, 
Timofiejewa-Riessowskiego, jak również morganistów Stertewanta, 
Gordona i innych. Jednocześnie poczytywał za zasługę swoją, Że­
braka i innych morganistów radzieckich, że nie pozostają w tyle za 
genetykami zagranicznymi, a w wielu wypadkach nawet ich wy­
przedzają.

Wychwalając prace morganistów radzieckich i zagranicznych Du­
binin wykreślił po prostu z biologii Miczurina i miczurinowców. 
Dla niego oni nie istnieją.

Miczurinowcy zaś chlubią się tym, że ich droga jest odmienna od 
drogi Dubininów, Żebraków i Szmalhauzenów.

Dla idealistów wszelkiej maści charakterystyczne jest obskuran- 
ckie nastawienie, antyludowość i jałowość w dziedzinie osiągnięć 
praktycznych. Ich celem jest jedynie wykonanie reakcyjnego za­
mówienia ideologicznego burżuazji.

Genetyka morganowska nigdy i nigdzie nie służyła interesom 
ludu i nie pomagała mu w podniesieniu jego dobrobytu. Była zawsze 
i pozostaje oderwana od życia i od potrzeb gospodarki rolnej.

Antyludowość a zarazem całkowitą jałowość „działalności prak­
tycznej“ morganistów radzieckich wykazał dobitnie Łysenko w swo-

3N) „Journal of Heredity” 1947, T. 38, nr 4, sir. 105—106.
3!l) „Science” 1945, T. 102, nr 2649, sir. 358.

Nowo Drogi — 6. 81



im historycznym referacie pt. „Sytuacja w dziedzinie nauk biolo­
gicznych“40).

* *  *

Radziecka genetyka miczurinowska rozwiązuje zagadnienia 
o wielkiej doniosłości teoretycznej i praktycznej.

Pokrótce, w formie fragmentarycznej wspomnę tu o pracach 
kontynuatora dzieła Miczurina i Williamsa —  o zagadnieniach teore­
tycznych i praktycznych, które rozwiązywał i rozwiązuje główny 
przedstawiciel kierunku miczurinowskiego w nauce — T. D. Ły-
senko. .

Łysenko stworzył teorię f a z o w e g o  r o z w o j u  r o ś l i n ,  
będącą największym osiągnięciem biologii w ostatnich dziesiąt­
kach lat. Ta ogólnobiologiczna teoria dotyczy nie tylko fizjologii ro­
ślin, ale również i genetyki (nauki o dziedziczności), selekcji (na­
uki o wyhodowaniu nowych odmian roślinnych), nasiennictwa, 
agrotechniki, morfologii, geografii ekologicznej roślin oraz wielu 
innych gałęzi biologii.

Nic więc dziwnego, że teorię tę szybko podchwycili liczni biologo­
wie radzieccy i że jest ona dziś przedmiotem rozległych studiów 
wielu postępowych uczonych poza granicami ZSRR. Wystarczy 
stwierdzić, że w ciągu ostatnich 14 — 15 lat ukazały się w ZSRR 
setki drukowanych prac i tysiące różnych studiów zwolenników tego 
kierunku.

W ciągu paru lat opublikowano poza granicami ZSRR ponad 300 
prac, omawiających badania Łysenki i rezultaty zastosowania jego 
metod i doświadczenia praktycznego w różnych krajach świata.

Radziecka literatura naukowa w następujący sposób ocenia 
teorię fazowego rozwoju roślin:

W ciągu 25 lat swego istnienia radziecka fizjologia roślin 
uzyskała szereg znacznych osiągnięć i w szeregu dziedzin wy­
sunęła się na pierwsze miejsce lub przynajmniej zajęła przodujące 
stanowisko w nauce światowej. Wymienić tu należy przede wszyst­
kim fizjologię rozwoju roślin, w której przodują bezprzecznie ucze­
ni radzieccy. Stworzona przez T. D. Łysenkę teoria fazowego roz­
woju zdobyła sobie trwałe miejsce w fizjologii roślin i weszła do 
najnowszych podręczników we wszystkich językach. Można bez 
przesady powiedzieć, że prace autorów radzieckich położyły podwali­
ny pod współczesną naukę o rozwoju roślin“41).

40) patrz referat Łysenki „Sytuacja w naukach biologicznych” .
41) N A Maksimów — „Rozwój 1 zdobycze fizjologii roślin” . Zbiór „Zdobycze 

nauk biologicznych w ZSRR w ciągu 25 lat”, wydawnictwo AN ZSRR 1945, 
str. 271.

82



i ostępowi uczeni zagraniczni wysoko cenią również prace Ły­
senki w dziedzinie teorii rozwoju fązowego. Znany uczony angiel­
ski Bell, uważa, że teoria fazowego rozwoju roślin — to pierwsze 
odkiyeie w nauce biologii, które dało możność świadomego kiero­
waniu rozwojem roślin na wielką skalę produkcyjną. Postępowy ge­
netyk angielski, Fife, uważa, że gdyby Łysenko stworzył był tylko 
samą teorię rozwoju fazowego, to już dzięki temu doniosłemu wkła­
dowi w naukę nazwisko jego stałoby się sławne wśród selekcjonis- 
tow i fizjologów wszystkich krajów“42). •

Odkrycie fazowości rozwoju roślin pozwoliło rozwiązać szereg 
najpilniejszych zagadnień produkcji rolnej i agrobiologii. Wyliczy­
my tu tylko niektóre z nich.

Pierwsze miejsce, jeśli idzie o kolejność ódkrycia, zajmuje ja ­
r o  w i z a  cj a r o ś l i n  u p r a w n y c h ,  tzn. poddawanie nasion 
niektórych upraw rolnych, jak np. zboże, kartofle, buraki cukro­
wa, bawełna, warzywa, pewnym procesom jeszcze przed ich wy­
sianiem. Ta metoda uprawy znana jest szerokim warstwom lud­
ności radzieckiej i od dziesięciu lat stosowana na wielu milio­
nach hektarów dając znaczne podwyższenie zbiorów.

Logiczną konsekwencją stosowanej przez Łysenkę teorii życia 
roślin jest jęgo teoria doboru par rodzicielskich oparta na teorii fa­
zowego rozwoju roślin.

Zaznaczyć należy, że zanim Łysenko odkrył fazowość rozwoju 
roślin, nie było żadnej teorii naukowej, na której można by było się 
oprzeć w pracy selekcyjnej. Nie wiedziano, jak należy dobierać pa­
ry rodzicielskie jednorocznych roślin uprawnych, ażeby stworzyć 
drogą krzyżowania nowe, lepsze odmiany pszenicy, bawełny lub in­
nych roślin rolniczych.

Liczni uczeni zagraniczni doszli do wniosku, że selekcja to raczej 
sztuka niż nauka. I słusznie, bo w krajach kapitalistycznych rol­
nictwo i selekcja to rzeczywiście kwestia szczęścia i sztuki. Jedy­
nie w kraju radzieckim rolnictwo i selekcja przestały być kwestio 
szczęścia. Uczeni radzieccy opracowali bowiem ściśle n ukowe pod­
stawy ich rozwoju. 1 dlatego w Związku Radziecki..1 powodzenie 
w rolnictwie i selekcji stało się udziałem milionów, nie zaś pojedyn­
czych wybrańców losu.

Dobór par przy krzyżowaniu, oparty na uprzedniej analizie bio­
logicznej rodziców, umożliwił po raz pierwszy prawidłowe, świado­
me (a nie na chybił trafił) wyprowadzenie nowych odmian roślin 
uprawnych. Łysenko, jego uczniowie i naśladowcy stworzyli w sto­
sunkowo krótkim czasie nowe odmiany roślin uprawnych, przewyż-

4'-’) Wykłady poświęcane nauce i technice w ZŁhin. C-a^apismo „Agro­
biologia” 1946, nr 1, str. 160.



szające pod względem zasadniczych wskaźników dotychczasowe stan­
dartowe odmiany.

Jako potwierdzenie słuszności tej teorii posłużyć mogą nowo- 
stworzone odmiany pszenicy jarej „Nr 1163“ (Łysenko) i „Odeska 
13“ (członek Akademii Nauk, D. A. Dołguszyn), bawełna „Ode­
ska 1“ (członek Akademii Nauk, M. A. Olszanski), jęczmień jary 
„Odeski 14“ (kand. nauk rolniczych, P. F. Harkawyj) i inne od­
miany roślin uprawnych zregionizowane na południu Ukrainy.

Wskazując drogę do walki z degeneracją kartofla na południo­
wych obszarach ZSRR przez l e t n i e  s a d z e n i e  rozwiązał Ły­
senko kolejne zadanie praktyczne.

Dlaczego kartofle stanowią na południu tak trudny Problem . 
Pszenica daje tu doskonałe zbiory, żyto -  jeszcze le^ ze’ a ^  
drzewa owocowe czują się dobrze. Dlaczego jednak kartofel st 
wi wyjątek? Co dwa lub trzy lata trzeba tu zmieniać materiał sa­
dzeniowy. sprowadzając go za każdym razem z północnych obsza­
rów kraju. Albowiem dalsze 2 lub 3 reprodukcje prowadzą na po­
łudniu do zupełnej degeneracji kartofla. r

Na to pytanie trzeba było dać ścisłą i jasną odpowiedz.
Po dwuletnich doświadczeniach w odeskim instytucie Selekcyjno- 

Genetycznym (Odessa) dokonał Łysenko ważnego o d ę c ia . i n a ^ g  _ 
podstawie wysunął przypuszczenie, ze dla uzyskania dob g 
riału sadzeniowego kartofle nasienne na południu sadzie należy me 
wiosnę lecz w lecie, z końcem czerwca lub początkiem lipca. I r/y 
takim sposobie sadzenia nie tylko nie nastąpi degeneracja, lecz 
przeciwnie, z każdym rokiem uszlachetniać się będzie odmiana i pod­
nosić się będą zbiory kartofli. Życie potwierdziło całkowicie przypu­
szczenie Łysenki.

Ten świetny eksperyment ma wielkie znaczenie nie tylko dla gos­
podarki narodowej ZSRR, ale również i dla nauki. Metoda letnie­
go sadzenia kartofli i jej teoretyczne uzasadnienie to triumf gene­
tyki miczurinowskiej w dziedzinie świadomego kierowania proce­
sem mutacyjnym.

Niemałe znaczenie dla produkcji rolnej ma opracowane przez Ły- 
senkę zagadnienie w e w n ą t r z o d m i a n o  we  g o  k r z yz o- 
w a n i a  r o ś l i n  s a m o p y l n y c h .  Pracując nad stworze­
niem nowych odmian drogą hybrydyzacji doszedł Łysenko do na­
stępujących wniosków: rośliny samopylne (pszenica, jęczmień, 
owies, groch itd.) dają początkowo doskonałe zbiory. Z czasem od­
miany ulegają stopniowemu pogorszeniu, a po 10 —  15 latach de­
generują się, wypadają z produkcji, a na ich miejsce przychodzą 
nowe, powtarzając dzieje swoich poprzedników. Przyczyną tej de­
generacji jest bliskopokrewne krzyżowanie (samozapylanie) .

84



Ażeby rośliny samopylne były lepiej przystosowane do warun­
ków środowiska, by dawały większe zbiory, trzeba je co jakiś czas 
krzyżować w ramach danej odmiany. Sposób ten otrzymał nazwę 
metody krzyżowania wewnątrzodmianowego. Technika krzyżowa­
nia wewnątrzodmianowego jest teraz tak dalece udoskonalona,, że 
pracę tę wykonywać może każdy kołchoźnik.

Metoda krzyżowania wewnątrzodmianowego jest dziś kamieniem 
węgielnym całej pracy selekcyjnej i całej hodowli nasion w Związku 
Radzieckim.

Pokreślić trzeba, że pomysł krzyżowania wewnątrzodmianowego 
zaczyna w ostatnich latach znajdować szerokie zastosowanie 
w innych krajach (w Anglii i Ameryce), nie wspomina się tam jed­
nak o twórcy tej metody —  Łysence.

Powszechnie znane są wśród selekcjonistów i hodowców nasion 
prace Łysenki i jego uczniów z dziedziny teoretycznego uzasadnie­
nia szkodliwości bliskopokrewnego krzyżowania (Inzucht) przy se­
lekcji i hodowli nasion roślin obcopylnych (żyto, kukurydza, gry­
ka i inne uprawy). Rozstrzygnięcie tego problemu uwolniło se­
lekcjonistów od bezcelowego zajmowania się „Inzuchtem“ , a pro­
ducentów nasion —  od corocznego wybrakowywania setek tysięcy 
hektarów żyta na działkach nasiennych, w których nie zachowano 
kilometrowej strefy izolacyjnej przy zasiewie poszczególnych od­
mian, a nawet różnych reprodukcji jednej i tej samej odmiany. 
Równocześnie z udowodnieniem szkodliwości bliskopokrewnego roz­
mnażania udowodniono korzyść, jaką przynosi organizmowi stan 
heterozygotowy, wynikający z międzyodmianowego zapylania szere­
gu roślin obcopylnych (żyto, kukurydza i inne uprawy).

Wielce doniosłej pracy dokonują Łysenko i jego zwolennicy w dzie­
dzinie zmiany natury roślin, zamieniając rośliny ozime w jare i jare 
w ozime. Chcąc „dogodzić“ roślinie trzeba stworzyć warunki, któ­
re są konieczne do jej życia. Badacz jednak nie zawsze musi we 
wszystkim dogodzić roślinie. Nieraz trzeba pokierować rozwojem 
rośliny w stronę niewygodną dla tej ostatniej, ale potrzebną czło­
wiekowi. W tym właśnie celu dokonano w swoim czasie słynnej 
pracy nad zmianą ozimego charakteru pszenicy „kooperatorka“ na 
jary; eksperymenty w tym kierunku rozpoczął Łysenko już 
w r. 1935.

Nie ma w tej chwili praktycznej potrzeby zamiany zbóż ozimych 
w jare. Skoro jednak można uczynić z „kooperatorki“ zboże jare, 
to — powiada Łysenko — można jej równie nadać bardziej ozimy 
charakter tzn. większą odporność na mróz. Można np. bawełnę wy­
magającą ciepła zamienić w roślinę wymagającą chłodu i w ten spo­
sób przesunąć granicę jej uprawy daleko na północ.

85



Łysenko i jego współpracownicy potwierdzili później tę tezę przy 
pomocy szeregu doświadczeń przemiany jarych odmian pszenicy 
i jęczmienia w ozime, drogą „wychowywania" roślin w odpowiednich 
warunkach. Takie ozime formy pszenicy i jęczmienia wysiewa się 
już od szeregu lat w surowych warunkach klimatycznych obwodu 
moskiewskiego i Syberii, gdzie doskonale- wytrzymują one zimo­
wanie.

Doniosłe znaczenie naukowe i praktyczne posiadają prace mające 
na celu udowodnienie dziedzicznej n i e j e d n o r o d n o ś c i  g e ­
n e t y c z n e j  t k a n e k  i k o m ó r e k  r o ś l i n n y c h .  We­
dług teorii Łysenki tkanki i komórki, wchodzące w skład organizmu 
roślinnego, różnią się między sobą nie tylko pod względem fizjolo­
gicznym, ale również pod względem dziedziczności (pod względem 
genetycznym). Słuszność tego twierdzenia została udowodniona 
w sposób doświadczalny na przykładzie kartofla i buraka, dzięki 
pracom współpracowników Instytutu Genetycznego Akademii Nauk 
ZSRR. Wywołując wyrastanie dodatkowych pędów z głębszych 
warstw bulwy kartoflanej, udało się uzyskać rośliny o nowych ce­
chach: np. z kolorowych bulw (niebieskich i czerwonych) otrzy­
mano odmiany kartofla o białych bulwach. Doświadczenia wyka­
zały, że zmienia się nie tylko barwa bulw, ale również i takie 
wskaźniki jak procent skrobi (w sensie jego zwiększenia). Wzra­
stają też znacznie zbiory. Na podstawie tych doświadczeń można 
było doradzić selekcjonerom metodę selekcji klonowej, stwarza­
nia — drogą wychowywania i doboru roślin nowych form roślin 
rozmnażających się w sposób wegetatywny.

Owocną działalność rozwinął Łysenko w czasie ostatniej wielkiej 
wojny. W związku z ewakuacją na tereny wschodnie znacznej czę­
ści ludności z okupowanych chwilowo przez hitlerowców okręgów 
zachodnich ZSRR wyłoniło się zagadnienie maksymalnego zwiększe­
nia zasobów żywnościowych terenów wschodnich.

Łysenko zwrócił szczególną uwagę na kartofle — zwane przez lud 
„drugim chlebem“ . Trzeba było dostarczyć sadzeniaków kartofla­
nych dla nowych terenów uprawy oraz dla milionów ogródków 
działkowych uprawianych przez robotników i urzędników. Łysenko 
dokonał w szybkim tempie odpowiednich prac eksperymentalnych 
i już w listopadzie 1941 r. zaproponował, by w charakterze mate­
riału sadzeniowego zużytkować wierzchołki zwykłych konsumcyj- 
nych bulw kartoflanych. Ludność zastosowała się do tych ra.d i sze­
roko praktykowała w czasie wojny sadzenie kartofli w sposób zale­
cony przez Łysenkę. _ _

Na ten okres przypada też szereg prac dokonanych przez Łysen­
kę na Syberii. Należą tu doświadczenia, obserwacje i wnioski, ty­
czące się tak zwanego o k r e s u  s p o c z y n k u  r o ś l i n y .

86



Wiadomo, że nasiona, pączki, oczka kartofla i cebulki przez dłu­
gi czas po zbiorze nie kiełkują i nie wypuszczają pędów, lecz pozo­
stają, jak to się mówi, w spoczynku. Łysenko twierdzi, że w tych 
wypadkach kiełkowanie wzgl. wypuszczanie pędów nie następuje 
dlatego, że w nasionach wzgl. bulwach brak substancji odżywczych 
w łatwo dającej się przyswoić formie. Ażeby substancje te mogły 
przechodzić stopniowo w stan rozpuszczalności, potrzebne są odpo­
wiednie warunki, a przede wszystkim konieczny jest dostęp powietrza 
do endospermy nasienia, do miąższu bulwy lub cebulki. Okres spo­
czynku uwarunkowany jest wyłącznie tym, że błony lub łupiny są 
nieprzepuszczalne dla powietrza. Dopóki łupina przeszkadza do­
stępowi powietrza lub wody do nagromadzonych substancji odżyw­
czych, substancje te są jak gdyby niegotowe do zużycia ich przez 
zarodek.

Zdolność nasion do pozostawania w stanie spoczynku jest zjawi­
skiem biologicznie korzystnym, albowiem chroni ona bulwy, nasio­
na i pączki od kiełkowania lub wypuszczania pędów w niewłaściwym 
czasie. Wystarczy jednak doprowadzić łupinę do określonego sta­
nu (spulchnienia), aby drzemiące nasienie zaczęło — przy odpo­
wiedniej temperaturze i wilgotności — szybko się rozwijać.

Wychodząc z tych założeń, dał Łysenko szereg cennych rad prak­
tycznych, w jaki sposób podnieść zdolność kiełkowania nasion, 
jak dokonywać letniego sadzenia kartofli przy pomocy świeżo ze­
branych bulw, jak walczyć z chwastami itd.

W ostatnich latach zajmuje się Łysenko ważnymi studiami nad 
wprowadzeniem uprawy p s z e n i c y  o z i m e j  na otwartych 
stepach i leśno-stepowych obszarach Syberii.

Powszechnie znane są studia Łysenki nad uprawą kauczukodajnej 
rośliny kok-sagyz. Wiadomo, że roślina ta już od 10 lat jest przed­
miotem zainteresowania przemysłu, państwowego aparatu rolnic­
twa i uczonych. Przed 5 laty zaprojektował Łysenko metodę ręcz­
nego siewu gniazdowego kok-sagyzu, która znalazła szerokie zasto­
sowanie w produkcji. Liczne doświadczenia produkcyjne wykaza­
ły, że metoda ta całkowicie zdała egzamin. Kołchoźnicy zaczęli na 
masową skalę otrzymywać po 30 — 50, a nieraz i po 100 q korzeni 
kok-sagyzu z hektara. Na podstawie praktycznego przykładu sie­
wu gniazdowego, w oparciu o szereg innych doświadczeń i spostrze­
żeń Łysenko odsłonił i skrytykował maltuzjańskie błędy Darwina, 
które są zasadniczo sprzeczne z materialistycznym w swej istocie 
darwinizmem, i, co najważniejsze, bynajmniej z niego nie wypły­
wają.

Dokonaliśmy tutaj jedynie krótkiego przeglądu prac Łysenki 
z dziedziny biologii rolniczej.

8^



Powszechnie znana jest również jego teoria wegetatywnego krzy­
żowania roślin, metoda przystrzygania krzewów bawełnianych, no­
we sposoby uprawy prosa, biologiczne metody walki ze szkodnika­
mi rolnymi, letni siew lucerny i szereg innych, przy czym z a w ­
s z e ,  w e  w s z y s t k i c h  p r a c a c h  Ł y s e n k i  p u n ­
k t e m  w y j ś c i a  b y ł a  z a s a d a  k i e r o w a n i a  r o ś l i ­
ną p r z e z  o d d z i a ł y w a n i e  na  nią_ p r z y  p o m o c y  
o d p o w i e d n i c h  w a r u n k ó w  ś r o d o w i s k a  z e w n ę t r z -

Już to, co wyżej powiedzieliśmy, daje pojęcie o sile i skuteczności 
praktycznej biologii miczurinowskiej — to znaczy twórczego darwi- 
nizmu, pomyślnie rozwijanego w ZSRR na podstawie wielkiej teorii

Twórczy darwinizm radziecki to wielki, masowy ruch teoretyczny 
i praktyczny. Bierze w nim czynny udział większość pracowników 
naukowych, selekcjonerów i agronomów.  ̂ .

Do całej tej olbrzymiej armii badaczy dodać należy jeszcze licz­
niejszą armię praktyków — miczurinowców, wytrwale opanowują­
cych teorię twórczego darwinizmu, wnoszących przebogaty wkład 
praktyczny do socjalistycznego rolnictwa radzieckiego i dostarcza­
jących niezwykle cennego materiału dla teoretycznych uogolnien 
i dalszego rozwoju biologii radzieckiej.

Z pełnym uzasadnieniem można mówić o rozwoju twórczego dar­
winizmu jako o ludowym prądzie naukowym w ZSRR.

Pierwsze miejsce w tym znakomitym ruchu nowatorów - mi­
czurinowców słusznie należy się Trofimowi Łysence temi\ ucz<> 
nemu, który — wyszedłszy z ludu — bronił wielkiej teorii miczuri­
nowskiej i rozwijał ją, który pod kierownictwem partii bolszewickiej 
odniósł zwycięstwo nad idealistyczną i metafizyczną istotą weisma- 
nizmu-morganizmu.

„Woprosy filozofii“, Nr 2, 19Jf8.
Przekład 

A. Małeckiego



G. Kursanouj

Reakcyjna gnoseologia 
neopozytymizmu i jego »teorie« pojęć

Lenin wskazywał w „Materializmie a empiriokrytycyzmie“ , że 
prąd neopozytywistyczny obejmuje najróżnorodniejsze reakcyjne 
nurty współczesnej filozofii burżuazyjnej. I w rzeczy samej obecnie 
pod banderą pozywityzmu żeglują i „logiczni atomiści“ , i „fizykali- 
ści“ z „Kola Wiedeńskiego“ neomachistów, i semantycy, i pragma- 
tyści, i w ogóle eklektycy wszelakich rodzajów i odmian współcze­
snego idealizmu. Wszystkim „odmianom i odcieniom“ neopozyty- 
wizmu właściwe są wspólne cechy: subiektywizm i formalizm, 
eklektyzm i aprioryzm, agnostycyzm i reakcyjne koncepcje „kon­
struowanej“ i „tworzonej“ rzeczywistości, wiodące do mistycyzmu 
i religii. W dziedzinie zagadnień gnoseologicznych., a w szczególno­
ści w teorii pojęć, neopozytywizm głosi jak najbardziej reakcyjne 
mistyczno-idealistyczne poglądy, których istotę maskuje przy pomo­
cy pseudonaukowych terminów „analizy logicznej“ , „faktów fizycz­
nych“ , „rezultatów praktycznych“ itd.

Logiczny pozytywizm i „neutralny monizm“ Russella
W ciągu paru dziesięcioleci Russell przebył wysoce znamienną ewo­

lucję od platońskiego idealizmu do subiektywizmu neomachistow- 
skiego pokroju i dalej —  do obozu semantyków. Przy tym wszyst­
kie „etapy“ filozoficznej ewolucji Russella cechowała eklektyczna 
gmatwanina elementów obiektywnego i subiektywnego idealizmu, 
logicyzmu i machizmu, fizykalizmu i aprioryzmu itd. Zasadnicze ce­
chy jego ogólnej koncepcji filozoficznej charakteryzują jednocze­
śnie istotę jego poglądów gnoseologicznych, a w szczególności

89



„teorię“ pojęć, na której odciśnięta jest pieczęć eklektyzmu na tle na 
wskroś idealistycznego poglądu na świat.

Przede wszystkim zwróćmy uwagę na występujące w russellow- 
skiej filozofii i teorii pojęć cechy reakcyjnego platonizmu. Charakte­
ryzując w „Zagadnieniach filozofii“ swój świat powszechników po­
stuluje on jego odrębne istnienie. Nie jest to istnienie „ani w cza­
sie, ani w przestrzeni, ani materialne, ani duchowe, a jednak mi­
mo wszystko jest ono czymś“ 1).

Russell głosi więc istnienie mistycznego, transcendentalnego 
świata powszechników, które traktuje jako samodzielne byty nieza­
leżne od właściwości materialnych przedmiotów oraz tworzące swoi­
stą „rzeczywistość“ . W tym samym czasie w artykule „Mistycyzm 
i logika“ Russell stawia sobie zadanie poznania natury rzeczy sa­
mej w sobie niezależnie od jej fizycznych właściwości i zjawisk2), 
tzn. poznania abstrakcyjnej i transcendentalnej „natury“ , czyli „isto­
ty“ , jako swego rodzaju mistycznej „rzeczywistości“ poza granicami 
świata rzeczywistych, materialnych przedmiotów. Tę „rzeczywi­
stość“ uważa Russell za jednolitą i niepodzielną oraz niezmienną;i) 
i w istocie utożsamia ją ze światem pojęć jako „ponadzmysłowym 
realnym“ światem4). W późniejszych swych, wystąpieniach Russell 
niejednokrotnie powróci do podobnych koncepcji istoty np. pojęć 
matematycznych, które —  jego zdaniem —  tworzą wiekuisty i nie­
zmienny idealny świat, będący jednocześnie światem szczególnych 
transcendentalnych „bytów realnych“ .

Najnowszym „objawieniem“ filozofii Russella jest jego „neutral­
ny monizm“ . Już w „Zagadnieniach filozofii“ scharakteryzował 
on świat uniwersaliów jako „ani duchowy, ani materialny“ . 
W „Analizie materii“ (1927), w specjalnym rozdziale „Fizyka i neu­
tralny monizm“ pisze Russell, że jego teoria różni się od obydwu 
kierunków, zarówno od materializmu jak i idealizmu5) . Twierdzi on, 
iż nie ma zasadniczej różnicy pomiędzy materialną a idealną stro­
ną rzeczywistości: „Materia jest mniej materialna, a duch (mind) 
mniej duchowy, aniżeli się zazwyczaj sądzi“ (i). Jeżeli nawet istnieje 
między nimi jakakolwiek różnica, to jest ona „nieokreślona i nie­
realna“ ’ ). Porównując konkretne zjawiska rzeczywistości do 
dźwięków symfonii Russell powiada, iż każdy z nich „trwa bardzo 
krótko i dlatego też nie należy przypisywać rzeczy więcej „real-

t) B. Russell — Zagadnienia filozofii, wyd. ros. Petersburg, 1914, str. 73
2) B. Russell — Mistictem and Logic, 1914, pp. 6, 9.

. ;!) Tamże, p. 19.
4) Tamże, p. 20.
5) B. Russell — The Analysis of Matter, L. 1927, p. 382.
B) T a m ż e ,  p . 7.
7) Tamże, p. 402.

90



ności“ lub „substancjonalności“ niż np. partii puzonu“ 8). I odwrotnie, 
duch, zdaniem Russella, jest „najzupełniej realny“ , dlatego więc 
nie ma rzekomo słuszności materializm, utrzymujący, iż materia 
jedynie jest realna, duch zaś jest złudzeniem9). Ani duch, ani mate­
ria, jak zapewnia nas Russell, nie są podstawą świata, lecz same rów­
nież zbudowane są z czegoś bardziej od nich elementarnego: „duch 
i materia posiadają strukturę, złożoną z bardziej prymitywnego 
bardziej elemantarnego materiału, który nie jest ani ducho­
wy, ani materialny“ 10). Ten materiał — „jest materiałem neutral­
nym“ (neutral stuff) 11) i ów właśnie neutralny pierwiastek stanowi 
„najwyższy składnik materii“ . Czymże tedy są w swej istocie owe 
„neutralne pierwiastki“ , podstawa wszystkiego, co istnieje? W fi­
lozofii russellowskiej posiadają one następujące cechy: 1) idealność 
i aprioryczność —  jako „atomy logiczne“ ; 2) subiektywność w du­
chu machizmu — jako „dane zmysłowe“ (sense - data) i jako „wy­
darzenia“ (events). Ostatecznie Russell dochodzi do skrajnego su­
biektywizmu, usiłując eklektycznie zespolić mistycyzm platonizmu 
z neomachizmem.

Russell konstruuje szczególny, transcendentny w stosunku do 
„ducha i materii“ świat z „neutralnych elementów pierwotnych“ — 
„atomów logicznych“ , „danych zmysłowych“ , „zdarzeń“ , nabiera­
jących w jego filozofii subiektywno-idealistycznego charakteru. 
Ostatecznymi elementami, powiada Russell, są sense - data, dane 
naszych zmysłów, czyli coś danego we wrażeniach zmysłowych 
i istniejącego tylko jako takie, czyli jako „dane zmysłowe“ , nie 
zaś jako obiektywna rzeczywistość, która dana jest nam we wra­
żeniach, lecz istnieje niezależnie od podmiotu. Ostateczne elementy, 
według Russella, są właśnie „najwyższymi elementami, czyli skład­
nikami (constituents) materii“ ; są one pozaduchowe, czysto fi­
zyczne1*), tzn. są fizycznymi danymi zmysłowymi; physical, zda­
niem Russella, to właśnie sense - data, aczkolwiek Russell 
podkreślał „czysto logiczną“ naturę swych „ atomów świata“ i mó­
wił o tym, że są one czymś innym niż wrażenia zmysłowe. Ostatecz­
nie, nie będąc w stanie konsekwentnie scharakteryzować natury 
swych elementów pierwotnych, Russell powiada, iż składają się one 
„zarówno z faktów zmysłowych (naszych własnych sense - data) 

jak i praw logicznych“ 13). Ów eklektyzm, jak już wspominaliśmy,

a) B Russell — MistiCism and Logie, p. 130.
ii) B RUSsell — Philosophy an Outline of Scientific Thinking, N. Y. 1927, 

p. 292.
,0) Tamże.
u) B. Russell — Analysis of Matter, p. 10.
is) b . Russell — The Ultimate Constituents of Matter (Misticism and Logic),

pro. 125, 128. ,
is) b . Russell — Our Knowledge of the External World, Chicago a. London

1915, p.’ 12.

91



znamienny jest dla filozofii Russella i stanowi w ogóle „swoistość“ 
jego filozoficznej ewolucji. Zawsze jednakowoż podstawą jego po­
glądu na świat jest idealizm, toteż i definiując naturę swych elemen­
tów pierwotnych zajmuje Russell ostatecznie stanowisko subiek­
tywno- idealistyczne. Podkreśla on szczególnie, że sense-data to 
zawsze jest — ,.to, co wiemy bezpośrednio o świecie zewnętrznym“ , 
bynajmniej zaś „nie to wszystko, co istnieje“ 14 15 *). Z tych to sense- 
data jako z elementów pierwotnych lub, jak się jeszcze wyraża, 
z sensibiliów zbudowana jest cała przyroda: „Sensibilia, powiada 
Russell, można uznać za najwyższe (składowe) elementy świata 
fizycznego“ . Cała materia wydaje się Russellowi zbiorem zjawisk 
danych w obrazach zmysłowych, czyli w owych właśnie sense-data1*). 
Materia „jest konstrukcją logiczną“ 18 *),< tworzoną z najwyższych 
elementów pierwotnych. „Gdy mówię o „świecie fizycznym“ — kon­
kluduje Russell —  mam na myśli przede wszystkim to, że świat 
zrobiony jest przez fizykę (deal with by physics)“ 17). Tak więc 
okazuje się, że ten „szczupły świat“ jest jedynie rzeczywistością 
sztucznie „skonstruowaną“ z elementów idealnych —  zupełnie ta­
kich samych, z jakimi mamy do czynienia w logice neokantyzmu 
i neorealizmu: cała „oryginalność“ Russella polega na zastąpieniu 
apriorycznych zasad formalnych, „szeregów funkcjonalnych“ 
czy idealnych okresów — ciclosów równie idealnymi i subiektywnymi 
w istocie rzeczy elementami: atomami logicznymi, sense - data.

Taki również jest filozoficzny sens russellowskiego pojęcia 
„zdarzenia“ (events) jako jednego z „neutralnych“ elementów 
pierwotnych. Russell przede wszystkim podkreśla, że „zdarzenia 
fizyczne nie mogą być uważane za cząstki materialne“ oraz że, prze­
ciwnie, „cząstki materialne są logicznymi konstrukcjami złożonymi 
ze zdarzeń (composed of events)“ , te ostatnie zaś „są czymś zu­
pełnie innym niż materia“ 18). Stąd wynika także następujące twier­
dzenie Russella, które otwarcie zaprzecza poglądom współczesnej 
fizyki na cząstki materialne: „elektrony i protony nie są materia­
łem świata fizycznego; są one logicznymi konstrukcjami złożony­
mi ze zdarzeń“ 10). W specjalnym rozdziale swej „Filozofii“ , zaty­
tułowanym „Zdarzenia, materia i duch“ , Russell rozwija te myśli 
i twierdzi, że wszystko w świecie składa się ze „zdarzeń“ , tak cząst­
ki materiii jak i cały świat przestrzenno-czasowy: „przestrzenno - 
czasowy byt... jest systemem skonstruowanym ze zdarzeń i wszyst­

14) B. Russell — The Relation of Sense-data to Physics (Mistifcism and 
Logic), p. 148.

15) Tamże, p. 164.
,6) B. Russell — The Ultimate Constituents of Matter, p. 137.
u) Tamże, p. 142.
18) B. Russell — The Analysis of Matter, pp. 384, 385.
i«) Tamże, p. 38'.'.

92



kie zmiany, które się w nim dokonują („crincles“ ) , również od nich 
zależą“ 20). Russell podkreśla tylko niejednokrotnie, iż jest to 
„skomplikowana struktura logiczna.“ . W „Analizie materii“ zapewnia 
on również, że „materia może być uważana za system zdarzeń, ale 
nie za materiał świata (stuff of the matter)“’ 21), i że świat — znów 
podobnie do dźwięków symfonii —  składa się ze „zdarzeń, którym 
towarzyszy rytm“ . Podstawą świata duchowego, rozumu, myślenia 
również są zdarzenia, ale „zdarzenia duchowe“ (mental events) ; Rus­
sell ostro wypowiada się przeciwko materialistycznemu twierdzeniu, 
że myśl zależy od materii mówiąc, iż na to pytanie należy dać „odpo­
wiedź negatywną“ . A więc, według Russella świat duchowy składa 
się ze zdarzeń szczególnych, których osobliwość polega na tym, że 
są one zdarzeniami duchowymi; jest to mniej więcej to samo, gdy 
się orzeka, że „mózg jest kompleksem wrażeń“ i że „za pośredni­
ctwem kompleksu wrażeń poznajemy kompleks wrażeń“ . „Co za cza­
rująca filozofia!“ (Lenin).

W istocie rzeczy natura tych tajemniczych „zdarzeń“ jest identycz­
na z naturą russellowskich sense-data: „jest to postrzeżenie“ albo 
coś, co może być „wyprowadzone z postrzeżeń“ ; albo też „dane eks­
perymentu“ , „eksperyment“ zaś Russell pojmuje najzupełniej po 
machistowsku jako całokształt fizycznych i psychicznych elementów, 
danych za pośrednictwem tychże postrzeżeń 22 ) ; toteż sam powiada, 
że ten właśnie jego pogląd na istotę „zdarzeń“ jest nieporównanie 
„bardziej spokrewniony z idealizmem niż z materializmem“23). I to 
prawda. Jak już zaznaczono, Russell, podobnie jak Kant i neorea- 
liści, buduje świat z pierwiastków idealnych i atomów logicznych, 
sense-data lub „zdarzeń“ . Ze względu na zasadniczą treść filozoficzną 
tego poglądu —  jest to więc koncepcja subiektywno-idealistyczna, 
według której pewne idealne pierwiastki, czyli pierwotne elementy 
idealne będące pojęciami, występują jako czynniki zasadniczo okre­
ślające rzeczywistość. Ze względu na metodę —  jest to aprioryczne 
postulowanie idealnych pojęć i praw, zasad lub pierwiastków w two­
rzeniu „fizycznego obrazu świata“ , a tym samym — w tworzeniu 
„samej rzeczywistości“ jako „skomplikowanej konstrukcji logicz­
nej“ . Tak więc „atomizm logiczny“ i w ogóle cała filozofia Russella 
w swych ideach naczelnych w ostatniej instancji niczym nie różnią 
się od pozostałych idealistycznych kierunków współczesnej filozofii 
burżuazyjnej.

20) „Philosophy” , PP- 278—279.
si) B. Russell —  The Analysis of Matter, p.p. 40C—401.
22) B. Russell — An Inquiry into Meaning of Truth, L. 19.43, pp. 240, 290—291.
23) b . Russell — The Analysis of Matter, p. 387. Jest rzeczą charaktery­

styczną, że angielskie czasopismo „Philosophy” podkreśla, iż Russell uznaje 
„prymat eksperymentu zmysłowego” ; „Philosophy” wysuwa więc na plan 
pierwszy właśnie machizm Russella (patrz: Vol. XX, nr 16, July 1945).

93



Zwróćmy uwagę na niektóre szczegółowe twierdzenia filozo­
fii Russella, tyczące się istoty pojęcia. W „Zagadnieniach filozofii“ 
określa on świat pojęć logicznych, matematycznych i innych 
jako wieczny i niezmienny i równie realny jak świat przedmiotów 
materialnych. Treść pojęć naukowych i zasad nauki nie jest, według 
Russella, wyznaczona przez doświadczenie, nie dadzą się też one 
udowodnić, lecz stanowią aprioryczny świat powszechników. Przy 
tym pojęcie ogólne jako takie tworzy się niezależnie od poszczegól­
nych faktów i poza nimi, ogólne pojęcia charakteryzuje „oderwanie 
od poszczególnych zjawisk“ ; w szczególności tyczy się to pojęć mate­
matycznych34 ). Te ostatnie uważa Russell za wzór pojęć nauko­
wych w ogóle i żąda z jednej strony przeniknięcia metod logicznych 
do filozofii, z drugiej zaś —  metod matematycznych do logiki. Myśl
0 zależności logiki od matematyki rozwija Russell w szeregu swych 
prac, a przede wszystkim w „Principia mathematica“ i „Wstępie 
do filozofii matematycznej“ . Jeżeli, powiada Russell, „logika jest mło­
dością matematyki, to matematyka jest dojrzałością logiki“25). Jak 
wiadomo, istota logiki sprowadza się, według Russella i Whitheada, 
do tłumaczenia na język pojęć matematycznych i symboli logicznych 
operacji i procesów myślowych w ogóle. Definiując następnie istotę 
samych pojęć matematycznych, np. pojęcia „liczby“ , Russell podkre­
śla ich absolutnie idealny charakter: „Nie są one przestrzenne, nie są 
fizyczne, nie są subiektywne, lecz pozazmysłowe i obiektywne“2«). Ale
1 tutaj unaocznia się u Russella eklektyczne połączenie idealizmu 
platońskiego i subiektywizmu machistowskiego. Definiując w „Ana­
lizie materii“ pojęcia przestrzeni, czasu, światła, materii i inne 
twierdzi Russell, że są one wytworem „zdrowego rozsądku“ , że 
kształtują się one na podstawie bezpośrednich wyobrażeń i danych 
zmysłowych, przy tym w ten sposób, że same wyobrażenia i dane 
zmysłowe (tutaj Russell nie używa terminu sense-data, co bynaj­
mniej nie zmienia sensu jego wywodów) są treścią odpowiednich 
pojęć. „Wyjaśniając“ swą myśl Russell podkreśla, iż jego pojmowa­
nie pojęć przestrzeni, czasu, światła itd. jest bardzo zbliżone do loc- 
ke'owskiego pojmowania wtórnych jakości i ma „raczej“ charakter 
psychologiczny niż „fizyczny“ . A więc i w określeniu istoty szeregu 
pojęć specjalnych występuje u Russella subiektywizm i eklektyczne 
pomieszanie elementów machizmu i platonizmu. I wszystko to współ­
czesna angielsko-amerykańska filozofia w sposób pretensjonalny re­
klamuje jako „nowe“ i „oryginalne“ idee jednego z „największych 
myślicieli ( ! !?)  współczesności“ ! 24 * *

24) „Problemy filozofii” , str. 52, 54, 69—74, 75—78.
as) b . Russell — Introduction à. la philosophie mathématique, Paris 1928, 

p. 231.
2») B. Russel, — Our Knowledge of the External World, Chicago a. London,

p. 201.

94



Na zakończenie zatrzymamy się na ostatniej, „najnowszej“ fazie 
ewolucji filozoficznej Russella. Zarodki tej fazy były oczywiście do­
strzegalne i we wczesnych jego „pracach“ , co raz jeszcze potwierdza 
eklektyczny charakter jego „systemu“ . Chodzi o coraz bardziej 
zdecydowany zwrot Russella w kierunku filozofii semantycznej, 
która sprowadza analizę rzeczywistości i pojęć naukowych odzwier­
ciedlających rzeczywistość do analizy form językowych, do ujawnie­
nia formalnego „sensu* różnorodnych konstrukcji językowych itd. 
Jeszcze w zbiorze „Mistycyzm i logika“ usiłował Russell określić swe 
sense-data jako „epistemologiczną podstawę całego naszego pozna­
nia“27 28 *)... W „Naszej wiedzy o świecie zewnętrznym“ pisze on o sło­
wach: „albo“ , „nie“ , „jeżeli“ , „jest“ , „tożsamość“ , „więcej“ , „nic“ , 
„wszystko“ , „funkcja“ itd., że nie są one „nazwami przedmiotów“ , 
lecz „formalno-logicznymi stałymi“-*»), które właśnie stanowią istotę 
i cel wszelkiego badania. Ale szczególnie uchwytna staje się w eklek­
tycznej filozofii Russella linia, semantyczna w jednej z jego ostatnich 
książek „Badania dotyczące myślenia i prawdy“ , opublikowanej po 
raz pierwszy w r. 1940. Russell zaczyna od przesadnego podkreśle­
nia mocy słowa: „imię wroga ma magiczną władzę nad człowiekiem“ ,* 
„w imieniu prawa“ i, oczywiście, „na początku było słowo“2» ) ! Jeżeli 
zachodzą jakiekolwiek zdarzenia A i B, to znaczy to, że dźwięk A 
poprzedza dźwięk B i analiza musi się zająć odpowiednimi zmysłowo- 
formalnymi elementami języka, które wyrażają te zdarzenia. Z tego 
więc powodu Russell w zupełnej zgodzie z Carnapem, Tarskim (co 
sam podkreśla) uważa, iż przedmiotem badania powinno być „słowo 
i język“30). Co więcej, solidaryzuje się on ze skrajnie formalno-su- 
biektywistyczną tezą, że „własności świata ustalone zostają z własno­
ści języka“ , i powiada, że jest to teza „najlepsza“ . Dlatego badanie ję­
zyka daje „poznanie struktury świata“31), jeżeli, oczywiście, weź­
mie się pod uwagę czystą, formalno-Iogiczną naturę języka, nie zaś 
ten język, z jakim mamy do czynienia w życiu codziennym, a więc 
m.in. i w „zwykłych“ badaniach naukowych.

Nie jest przypadkiem, że i tę „najnowszą“ tendencję w ewo­
lucji filozoficznej Russella z radością konstatują amerykańskie cza­
sopisma filozoficzne32) (ośrodkiem reakcyjnej filozofii semantycznej 
są, jak wiadomo, Stany Zjednoczone Ameryki).

Tak więc w toku swego „rozwoju“ filozoficznego kroczył Russell 
od jednego reakcyjnego systemu do drugiego; od mistycyzmu pla­
tońskiego poprzez atomizm logiczny do neomachistowskiego subiek-

27) B. Russell — Miisticism and Logic, p. 148.
28) B. Russell — Our Knowledge of the External World, p. 208.
-’“) B. Russell — An Inquiry into Meaning and Truth, London 1943, p. 23.
30) Tamże, pp. 31—39, 77.
31) Tamże, pp. 341—342, 347.
32) Np. „Philosophy”, nr cytowany 76, 1945.



tywizmu i przezeń — do formalizmu i jałowości słownych kon­
strukcji semantyków. Pogląd na istotę pojęcia w filozofii Russella 
uzależniony jest zawsze całkowicie od aktualnej „fazy“ ewolucji jego 
filozoficznego poglądu na świat, przy czym dodać trzeba koniecznie, 
że eklektyzm z całą wyrazistością występuje właśnie w jego ujmo­
waniu natury pojęć —  bądź to jako idealnych pierwiastków platon- 
skich, absolutnych i niezmiennych konstant - uniwersaliów, bądź 
to jako logicznych elementów pierwotnych, posiadających po/azmy- 
słową naturę i jednocześnie tożsamych z sense - data i events jako 
danymi zmysłowymi i danymi eksperymentu zmysłowego, bądź to 
wreszcie w semantycznej likwidacji pojęć naukowych i zastąpieniu 
ich formalnymi i pozbawionymi treści konstrukcjami językowymi. 
Przy tym zawsze, we wszystkich „fazach“ filozofii Russella domi­
nowała i dominuje reakcyjna treść jego poglądów w tej czy innej 
postaci. Postać „neutralnego monizmu“ nie jest w stanie ukryć ja­
skrawo idealistycznego charakteru jego filozofii, co więcej, pozwa­
la ona „na włączenie“ do siebie również innych reakcyjnych ideali­
stycznych kierunków. W swej „Philosophy“ prezentuje Russell czy­
telnikowi to towarzystwo reakcyjnych filozofów idealistycznych, 
którzy wszyscy — pomimo tych czy innych formalnych rozbieżności 
pomiędzy nimi —  mogą ukryć się w szerokim i gęstyni cieniu „neu­
tralnego monizmu“ . Russell oznajmia: „Ten pogląd, który nosi mia­
no „neutralnego monizmu“ , popierany jest przez Macha w „Ana~ 
lizie wrażeń“ , rozwija go William James w „Badaniach nad radykal­
nym empiryzmem“ , broni go John Uewey jak również prof. R. B. Per­
ry oraz inni amerykańscy realiści...32s). Eklektyzm to istota świato­
poglądu i „teorii“ pojęcia Russella, jednego z najważniejszych fila­
rów współczesnej reakcyjnej filozofii angielsko-amerykańskiej.

Fizykalizm i semantyczna filozofia Carnapa oraz „Koła 
Wiedeńskiego“ neomaclustów

Semantyczna filozofia jest jedną z najbardziej reakcyjnych szkól 
współczesnej filozofii burżuazyjnej. Rozpowszechniła się ona szcze­
gólnie w USA i w Anglii, które są areną popisów „działaczy“ znane­
go „Koła Wiedeńskiego“ neomachistów —  Carnapa, Wittgenstein;? 
i innych. Między tą „filozofią“ a naukowym poglądem na świat istnie­
je nieprzejednana sprzeczność; cynicznie propaguje ona pozbawiony 
treści formalizm werbalistyczny i zapewnia, że nonsensowne są 
wszelkie próby zbadania realnej rzeczywistości i oddania jej treści 
w pojęciach naukowych»«). Filozofia semantyczna posługuje się ce­
lem zamaskowania swego wewnętrznego ubóstwa naukowo brzmią-

3'?a) b . Russell. Philosophy an Outline oi Scientific Thinking, p. 292.
83) Na przykład Ayer, który nazywa „.produkcją nonsensu' badanie rzeczy­

wistości, która wykracza poza granice doświadczenia zmysłowego (Language, 
Truth and Logic, 1936, p. 17).

96



cymi terminami: „fizykalizm“ , „terapeutyczny pozytywizm“ itd. 
W istocie rzeczy mamy tutaj do czynienia z odrodzeniem schola- 
styeznego nominalizmu, przy czym z tego ostatniego w zupeł­
ności usunięte zostały jako zbędne wszelkie elementy materializmu, 
tak że semantyczny nominalizm zasadniczo wrogi jest materializmo­
wi i teorii odbicia, wrogi logice i naukowemu poznaniu świata. Zaj­
mijmy się bliżej semantyczną filozofią jednego z „wodzów“ „Kola 
Wiedeńskiego“ neomachistów, Rudolfa Carnapa, który toczy za­
ciekłą walkę z naukowym poznaniem świata i pojęciami naukowymi.

Przede wszystkim Carnap, jak wszyscy semantycy, oświadcza, że 
źródłem zla i przyczyną wszystkich konfliktów społecznych oraz 
błędów w nauce jest „niedoskonałość języka...“ i jego „nie zadowala­
jąca struktura składniowa“ 34). Wszystkie spory filozoficzne, niepo­
rozumienia i błędy są skutkami nieprawidłowych konstrukcji języ­
kowych, niedokładności form słownych i wyrażeń. Dlatego też naj­
ważniejsze miejsce wśród badań naukowych i logicznych winno za­
jąć badanie języka, zagadnień jego składni. Dawna logika, logika 
Arystotelesa, według Carnapa, rzekomo wykazała „ubóstwo swej 
treści i praktyczną bezużyteczność“ 3r>) i powinna ustąpić miejsca 
nowej logice —  „logice naukowej, której wszystkie problemy są 
problemami składni“ .

„Logika naukowa — głosi Carnap —  jest właśnie logiczną skład­
nią języka naukowego“ 30). Celem analizy logicznej jest analiza ję­
zyka i dlatego cały postęp wiedzy logicznej i nauki logicznej Carnap 
ocenia według stopnia „systematyzacji semantyki“ jako podstawy 
i głównej treści logiki37).

Istota semantyki, tej „logicznej składni języka“ , sprowadza się do 
badania jego formalno-słownej struktury. Owe badanie Zwischen- 
textu, „zdań o zdaniach“ —  semantyka —  jest to „formalna teoria 
języka“38), która bynajmniej nie jest nauką empiryczną...“ i nie przy­
czynia się wcale do „poznania zjawisk natury“ . Semantyka jako 
„nauka“ dąży do „ustalenia formalnych reguł i zbadania skutków 
przyjęcia tych reguł. Treścią zaś składni logicznej są właśnie te re­
guły „kształtowania“ i reguły „przekształcania“ form językowych. 
Pełniąc tego rodzaju funkcję składnia „logiczna“ zajmuje miejsce 
filozofii“ 39). Carnap szczególnie podkreśla wielokrotnie formalno -

34) R. Carnap — ¡Logische Syntax der Sprache, Wien 1934, S. 220 — 225.
35) r ! Camap — Abriss der Logistik, Wien 1929, S. I.
3«) R. 'Camap — Logische Syntax der Sprache, Vorwort, S. III. Camap po­

wtarza tę myśl w tych samych słowach. S. 7 (1).
37) R. Carnap — Formalisation of Logic, Cambridge USA 1943

XIV, Preface. , , „ ,
38) *R. Carnap — Logische Syntax der Sprache.
3ö) Tamże, S. 1 — 2, 8.

Nowo Drogi — 7. 97



słowny charakter istoty i przedmiotu swojej składni logicznej. Pi­
sze, że chodzi właśnie o zbadanie form języka: „form zdań i innych 
konstrukcji gramatycznych“ oraz iż przedmiotem nauki składni lo­
gicznej jest „całkowicie uporządkowany (bien ordonne) zbiór zdań 
i reguły tworzenia zdań ze słów, symboli i innych elementów, przy 
czym w odróżnieniu nawet od gramatyki te reguły są ściśle formal­
ne i abstrahują zupełnie od znaczenia i sensu słów i symboli 40) • 
Stąd wyprowadza on żądanie przełożenia tak zwanego „języka ma­
terialnego“ na język formalny, czyli taki, który zatraciłby zupełnie 
wszelką łączność z treścią i sensem. Przy takiej formalizacji logi­
ka jako nauka o formalnych regułach języka staje się, oczywiście, 
subiektywnym i dowolnym systemem. Wysuwając swą tzw. „zasa­
dę tolerancji“ Camap cynicznie oświadcza, że „w logice nie ma żad­
nej moralności i że dlatego każdy może konstruować własną logikę, 
czyli własne formy językowe, jak mu się będzie podobało11) . W wy­
niku tych rozważań Carnap dochodzi do definicji współczesnej burżu- 
azyjnej filozofii w ogóle: „nauka formalna nie posiada żadnego przed­
miotu ; jest ona systemem zdań oderwanych od wszelkiego przedmio­
tu i od wszelkiej treści42).

Na podstawie tych krańcowo formalnych i subiektywistycznych 
przesłanek buduje Carnap swą „teorię“ pojęć, która w istocie ozna­
cza likwidację wszelkiej teorii. Oznajmia on przede wszystkim, że 
wszystkie najważniejsze filozoficzne i naukowe pojęcia są fałszywe, 
są pseudopojęciami: według Carnapa takie pojęcia, jak „rzeczywi­
stość“ , „obiekt“ , „rzecz“ , „czas“ , „przestrzeń“ itd. nie wyrażają 
absolutnie żadnej treści, lecz są jedynie pewnymi formami werbal­
nymi, pozbawionymi sensu i znaczenia. I wszystkie zdania o „sensie, 
treści, znaczeniu, są zdaniami o pseudoprzedmiotach“ 43 44). Carnap 
powiada np., że, jeżeli ktokolwiek wygłasza referat o Babilonie, mowa 
jest nie o realnym obiekcie: mieście Babilonie, jego życiu, kulturze 
itd., lecz tylko o słowie „Babilon“ 41). Carnap zastępuje ogólne po­
jęcia (allgemeine Begriffe) ogólnymi słodami (Allwórter) wyłą­
czając najzupełniej jakikolwiek ich sens i treść. Wielokrotnie pod­
kreśla on, że wszystkie zagadnienia tyczące się istoty np. czasu, prze­
strzeni, rzeczy, istoty i treści samego poznania naukowego —  są 
„pseudoproblemami“ ; tak zwana „analiza pojęć“ sprowadza się 
u Carnapa do ich formalizacji „przy pomocy logiki nauki“ , która

40) R. Carnap — Le problème de la logique de la science, Paris 1935, pp. 
5, 8 — 9.

41 ) R. Carnap — Logische Syntax der Sprache, S. 45.
42) R. Carnap — Le problème de la logique de la science, p. 37.
4S) R. Camap — Logische Syntax der Sprache, S. 211,1.
44) Tamże, pp. 211 — 212.

98



Jest jedynie systemem formalnych i subiektywnych, apriorycznych

Zresztą Carnap wprowadza pojęcie „treści“ , ale prowadzi to do 
następujących rezultatów: 1) „treść zdania P jest klasa konseu- 
weneji płynących z tego zdania“ ; 2) „pojęcie“ konsekwencji „jest cał­
kowicie formalne, reguły bowiem odpowiedniego przekształcania 
nie mają żadnego związku z jakimkolwiek znaczeniem“ ««). A więc 
samo pojęcie „treści“ u Carnapa sprowadza się do tych samych for­
malnych reguł i konstrukcji słownych, co pojęcie logiki ‘i nauki 
w ogóle.

Na miejsce specjalnych problemów naukowych i pojęć poszcze­
gólnych nauk, np. fizyki, biologii itd„ podsuwa Carnap analizę od­
powiednich form języka fizycznego lub biologicznego. Zagadnienie 
rozstrzyga się w prosty sposób: jeżeli „logika naukowa“ w ogóle 
jest logiczną składnią języka naukowego, to naukowa logika fizyki 
jest składnią języka fizycznego, i zadaniem badania jest przełożenie 
podstawowych zagadnień każdej nauki na odpowiednie zagadnie­
nie wyrażone w trybie formalnym języka“ 47).

W „Logicznej konstrukcji świata“ Carnap na zasadzie swych for­
malnych subiektywistycznych przesłanek wysuwa i „rozstrzyga“ 
problem przedmiotu i po,jęcia. Przez przedmiot rozumie on „wszy­
stko, o czym może być wypowiedziane jakiekolwiek zdanie“ , m. in. 
zalicza do przedmiotów także i wszystkie przedmioty „nierzeczy­
wiste“ (wirkliches und unwirkliches) 48). A więc Carnap od razu 
opowiada się przeciwko materialistycznemu poglądowi, który głosi, 
że przedmiotem pojęć jest materialna rzeczywistość.

Następnie nie dopuszcza Carnap możliwości istnienia jakiejkol­
wiek różnicy gnoseoiogicznej pomiędzy pojęciem a przedmiotem; 
twierdzi on, że „pojęcie i przedmioty —- to jedno i to samo“ i pod­
kreśla, iż chodzi nawet nie o przekształcenie pojęcia w obiekt, na po­
dobieństwo przedmiotu, nie o „uczynienie pojęcia substancjalnym“ , 
lecz, na odwrót, o „sfunkcjonalizowanie“ przedmiotu, czyli o jego 
zupełne utożsamienie z pojęciem jako formą idealną i rozpuszczenie 
go w formalnych i „funkcjonalnych“ regułach4»). Stąd też Carnap 
realną klasę przedmiotów zastępuje abstrakcyjnymi klasami 
„sfunkcjonalizowanych,, przedmiotów, czyli ostatecznie __ ty­
mi samymi formalno-słownymi konstrukcjami i schematami, do 
których sprowadza się „logiczna składnia języka“ jako „logika nau­
kowa“ . W ten sposób np. konstruuje on zwykłą arytmetykę jako

4r>) R. Carnap — Le problème de Ja logique de la science, pp. 21 27.
4(i) Tamże, pp. 12, 14.
47) R. Camap — Logische Syntax der Sprache, S. 243, 251 — 257.
481 R. Car r. cp — Der logische Aufbau der Welt, Berlin 1928 1928 S 1 — 2 

23 f. ’
4i)) Tamże, pp. 5 — 6, 30.

90



system formalnych reguł, którego przedmiotem są odpowiednie 
abstrakcyjne klasy „sfunkcjonalizowanych“ przedmiotów, a następ-
n ie __ system liczb kardynalnych według tej samej „zasady ' )•

Rozpuszczając przedmiot w formalnych regułach i konstrukcjach 
słownych, zacierając wszelką gnoseologiczną różnicę między przed­
miotem a pojęciem (różnicę pomiędzy mmi uznaje on tyiko za 
.różnicę językową“ ), uznając całkowitą równowartość „duchowych, 
fizycznych i psychicznych pojęć“ 50 51 *) dochodzi Carnap do tego, ze 
staje się dlań sprawą obojętną, czym są rzeczywiście, „kompleksa­
mi wrażeń czy kompleksami atomów“ ? To zalezy tylko i jedynie od 
odnośnego „trybu języka“ . Stąd też Carnap wyprowadza wniosek, 
że i istnienie boga zależy od odpowiedniego systemu słów j oczy­
wiście taki system istnieje w pracach _ Carnap a i może byc zawsze 
stworzony dla użytku reakcyjnej, burżuazyjnej filozofii. A więc 
i tutaj pojęcie ujmowane jest przez Carnapa jako pusta i oozbawiona 
treść, czysto słowna, subiektywnie dowolna forma, tworzona na 
podstawie te samej „zasady tolerancji“ , postulowanej przez Carna­
pa dla usprawiedliwienia absolutnej dowolności w tworzeniu pojęć, 
systemów „naukowych“ , praw itd.

Co więcej, „zasada tolerancji“ , jak wynika to zresztą z poprzed­
nich wywodów, pozwala Carnapowi przystąpić do budowy samej 
rzeczywistości, do „logicznej konstrukcji świata“ . Konstrukcja ta 
urzeczywistnia się przy pomocy „języka konstytuującego , który 
ma „charakter neutralny“ , co wypływa z tożsamości przedmiotu i po­
jęcia u Carnapa, rozpuszczenia się przedmiotu w pojęciu, a więc 
„neutralność“ oznacza po prostu subiektywizm i ten sam werbalny 
formalizm53 54). To są jego pozycje wyjściowe w „konstruowaniu 
rzeczywistości. Następnie przed Carnapem otwierają się dwie dro­
gi samego procesu „konstruowania“ świata“ w zależności od chara­
kteru podstawowych elementów tworzących podstawę. Pierwsza: 
konstruowanie świata z elementów fizycznych —  elektronów, pro­
tonów, jednostek przestrzenno-czasowych (Punkte) itd., druga — 
z elementów psychicznych, które dzielą się na psychiczne sensu 
stricto i psychiczne ogólne. I Carnap dokonuje wyboru: podstawą 
jego konstrukcji świata są elementy psychiczne sensu stricto, tzn., 
jak wyjaśnia, “ elementarne przeżycia“ , z których konstruuje się na­
stępnie i „niepsychiczne, tzn, fizyczne“ elementy«). A  więc je­
szcze raz subiektywizm o treści machistowskiej! Teraz istota same­

50) r . Carnap — Formalisation of Logic, pp. 49—  52. • . .
51) Według Carnapa możliwy jest przekład pojęć — w zale/.nosci od odnośne­

go „trybu mowy“ — „duchowych ma psychiczne, psychicznych na duchowe. 'f1- 
zycznych na psychiczne i  odwrotnie“ (Der logische Aufbau der Welt, S. 14).
' 52) r . Carnap — Logische Syntax der Sprache, S. 227 — 228.
53) r . Camap — Der logische Aufbau der Welt, S. 5 — 6, 71 72.
54) Tamże, pp. 84 — 85, 88, 91.

100



go procesu konstytuowania sprowadza się do ustanowienia syste­
mu formalnych reguł, czyli „reguł przekładania“ (Uebersetzungs- 
regeln), które, jako „ogólne i formalne“ , stosują się do „sytuacji 
empirycznej“ ; w ten sposób z elementów psychicznych sensu stricto 
wraz z tzw. „pierwotnymi i wyższymi“ przedmiotami duchowymi 
powstaje pewien „system obiektywny“ , który charakteryzuje nie 
jakakolwiek treść, lecz wyłącznie jego forma. Forma ta jako „język 
systemu konstytucyjnego jest symbolicznym językiem logistyki“ 53). 
Na tej drodze, jak sądzi Carnap, wyłączona zostaje „dowolność“ — 
faktycznie jednak wyłączona zostaje wszelka treść, wszystko co od­
nosi się do rzeczywistości, i powstaje krańcowo formalny, absolut­
nie dowolny, pozbawiony treści i pusty system abstrakcyjny równie 
jałowych i formalnych reguł, a to wszystko — na gruncie subiek­
tywnej i formalno-słownej „podstawy“ tej konstrukcji... Zaiste — 
od niczego przez nic —  do niczego! Oto „ostatnie słowo“ antynau- 
kowej, wrogiej wszelkiemu rzeczywistemu poznaniu świata, reakcyj- 
no-scholastycznej filozofii współczesnej burżuazji. Tak oto właśnie 
w semantycznej filozofii znajdują najjaskrawszy wyraz najbardziej 
reakcyjne tendencje współczesnej filozofii burżuazyjnej.

III
A teraz rozpatrzmy pokrótce, jak się przedstawia zagadnienie 

istoty pojęcia w innych odmianach neopozytywizmu —  w filozofii 
pragmatyzmu, we współczesnej logice francuskiej; rozpatrzymy to 
„nowe“ i „najnowsze“ prądy, które w latach powojennych znajdują 
swój wyraz na łamach amerykańskich i angielskich czasopism.

1. Pragmatyzm nie stworzył żadnej wszechstronnej koncepcji 
istoty pojęcia; nieporównanie pełniej i „konsekwentniej“ opracował 
on „teorię“ prawdy i w związku z tym zagadnienie prawdziwości 
pojęcia. Niemniej należy podnieść szereg momentów, ażeby wyka­
zać całą ograniczoność teoretyczną i bezsilność, jaką ta odmiana 
filozofii pozytywistycznej wykazuje w dziedzinie analizy zagadnień 
teorii poznania i pojęć naukowych.

Pragmatyzm w swych wystąpieniach przeciwko racjonalizmowi 
odrzuca w ogóle metodę abstrakcji, a tym bardziej abstrakcję nau­
kową, przekonanie, że abstrakcja naukowa jest odbiciem material­
nego świata. James ostro rozgranicza świat abstrakcyj i świat zmy­
słowych materialnych rzeczy oraz powiada, że „odgradza się on 
(pragmatyzm) od abstrakcji i niedostępnych rzeczy... Zwraca się 
on do tego, co jest konkretne, dostępne, do faktów, do działania, do 
władzy (? !) . Oznacza to otwarte wyrzeczenie się metody racjonal­
nej (temper) i uznanie panowania metody empirycznej“ . James

55) Tamże, pp. 133, 143.
« )  James — Pragmatyzm, cyt. z przekładu rosyjskiego, St. Petersburg 

1910, str 37.

101



utrzymuje, że człowiek nie jest zdolny przeniknąć do „najwyższego 
żywiołu“ , czyli do świata abstrakcyj, i „oddychać nim (owym żywio­
łem) w jego nieskażonej postaci“57). Jednocześnie instrumentalizm 
Jamesa i Deweya głosi, że wszystkie pojęcia i teorie człowiek stwa­
rza sobie subiektywnie jako środki, instrumenty, potrzebne do przy­
stosowania się do rzeczywistości. James oświadcza: „Wszystkie na­
sze pojęcia są... Denkmittel, czyli środkami pomocniczymi, służą­
cymi nam do logicznego opracowania faktów“ — i następnie „wszy­
stkie nasze teorie są Instrumentalne, wszystkie one są umysłowy­
mi sposobami przystosowania się do rzeczywistości“ . Wszystkie 
sposoby, których się chwytał i chwyta pragmatyzm, ażeby uchylić 
się od oskarżenia o subiektywizm, okazują się płonne; zupełnie ja­
sno świadczy o tym jego pojmowanie istoty pojęć. James otwarcie 
głosi subiektywizm w zagadnieniu istoty pojęcia i powiada, że czło­
wiek, jako przedmiot poznający, sam tworzy potrzebne mu do 
przystosowania się do rzeczywistości pojęcia 58). „Tworzymy pewien 
logicznie sklasyfikowany, rozczłonkowany i zespalający system po­
jęć“ , którym następnie posługujemy się „jako książką buchalteryj- 
ną“ 59 *). James głosi całkowitą subiektywną dowolność w tworzeniu 
różnorodnych systemów pojęć mówiąc, że do tego nadaje się „ja­
kakolwiek koncepcja racjonalizowania wrażeń“ 90), tzn. tworzenia 
pojęć. Ale eklektyzm na tym samym idealistycznym gruncie, co 
i w innych kierunkach współczesnej filozofii burżuazyjnej — wy­
stępuje i tutaj jako nieodłączny kompan pragmatyzmu. James 
utrzymuje jednocześnie, że przy subiektywnym tworzeniu różnych 
systemów pojęć punkt wyjścia stanowią pewne aprioryczne, ideal­
ne formy, będące już gotowymi pojęciami: „z głębi naszego myśle­
nia wyłania się gotowa forma idealna, nadająca się do wszelkich ro­
dzajów rzeczy“ 61) i takie pojęcia, jak „rzeczy“ , „tożsamość“ i „ró­
żnice“ , „rodzaje“ , „duchy“ , „ciała“ itd., są właśnie tymi formami 
idealnymi, które wprowadzają „te pojęcia do żywiołowej gry na­
szych postrzeżeń“ 62). Omawiając szereg pojęć fizycznych James 
znów stacza się na jaskrawo subiektywistyczne stanowisko; np. 
o przestrzeni i czasie powiada: „Przestrzeń kosmiczna i czas kos­
miczny nie są bynajmniej apriorycznymi formami oglądu, jak 
twierdził Kant; stanowią one takie same sztuczne konstrukcje, ja­
kie spotykamy w każdej nauce“ . O pojęciu energii mówi James:

57) Tamże, str. 82.
*°) Tamże, str. 107, 120.
59) Tamże, str. 107.
•®) Tamże, 108.
81) Tamże, str. 129. James mówi np., że „setny znak po przecinku w liczbie n 

wyznaczony jest z góry w sposób idealny“ .
«2) Tamże, str. 108.

102



„pojęcie „energia“ bynajmniej nie rości sobie pretensji do repre­
zentowania czegoś „obiektywnego“ . Jest ono tylko metodą mierze­
nia zjawisk od ich powierzchownej strony, pozwalającą wyrazić 
w jednej prostej formule zmiany, którym podlegają“«1*).

Zupełnie tak samo jak filozofia kaniowska lub semantyczna (np. 
w rozważanej już postaci carnapowskiej) „tworzy“ pragmatyzm 
z pojęć idealnych nie tylko „prawdy dotyczące świata“ , ale również 
i sam świat, samą rzeczywistość, całą jej bogatą, konkretną treść.

James oświadcza, że „nasze wypowiedzi o rzeczywistości są za­
leżne od perspektywy, w której ją ujmujemy. Rzeczywistość jako 
rzecz dana (the that) należy do niej samej, ale treść jej (the 
what) zależy od wyboru (the which), wybór zaś zależy od nas“ . 
James zachwyca się wodzem włoskich pragmatystów, Papinim, 
który mówi, że „człowiekowi przypisuje nasza teoria boską moc 
twórczą“ 84). I sam zapewnia, że „jedyna realna (? !) przyczyna tego, 
że w ogóle cokolwiek się dzieje, do której może dojść moja myśl, 
polega na tym, że ktoś życzy sobie, ażeby to się stało“ itd., w tym 
samym subiektywistycznym, kreacjonistycznym duchu, który pro­
wadzi także do konstruowania „idei bóstwa“ , jako specjalnego „na­
rzędzia“ , pożytecznego i niezbędnego dla „przystosowania się do 
rzeczywistości“ .

Subiektywizm i eklektyzm, neokreacjonistyczne „tworzenie“ rze­
czywistości oraz kazania o użyteczności religii —  oto zasadni­
cze rysy pragmatyzmu, ujawniające się bezpośrednio w jego „nau­
ce“ o istocie pojęcia.

2. Pozytywizm współczesnej logiki francuskiej. Nie można nazwać 
współczesnej logiki francuskiej kierunkiem jednolitym; eklektyzm 
jest charakterystyczny również i dla niej, ale u podstaw poglądów 
większości francuskich logików —  mowa tu przede wszystkim o za­
gadnieniach pojęcia —  leży również idealistyczny pogląd na świat, 
pogląd panujący we współczesnej filozofii burżuazyjnej.

Teoretyczne przesłanki, na których opierać się ma rozstrzygnię­
cie zagadnienia istoty pojęcia u przedstawicieli logiki francuskiej, 
wyróżniają się formalizmem i aprioryzmem i bynajmniej nie stano­
wią czegoś nowego lub oryginalnego. Serrus w swym „Traktacie 
o logice“ , który ukazał się w 1945 r., określa logikę jako „czys­
tą“ formalną naukę«5), której idee i pojęcia posiadają samoistne 
znaczenie niezależne od jakiegokolwiek stosunku do rzeczy. Idee 
logiczne mogą być zastosowane i posiadają „realny" stosunek tyl­
ko „do przedmiotów myśli: przymiotników, rzeczowników, czasowni. 63 * *

63) Tamże, str. 132, 133.
<») Tamże, str. 150, 151. Oto jego wyrażenie obrazowe: „Otrzymujemy bryłę 

marmuru, ile  sami ciosamy z niej posag“ (str. 151).
««) M. Serrus — Traité de la logique, Paris 1945, p. 15.

103



ków itd.“6« ) . Zasada dedukcji, według Serrusa, jest absolutnie „czys­
ta“ i formalna: ani prawdziwość i treść przesłanek, ani charakter 
konkluzji nie grają tutaj żadnej roli. Powiada on: „stosunek do rze­
czywistości w dedukcji nie odgrywa w ogóle roli...“ 07) . Jest to właś­
nie formalizm, który przekształca w absolut jeden z niezbędnych 
momentów myślenia dedukcyjnego (moment formalnej prawdzi­
wości dedukcji jako konsekwentnego związku jej elementów). Dla­
tego też i logika przekształca się u Serrusa w instrument formalny 
(dosłownie: l’instrument logique), służący do określania prawdzi­
wości lub błędności sądów. Oczywiście, że przy takim czysto formai- 
nym traktowaniu logiki nie może być nawet mowy o jakiejś matę- 
rialnej prawdziwości kategorii logicznych oraz pojęć. Inny logik 
francuski, Reymond, rozpatruje cały rozwój nauki z punktu widze­
nia „czystych“ form logicznych i ocenia ją przede wszystkim wed­
ług stopnia „matematyzacji“ pojęć naukowych. Reymond obwieszcza 
.niezwruszalność formalnych zasad logiki“«»), z których pomocą oce­

nia on sens i znaczenie nauki w ogóle, czyniąc z nich absolutne, ideal­
ne kryterium.

Z tych apriorycznych, formalnych i niewzruszonych zasad two­
rzy się (se constituer) logika, przy czym „nie porusza się wcale za­
gadnienia metafizycznego, które jest wielce delikatne“«0). Wstyd­
liwe wykręty idealisty, który maskuje swój idealizm i formalizm 
„neutralnymi“ słówkami w rodzaju „obiektywne konstytuowanie , 
„niewzruszalność zasad“ itd.! Tworzenie nauki, logiki, pojęć z or- 
malnych i apriorycznych zasad jest to idealizm subiektywno-kan- 
towskiego pokroju, znamienny dla wszystkich lub prawie wszyst­
kich kierunków neopozytywistycznych. Takie samo stanowisko 
zajmuje również francuski logik - normatywista, Lalande. Jego 
zdaniem „logika jest nauką normatywną“ 7«) i nie zawiera ani ma­
teriału faktycznego, ani jakichkolwiek wartości i znaczenia. Oma­
wiając, na przykład, zasadę indukcji Lalande podkreśla, że jest to 
„zasada logiczna“ i że z tego powodu posiada ona formalno-norma- 
tywny charakter: nie wyraża ona „ani determinizmu, ani prawa 
wielkich liczb, ani w ogóle jakiegokolwiek twierdzenia“ , jest ona 
tylko zasadą tego, co być powinno, nie opiera się zaś na żadnych 
obiektywnych prawach świata materialnego* 67 * * * 71)- A więc ten sam

°6) Tamże, p- i3.
67) Tamże, p. 83. , -
«aj a . Reymond — Les principes de la logique et la critique contemporaine,

Paris 1932, p. 58.
6») Tamże, p. 81.
i0) A. Lalande — Logique normative et vérités de fait, „Revue philoso­

phique“ 1929, nr 9 — 10, p. 161.
U) Tamże, p. 163.

104



aprioryzm i formalizm występuje jako podstawowa cecha współ­
czesnej logiki francuskiej, wyznaczająca jej teoretyczne przesłan­
ki. Należy to przede wszystkim zaznaczyć w związku z zagadnieniem 
istoty pojęcia.

Reymond, na przykład, rozpatruje specjalnie pojęcie i jego isto­
tę. I najważniejszą cechą jego poglądów jest znów eklektyzm na 
gruncie idealizmu. Reymond z jednej strony stoi na stanowisku neo- 
tomistycznego poglądu na pojęcie wraz z Maritainem, Mercierem 
i innymi, a z drugiej —  głosi subiektywizm machistowski. Wyraża­
jąc swą solidarność z mistykiem i obskurantem Maritainem Rey­
mond rozpatruje pojęcia jako idealne istności, wieczne i niezmien­
ne, tworzące swój odrębny świat. Pojęcie, według Reymonda, jest 
samoistne i absolutne, „może (ono) być rozpatrywane jako dosta­
teczne samo w osobie (se suffisant a lui même) i służyć do wszyst­
kich operacji myślowych“ 72) ; jest ono pewnym „funkcjonalnym nie­
zmiennikiem“ posiadającym odpowiedni stosunek „do jakości i ilo­
ści“ (rzeczy ozy idei — o tym Reymond nie mówi) jako swego ro­
dzaju samodzielny pierwiastek. Ale Reymond jednocześnie głosi 
również subiektywizm: nazywając pojęcie „niezmiennym elemen­
tem“ przedstawia je zarazem jako coś dowolnego, wtórnego, oder­
wanego (dégagé) od subiektywnych doznań zmysłowych i stworzo­
nego przez podmiot na podstawie jego ogólnej wewnętrznej zdol­
ności do tworzenia idei, sądów, praw itd.7«). Zupełnie taki sam ek­
lektyzm, połączony z jeszcze bardziej krańcowym subiektywizmem, 
występuje naocznie i u Gonsetha, gdy rozpatruje on istotę pojęcia. 
W jednej ze swych ostatnich prac „Matematyka i rzeczywistość“ 
Gonseth z jednej strony twierdzi, że istnieją pewne „pierwotne, in­
tuicyjne formy“ będące podstawą wszystkich pojęć: przestrzeni, 
czasu, wszystkich pojęć geometrycznych, powstających z apriorycz­
nych, aksjomatycznych zasad itd.74 * *) ; z drugiej strony, ocenia on 
pojęcie jako wynik „aktu myślowego, który prowadzi do stworze­
nia abstrakcyjnych schematów“77). „Ulepszając“ i „poprawiając“ 
Kanta, Gonseth wyłącza z kaniowskich określeń pojęć przestrzeni 
i czasu element a priori i rozpatruje te pojęcia jako rezultat subiek­
tywnej lub wewnętrznej intuicji. „Przestrzeń — powiada Gonseth —
__ jest formą naszej intuicji“ , a pojęcie światła określa on jako
„formę naszych spostrzeżeń“ 7«). Następnie znów określa pojęcie 
„przedmiotu logicznego“ jako „czysty przedmiot“ , jako „absolut­
ną abstrakcję“ , czyli w duchu mistycznego „obiektywizmu“ platoń-

72) A. Reymond — Les principes de la logique, p. 74.
73\ Tamże DO 75, 79, 81. . ,
74) F Goiiseth — Les mathématiques et la réalité, Paris 1936, pp. 63, 65, 110.
<7S) Tamże, p. 88.
•7«) Tamże, pp. 63, 64.

105



czyków lub średniowiecznych realistów, nie zaś w sposób formal- 
no-subiektywny. U Reymonda i u Gonsetha, jak widzieliśmy po­
wyżej — u wszystkich zresztą neopozytywistów współczesnej filozofii 
burżuazyjnej, panuje w zakresie pojmowania istoty pojęcia idealizm, 
na którego podstawie rozwijają się „rozmaite“ „indywidualne“ kon­
cepcje, wyróżniające się eklektycznym charakterem—na czym zresz­
tą polega cała ich „oryginalność“

Wreszcie francuscy formaliści i pozytywiści — zupełnie tak sa­
mo jak kantyści, i uczniowie Husserla, i semantycy, i pragmatyś- 
ci — również „konstruują“ rzeczywistość ze swych „pozytywnych“ 
elementów, będących" takimi samymi idealnymi (apriorycznymi 
i subiektywno-formalnymi) pierwiastkami jak i u innych przedsta­
wicieli współczesnej burżuazyjnej filozofii. Serrus biorąc za punkt 
wyjścia swoje instrumentalne pojmowanie logiki absolutyzuje jej 
formalne reguły i normy, z których tworzy się „realna treść myś­
li“77), zastępująca rzeczywisty świat materialny i stająca się wy­
łącznym przedmiotem poznania; Lalande rozpatruje obiektywność 
faktów jako „asymilację myśli“ , idei, jako kombinację subiektyw­
nych form poznawczych, a rzeczywistość —  jako „logiczny produkt 
pewnego systemu wartości“78) ; Gonseth oświadcza: „to, co obser­
wujemy, jest bardziej lub mniej autonomicznym tworem (construc­
tion) naszego umysłu“ ; „rzeczywistość konstruuje się w myśli“ ; 
„dysponujemy elementami pierwotnymi dla stworzenia całej rzeczy­
wistości“79). W jednym z artykułów w „Révue philosophique“ 
z 1945 r. ta sama myśl wyrażona została z całą otwartością: rzeczy­
wistość jest „prawdziwa, jeżeli prawdziwymi są sądy o niej... staje 
się ona rzeczywistością nieprawdziwą, w ogóle przestaje być rze­
czywistością, staje się nierzeczywistością (irréalité)“80) w tym wy­
padku, jeżeli sądy są sprzeczne, fałszywe itd„ itd. Wszystko to wy­
kazuje, że formalizm i subiektywizm, eklektyzm i idealizm w ogóle 
doprowadzają również i współczesną logikę francuską do tego sa­
mego potwornego, mistycznego wypaczenia rzeczywistego stosunku 
między ideami i pojęciami a rzeczywistością, do „tworzenia“ tej 
ostatniej za pośrednictwem abstrakcyjnych idealnych „pierwiast­
ków“ . A więc i francuskiej idealistycznej logice właściwe są wszyst­
kie te cechy reakcyjne, które wykazuje cała współczesna burżua- 
zyjna filozofia w ogóle.

3. Przytłaczająca większość współczesnych angielsko-amerykań- 
skich czasopism filozoficznych propaguje i głosi w dziedzinie za­

77) M. Serrus — Traité de logique, p. 153.
78) A. Lalande — Logique normative et vérités de fait, „Revue philoso­

phique“ 1929, nr 9 — 10., p. 172.
I9) F. Gomseth — Les mathématiques et la réalité, pp. 53 — 54, 65.
8o) „Revue philosophique“ 1945, nr 1 et 3; pp. 5—6 (St. Lupusco — Valeurs 

logiques et contradiction).

106



gadnień teorii poznania i teorii pojęć skrajnie idealistyczne, reak- 
cyjno-mistyczne poglądy. Pomijając już „The New Scholasticism“ , 
który jest organem amerykańskiego katolickiego stowarzyszenia 
filozoficznego i występuje w szrankach pod flagą średniowiecznej 
mistyki, a w szczególności „nauki“ św. Tomasza, i który lansuje filo­
zofię mistyka Santayany itd., „specjalne“ amerykańskie i angiel­
skie czasopisma filozoficzne — „Philosophy of Science“ , „Philoso­
phy“ , „The Philosophical Review“ , „Philosophy and Phenomenolo­
gical Research“ itd.. itd. — rozwijają skrajnie idealistyczne poglą­
dy w zakresie teorii poznania i gorliwie propagują skrajnie formali- 
styczne i subiektywistyczne zapatrywania, m. in. i odnoszące się do 
zagadnienia istoty pojęcia. Jeśli chodzi o treść idei filozoficznych 
w dziedzinie gnoseołogii (i teorii pojęć) — w czasopismach ame­
rykańskich i angielskich nie można znaleźć niczego nowego. Wciąż 
ten sam idealizm i formalizm, subiektywizm i eklektyzm, które na­
potykamy w solidnych „pracach“ współczesnych „wielkiej miary“ 
filozofów - idealistów. Oto niezbędne minimum przykładów z ostat­
nich numerów wspomnianych wydawnictw. W „Philosophy of Scien­
ce“ z r, 1947 Gustaw Bergman, całkowicie solidaryzując się z jed­
nym z filarów semantyki, Ayerem (różnice między nimi sprowa­
dzają się, jak sam powiada, tylko do odmiennych „sposobów formu­
łowania“ poglądów), ujmuje sławetne „sense-data“ jako „postrze­
żenia, fenomeny zmysłów, jako dane bezpośrednie“ i sprowadza je 
do lingwistycznych konwencji“ 81). Te właśnie sense-data jako 
wyjściowe idealne elementy określają również „przedmioty fizycz­
ne“ , których istnieniu Bergman natychmiast zaprzecza, gdy przy­
stępuje do wyjaśnienia sensu i znaczenia swych sense-data i do „re­
konstrukcji języka“ . Powiada on, że „pozytywizm osiąga rekon­
strukcję naszego języka,  ̂nie uciekając się do wprowadzenia niejas­
nego czasownika „istnieć“82). Mamy tu więc do czynienia z seman­
tyczną odmianą neopozytywizmu, typową dla współczesnej filozofii 
burżuazyjnej i nie zawierającą absolutnie niczego nowego i oryginal­
nego. W drugim artykule w „Philosophy of Science“ z 1946 r. Berg­
man ujmuje istnienie jako wynik „eksperymentu zmysłowego“ — 
przytacza on typowy dla filozofii neomachistów przykład muru, któ­
rego istnienie jest uwarunkowane przez „wzrokowy eksperyment, pa­
trzenie“ (visual experience, seeing a wall!). „Przedmiot fizyczny“ — 
według Bergmana — w zupełności jest określony przez „jakości zmy­
słowe“ , niezbędna jest tylko „czysto lingwistyczna“ ich rekonstruk­
cja, ażebyśmy otrzymali przedmiot w „prawdziwej postaci“88). 31

31) „Philosophy of Science“ , April 1947, Vol. XIV, nr 2. G. Bergman — 
Sense-data, linguistic conventions and existence, pp. 152 — 153.

82) Tamże, p. 159.
88) ,¿Philosophy of Science“ , October 1946, Vol. XIII, nr 4. G. Bergman — 

Remarks on realism, pp. 262 — 263, 268.

107



A więc w 1908 r. —  powtórzenie tego, co było napisane w r. 1710, 
w roku zaś 1947 powtórzenie tego, co było napisane w r. 1908 — 
cały „postęp“ polega na zmianie berkelejowskich „kolekcji idei“ 
na machowskie „kompleksy wrażeń“ i na zmianie tych ostatnich na 
„zmysłowy eksperyment“ i „lingwistyczne konwencje“ ! Wreszcie 
„Philosophy of Science“ ogłasza w 1947 roku artykuł, w którym 
oznajmia się, że „ludzki rozum podobnie jak rozum boski“ jest nie­
zniszczalny, dusza ludzka —  autonomiczna, wola —  wolna itd.84) . 
Idealizm i religia towarzyszą więc sobie tak samo nierozłącznie w r. 
1947, jak i w r. 1908, jak i w r. 1710!

Organ Brytyjskiego Instytutu Filozofii „Philosophy“ publikuje 
w 1946 r. artykuł pod znamiennym tytułem „Epistemologiczne za­
sady filozofii naturalnej“ . W artykule tym autor obwieszcza, na 
wzór wszystkich semantyków, iż błędy i waśnie naukowe są wyni­
kiem „pomieszania pojęć w dziedzinie epistemologii“ ; „fenomeny 
ludzkiej myśli“ ujmuje on analogicznie do „rozmaitych obserwacji“ , 
w duchu typowego machizmu; systemy naukowe tworzą się 
na podstawie „apriorycznych przesłanek epistemologicznych“85) . 
W geometrii, na przykład, mamy do czynienia nie z konkretnymi 
fizycznymi przedmiotami, lecz z idealnymi wyobrażeniami; zasady 
dynamiki Newtona są „czysto dedukcyjnymi konkluzjami“ ; cały sy­
stem „filozofii naturalnej Newtona i ogólnej teorii względności Ein­
steina jest aproksymacją do pewnej idealnej, epistemologicznej, pier­
wotnej (tzn. podstawowej — red.) nauki dynamkii“ ; „relatywis­
tyczna kinematyka opiera się na abstrakcyjnym pojęciu pewnych 
obserwacji, czyli na elementach myślenia (mental monad)“88) itd. 
Koncepcje te są charakterystyczną ilustracją tendencyjnego wyko­
rzystania nauki w celu pozytywistycznego „uzasadnienia“ idealiz­
mu i subiektywizmu, w szczególności w zakresie zagadnień tyczą­
cych się istoty pojęć naukowych, które są tutaj traktowane 'bądź 
to jako aprioryczne idealne pierwiastki, bądź to jako rezultat su­
biektywnych obserwacji, bądź to wreszcie jako formalno-słowne 
kategorie, nie mające żadnego związku z rzeczami materialnym’ 
oraz ich rzeczywistą, przedmiotową treścią. W innym artykule, za­
mieszczonym w „Philosophy“ w 1945 r. a poświęconym „analizie“ po­
znania, to ostatnie traktuje się jako samoistne, jego natura ma być 
„czysto duchowa“ , „rzeczywistością“ zaś poznania są, po pierwsze, 
postrzeżenia (treść wrażeń zmysłowych, formy przestrzenno-czaso- 
we, bezpośrednie dane wrażeń zmysłowych itd.), a po wtóre, elemen-

M) „Philosophy of Science“ , January 1947, Vol. XIV, nr 1. Ceoil H. Miller — 
The Basis Question: Monism or Dualism? p. 12.
, 85) „Philosophy“ , April 1946, Vol. XXI, nr 78, G. Witrow — The Episte­
mological Foundations of Natural Philosophy, pp. 5 — 6, 11.

86) Tamże, pp. 12 — 22.

108



ty „konceptualne“ . Te ostatnie zaś są „pojęciami, które są przede 
wszystkim1 abstrakcją przedmiotu, danego nam w postrzeżeniach“ 87). 
A „przedmiot, dany w postrzeżeniach“ jest to właśnie kompleks sa­
mych postrzeżeń. A więc, znów słyszymy znany refren machistow- 
skiego subiektywizmu, przy czym w tym wypadku nie postarano się 
nawet o wynalezienie nowej uczenie scholastycznej terminologii!

Wspomnijmy w końcu jeszcze o typowym i charakterystycznym 
dla irracjonalistycznych tendencji filozofii burżuazyjnej artykule 
„The Philosophical Review“ z 1946 r„ pod tytułem „Myślenie bez 
rozumu“ (Meaning without mind) 88) , w którym autor otwarcie gło­
si hasło zamiany myślenia naukowego na „symbole czystych słów“ . 
Po pierwsze, zgodnie z duchem semantyki unicestwiono tu wszelką 
realną treść, powtóre zaś, te puste i wyzute z treści słowa mają jesz­
cze ulec zamianie na jakieś jeszcze „bardziej“ formalne i wyzute 
z treści symbole. Nasuwa się pytanie: gdzież granica formalizacji 
i „rozwoju“ jałowości we współczesnej filozofii i gnoseologii burżua­
zyjnej? Czyż nie należałoby stworzyć „nowego systemu filozoficzne­
go“ , u którego podstaw ległyby „symbole czystych symboli“ , a na­
stępnie „symbole symboli czystych symboli“ itd.

Oto szczyt współczesnej filozofii burżuazyjnej, oto jej „ostatnie“ 
słowo, jej „dorobek naukowy“ z okresu ostatnich lat!

„Izwiestia Akademii Nauk ZSRR“,
Seria istorii i filosofii , T. V, Nr 5,191/8.

Przekład
Eugeniusza Kuszki

87) „Philosophy“ , November 1945, Voi. XX, nr 77, F. Hullett
Nature of Knowledge, PP- 227 1Q.fi V 1  TV „

*») „The Philosophical Review , N<ovemter I946, Vol. LV, nr 6,
bergei — Meaning without Mind, PP- 676 679.

The Essential 
A. Rams-

109



H. Naan

Współczesny idealizm »fizyczny» 
m USA i Anglii uj służbie

religianctina i reakcji
Ideolodzy angielsko-amerykańskiej reakcji stają się w swych na­

paściach na materializm dialektyczny coraz bardziej agresywni, 
usiłując podważyć uzasadnione naukowo przez filozofię marksi­
stowską przekonanie ludzi pracy, że zwycięstwo socjalizmu jest 
możliwe i nieuniknione.

Wśród rozmaitych rodzajów oręża filozoficznego, którym posłu­
guje się reakcja burżuazyjna, niepoślednią rolę odgrywa współcze­
sny idealizm fizyczny.

Przed 40 laty w swej znakomitej książce „Materializm a empirio­
krytycyzm“ W. I. Lenin zdemaskował idealizm w fizyce, osłaniający 
się szyldem „filozofii nauk przyrodniczych XX wieku“ . Lenin wy­
kazał, że kierunek ten bądź przeczy istnieniu obiektywnej rzeczywi­
stości danej nam we wrażeniach zmysłowych i odzwierciedlanej 
przez teorie naukowe, bądź powątpiewa o istnieniu takiej rzeczy­
wistości.

W ciągu minionego 40-lecia idealizm fizyczny zmieniał naturalnie 
niejednokrotnie swą postać, przystosowując się do rozwoju fizyki 
i oblekając swe zbutwiałe idealistyczne tezy w „nową“ szatę słow­
ną; lecz istota jego odsłonięta przez Lenina nie uległa po dziś dzień 
zmianie. Szereg znanych burżuazyjnych fizyków - teoretyków, ta­
kich jak zmarli niedawno Eddington i Jeans, następnie Jordan, 
Whittaker, Milne i in., zaopatruje swe prace specjalne w idealistycz­
ne wnioski. Wnioski te przy tym nie stanowią po prostu jakiegoś 
zewnętrznego dodatku do prac z dziedziny fizyki; same prace bo­



wiem noszą częstokroć jaskrawe piętno idealistycznej metodologii, 
która wpływa na strukturę i na cały charakter badań naukowych. 
Do „Międzynarodowej serii monografii fizycznych“ weszła np. książ­
ka profesora Milne‘a „Względność, grawitacja i struktura świa­
ta“ !), mająca na pozór wszelkie znamiona solidnego dzieła nauko­
wego : jest ona zaopatrzona obficie w rachunki i dowody matema­
tyczne, zawiera fotografie mgławic i ich widm itd. Cóż się jednak 
za tym wszystkim kryje? Mottem książki Milne‘a jest werset z „Ge­
nesis“ : „Na początku stworzył Bóg niebo i ziemię“ . Cała zaś pra­
ca stanowi w istocie rzeczy próbę udowodnienia „prawdziwości“ 
tego kleszego wymysłu w oparciu o dane fizyki współczesnej. Milne 
„oblicza“ nawet, że wszechświat został stworzony dwa miliardy lat 
temu* 2) .

Idealizm w fizyce propaguje też szereg filozofów burżuazyjnych, 
którzy wyspecjalizowali się w idealistycznej interpretacji fizyki 
i matematyki (Frank, Lenzen, Carnap, Russell i in.).

Rzecz charakterystyczna, że powoływanie się na odkrycia fizyki no­
woczesnej uchodzić poczęło ostatnio za swoistą „oznakę dobrego 
tonu“ nawet wśród tych filozofów i socjologów burżuazyjnych, któ­
rzy nic zgoła nie mają wspólnego z naukami przyrodniczymi. I nic 
w tym dziwnego: wielka jest pokusa wzmocnienia chwiejnych po­
zycji idealizmu autorytetem „samej nauki“ . Bezceremonialne wy­
korzystywanie zdobyczy nauki dla własnych celów uprawiane na 
wielką skalę przez ideologów burżuazyjnych jest zjawiskiem, z któ­
rym nie wolno się nie liczyć w walce z reprezentowaną przez nich 
ideologią. Bardzo istotna bowiem część argumentacji neorealistów, 
pragmatystów, personalistów sprowadza się do idealizmu fizycz­
nego.

I niezbyt to już ważne w gruncie rzeczy, kto spośród ludzi pro­
pagujących idealizm fizyczny jako rzekomą „filozofię nauk przy­
rodniczych XX wieku“ wikła się, że tak powiemy, uczciwie w fał­
sze i błędy tego kierunku, kto jest zaś świadomym fałszerzem 
nauki. Ważna jest przede wszystkim rola, jaką obiektywnie od­
grywa idealizm fizyczny w rozpętanej obecnie nagonce ideologii re­
akcyjnej na światopogląd postępowy.

Jeszcze trzy dziesiątki lat temu pisał Lenin, że w społeczeństwie 
kapitalistycznym burżuazja zawsze może pozyskać czy też nająć dla 
obrony wszelkich dogodnych sobie poglądów dowolną ilość pisarzy, 
profesorów itd. Bywają wszakże i prostaczkowie, którzy bronią 
poglądów panujących w środowisku burżuazyjnym jedynie z braku 
rozeznania lub ze ślepego przyzwyczajenia. Różnicę między tymi 
obiema kategoriami obrońców burżuazji uważa Lenin za nieistotną.

1) E. A. Milne —■ Relativity, Gravitation and World-Structure, Oxford 1935.
2) -Op. cit., p. 75—76.

111



W polityce nie to jest najważniejsze —  pisze Lenin — kto bez­
pośrednio głosi takie czy inne poglądy. Sedno rzeczy tkwi w tym, 
komu przynoszą korzyść te poglądy“3).

Zasadniczym celem niniejszego artykułu jest właśnie wyjaśnienie 
zagadnienia, komu przynoszą korzyść, komu służą poglądy gło­
szone przez przyrodoznawstwo burżuazyjne i burżuazyjną filozofię 
przyrodoznawstwa, w szczególności zaś wyjaśnienie tego zagad­
nienia na przykładzie idealizmu fizycznego.

Idealizm fizyczny ma też oczywiście pewien podkład gnoseolo- 
giczny. Chodzi o to, że, jak pisał Engels, „poznanie ludzkie posu­
wa się naprzód po bardzo zawiklanej krzywej“ . Formą rozwoju 
nauk przyrodniczych —  pisał dalej Engels — jest hipoteza. „Wiel­
ka ilość i kolejne triumfy wypierających się nawzajem hipotez 
z łatwością skłaniają przyrodników, którym brak jest  ̂przygoto­
wania logicznego i dialektycznego, do myśli, że nie jesteśmy w sta­
nie poznać istoty rzeczy...“4).

W przypadku idealizmu fizycznego tę stronę zagadnienia oświet­
lił bardzo gruntownie Lenin. Wykazał on, że podstawową, zasadni­
czą cechę wszystkich form idealizmu fizycznego stanowi niezrozu­
mienie dialektycznego stosunku między prawdą względną i abso­
lutną. „Wszystkie dawne prawdy fizyki łącznie z tymi, które uzna­
wane były za bezsporne i niewzruszone, okazują się prawdami 
względnymi, a więc żadnej prawdy obiektywnej, niezależnej od 
ludzkości być nie może. Tak rozumuje nie tylko caiy machizm, ale 
w ogóle cały idealizm „fizyczny“ — pisał Lenin5).

Ulubioną areną popisu idealizmu fizycznego są skomplikowane, 
trudne zagadnienia fizyki. Chodzi tu np. o pewne zagadnienia ogól­
nej teorii względności, przy której pomocy usiłowali Eddington i in. 
zbudować rozmaite modele skończonego wszechświata. Przy szcze­
gółowej analizie tych modeli trudno byłoby nie uciec się do „języka 
technicznego“ : analizy taka musiałaby więc być przeznaczona jedy­
nie dla czytelnika dotrze obznajomionego z fizyką.

Zarazem jednak przedstawiciele idealizmu fizycznego usiłują na 
każdym kroku wywołać zamęt w umyśle czytelnika przez mniej lub 
bardziej zręczne sofistyczne wypaczenie sensu najprostszych prawd 
fizyki. Przytoczone niżej przykłady stosowanych przez nich argu­
mentów należą głównie do tej drugiej kategorii.

Tak np. Eddington nader często zstępuje w swych pracach 
z wyżyn analizy tensorowej i innych specjalnych działów wyższej 
matematyki, dostępnych jedynie wąskiemu kręgowi specjalistów, 
ku jakimś wręcz anegdotycznym porównaniom. Kalambur, dow-

a) w. Lenin — Dzieła, wyd. nos., T. XVI, str. 358.
4) F. Engels — Dialekty ka przyrody, Gospdiitizdat 1948, str. 193.
5) w. Lenin — Dzieła, IV wyd. ros., T. XIV, str. 295.

112



cip, anegdota, powierzchowna analogia stanowią bardzo istotną 
i nieodłączną część argumentacji współczesnej burżuazyjnej filozo­
fii nauk przyrodniczych, jak zresztą całej w ogóle współczesnej fi­
lozofii burżuazyjnej.

Dla osłony ubóstwa swej argumentacji i stworzenia pozorów 
prawomocności swoich logicznych salto mortale wykoncypował 
Eddington całą swoistą „teorię“ zasadniczo innego podejścia „czło­
wieka nauki“ i „człowieka z ulicy“ do problemów naukowych i prak­
tycznych. Sens tej „teorii“ jest następujący: To, co „człowieko­
wi z ulicy“ wydaje się proste, w rzeczywistości w oczach „człowie­
ka nauki“ jest rzeczą bardzo skomplikowaną. Uzasadnienie tej „te­
orii“ ma typowy dla stylu wywodów Eddingtona i jego współbojowm- 
ków charakter anegdotyczny. Przypuśćmy, rozważa Eddington, 
że „człowiek z ulicy“ , i „człowiek nauki“ mają przekroczyć próg 
domu. „Człowiek z ulicy“ bez namysłu zbliża się do progu i prze­
kracza go. Przed „człowiekiem nauki“ natomiast wyrasta tu nie­
zwykle skomplikowany problem. Wie on, że próg, biorąc wraz 
z domem udział w obrocie ziemi dookoła słońca, mknie poprzez 
przestrzeń z ogromną szybkością. Wystarczy spóźnienie o ułamek se­
kundy —  i oto próg, który przekroczyć miał „człowiek nauki“ , 
odsunął się odeń o kilka mil. Są zresztą i inne powody, dla których 
nie łatwo jest, jak się okazuje, stanąć na progu. Materiał, z któ­
rego jest próg zrobiony, składa się z cząsteczek chemicznych, a więc 
ostatecznie z jąder atomowych i obracających się dokoła nich z nie­
zwykłą prędkością elektronów. Łatwiej jest stanąć na roju podraż­
nionych pszczół niż na progu albo na podłodze poza nim. Stąd wnio­
sek: łatwiej wielbłądowi przecisnąć się przez ucho igielne niż „czło­
wiekowi nauki“ wejść do pokoju, tj. wykonać rzecz najłatwiejszą 
z punktu widzenia praktycznego życia codziennego.

I jeśli utwory Eddingtona czy Jeansa cieszą się popularnością 
w środowiskach inteligenckich świata anglosaskiego, to dzieje się 
tak, oczywista, nie z powodu piętrzących się na ich stronicach 
rusztowań bardzo mało komu dostępnych formuł i dowodów mate­
matycznych, lecz właśnie z powodu tych „lekkich“ i „wytwor­
nych“ dygresji filozoficznych. Istna powódź podobnej idealistycz­
nej literatury zalewa rynek księgarski takich krajów jak USA 
i Anglia. Obfitość prac przedstawicieli idealizmu fizycznego świad- 
czv nie o postępie nauki zagranicznej, lecz o coraz bardziej pogłę­
biającym się jej kryzysie ideologicznym, o tym, że współczesna 
nauka burżuazyjna gnije na pniu, że choć dokonuje ona jeszcze 
i obecnie cennych odkryć, to jednak coraz więcej miejsca w niej zaj­
mują poronione płody i odpadki ideologiczne godne wyrzucenia na 
śmietnik. Za pośrednictwem tej literatury przeciętny inteligent 
świata kapitalistycznego żapoznaje się ze „światopoglądem współ­
czesnej fizyki“ burżuazyjnej. Jeśli nawet założymy, że z ogólnej

Nowo Drogi — 0. 113



ilości idealistycznych wymysłów zapełniających karty takich ksią­
żek przeciętny czytelnik w krajach kapitalistycznych odrzuca 9ri0, 
to jednak przynajmniej dziesiąta część pozostaje przecież w jego 
umyśle i służy celom, do których są przeznaczone: podważa wpływ 
światopoglądu materialistycznego, o co też właściwie chodzi klasom 
panującym.

Dlatego też postąpilibyśmy zupełnie błędnie reagując pogardliwym 
machnięciem ręki na „wulgarne“ argumenty współczesnej burżuazyj- 
nej „filozofii nauki“ jako na niegodne uwagi curiosa i poprzestając 
tylko na demaskowaniu jakichś całkiem „skomplikowanych“ kon­
strukcji mogących spowodować zamęt w głowie nawet posiadającego 
odpowiednie przygotowanie czytelnika. Już w swej pracy „Eko­
nomiczna treść narodnictwa“ pisał Lenin, że marksista uwa­
żać musi za miarę powodzenia swych dążeń stopień rozpowszechnie­
nia „ideałów“ w określonej klasie społecznej6). Teza ta jest jednym 
z przejawów zasady partyjności w filozofii. Ma się rozumieć, że mu- 
tatis mutandis stosuje się ona również i do obozu przeciwnego. Dla 
burżuazji obiektywnie ważny jest nie tyle, powiedzmy, stopień opra­
cowania tej lub innej idealistycznej koncepcji, nie tyle „solidność“ 
jej argumentacji, ile wielkość jej sukcesu, nasilenie jej rozkłado­
wego wpływu na inteligencję i masy pracujące. Ideologia bur- 
żuazyjna akceptuje w zupełności każdą choćby najwulgamiejszą so­
fistykę, jeśli tylko służy ona dobrze celowi ogłupiania mas, zaćmie­
wania ich świadomości.

Rozpatrzmy pewne charakterystyczne cechy współczesnego an- 
gielsko-amerykańskiego idealizmu w fizyce. 1

1. Usiłowania podważenia tezy o materialnośei świata

Całemu przyrodoznawstwu, całej ludzkości właściwe jest nieza­
chwiane przekonanie, że otaczający nas świat materialny istnieje 
niezależnie od naszej świadomości. W zupełnej zgodzie z tym 
żywiołowym przekonaniem całego przyrodoznawstwa (i całej ludz­
kości) marksistowski materializm filozoficzny świadomie wychodzi 
z założenia, że świat jest z natury swej materialny, że „rozwija się 
on zgodnie z prawami ruchu materii i żaden „duch świata“ nie jest 
mu potrzebny“ (Stalin).

Przeróżni „pogromcy“ materializmu nie przeczą, że takie jest 
istotne przekonanie wszystkich przyrodników i w ogóle wszyst­
kich ludzi. Już biskup Berkeley użalał się, że ten nienawistny ide- 
listom „przesąd“ —  mianowicie przekonanie, że materia rzeczy­
wiście istnieje — „zakorzenił się tak głęboko“ . Jeden z najnow­
szych obrońców idealizmu subiektywnego, A.yer, już na pierwszej

#) W . Len in  —  D zieła, IV  w yd . ros., T . I, str. 370— 371.

114



stronicy swej książki „Podstawy wiedzy empirycznej“ przyznaje, że 
„zazwyczaj nie przychodzi nam wcale na myśl, jakoby istniała ja­
kakolwiek konieczność usprawiedliwienia naszej wiary w istnienie 
rzeczy materialnych“ 7). Inny idealista, Werkmeister, pisze: „Fi­
lozof kupujący nową książkę, botanik klasyfikujący zioła i drzewa, 
bakteriolog, który dopiero co odkrył bakterie tyfusu, chemik, fi­
zyk, astronom —  wierzą wszyscy, że mają do czynienia z „ze­
wnętrznymi“ przedmiotami w świecie „zewnętrznym“ . Ich wiara 
w realność tego świata jest równie niewzruszona jak wiara poszu­
kiwacza kruszców szlachetnych, który bada góry w celu odkrycia 
w nich złota, jak wiara bezrobotnego, któremu głód zagląda 
w oczy“8). Powszechność przekonania o materialności świata 
stwierdza się więc zazwyczaj na pierwszych stronicach dzieł ideali­
stów, po czym następuje sto, dwieście, pięćset stronic zręcznej (lub 
niezręcznej) sofistyki „obalającej“ ten „naiwny realizm“ nauk 
przyrodniczych. Stosuje się więc, innymi słowy, stary wypróbo­
wany chwyt: wiadomo, że jakaś najzupełniej bezsensowna teza, 
która, jeśliby ją sformułowano w kilku wierszach, nie byłaby 
w stanie omamić nawet dziecka, zdoła jednak omamić wielu, skoro 
jej się poświęciło cały foliał.

Jakimiż więc argumentami posługują się współcześni adepci ide­
alizmu, m. in. adepci idealizmu fizycznego w walce z materializmem 
dialektycznym? Poczesne miejsce między tymi argumentami zajmu­
ją takie, przy których pomocy już od setek, jeśli nie tysięcy lat, 
walczą idealiści z materializmem: a więc kij zanurzony częściowo 
w wodzie wygląda, jakby był złamany, moneta okrągła, gdy się na 
nią patrzy pod pewnym kątem, wydaje się nie okrągła lecz eliptycz­
na, cukier wydaje się pewnym chorym gorzki itd. Stąd wniosek: 
nasze zmysły oszukują nas, nie wiemy, jaki jest świat w rzeczywi­
stości, nie doznajemy niczego poza wewnętrzną treścią naszych 
wrażeń zmysłowych (czy też według modnej terminologii angielsko- 
amerykańskich idealistów — poza „danymi zmysłowymi“ , sense - 
data); materia zaś jest to jedynie „wygodny“ „symbol“ . Zarazem 
jednak dla przydania wagi swej argumentacji powołują się współ­
cześni wrogowie materializmu na fizykę nowoczesną — teorię 
względności i mechanikę kwantów, które mają jakoby potwierdzać 
prawdziwość bzdur idealistycznych. Ten ostatni właśnie rodzaj 
argumentów charakterystyczny jest dla idealizmu fizycznego jako 
odmiany czy odcienia idealizmu filozoficznego w ogóle.

Rozpatrzmy pewne typowe sofizmaty współczesnego idealizmu fi­
zycznego.

7) A J Ayer — The Foundations of Empirical Knowledge, London 1940, p 1.
8) W H Werkmeister — Philosophy of Science, New York — London 1940,

p. 77.

115



Znany filozof reakcyjny, neorealista, i idealista fizyczny, Bert­
rand Russell, w swej „Historii filozofii zachodniej“ , w rozdziale po­
święconym wykładowi własnych poglądów filozoficznych twier­
dzi, że teoria względności zastępuje cząstki materii przez serie 
zdarzeń. „Seria zdarzeń zastępująca cząstkę —  pisze Russell — od­
znacza się pewnymi ważnymi właściwościami fizycznymi i dlatego 
przykuwa do siebie naszą uwagę; nie jest ona jednakowoż w więk­
szym stopniu substancjalna niż jakakolwiek inna, dowolnie przez 
nas obrana seria zdarzeń. Tak więc „materia“ nie jest częścią pier­
wotnego materiału świata, lecz po prostu dogodną metodą grupo­
wania zdarzeń w pakiety“ . „Sądzę — ciągnie Russell — że zarówno 
duch jak i materia są to jedynie dogodne sposoby zgrupowania zda­
rzeń“ 11). Znana piosenka! Jej podstawowym motywem jest usi­
łowanie „obalenia“ niewzruszonej tezy, że materia jest obiektywną 
rzeczywistością, i podsunięcia na jej miejsce tezy idealistycznej, 
że pojęcie materii nie odnosi się do niczego istniejącego na zewnątrz 
nas, lecz wprowadzone zostało wyłącznie ze względu na wygodę.

Już od dwu dziesiątków lat broni Russell tej bezsensownej tezy. 
W „Analizie materii“ (r. 1927) jej subiektywno - idealistyczna 
istota występuje na jaw jeszcze jaskrawiej. „Elektrony i proto­
ny — oświadcza Russell w tej książce — nie stanowią materiału 
(stuff), z którego zbudowany jest świat fizyczny; są to skompli­
kowane struktury logiczne, złożone ze zdarzeń.

Co się zaś tyczy zagadnienia, czym są zdarzenia tworzące świat 
fizyczny, to są to w pierwszym rzędzie postrzeżenia (percepts) i to, 
co może być utworzone z postrzeżeń“ 9 10).

Tak więc, zdaniem Russella, materiałem, z którego zbudowany 
jest świat, są zdarzenia, zdarzenia zaś są to postrzeżenia; otaczający 
mnie świat —  to seria, pakiet czy grupa moich postrzeżeń. Od po­
glądów Berkeleya czy Macha różni się ta nowa teoria jedynie ter­
minologią. I ta właśnie idealistyczna bzdura ma jakoby znajdować 
potwierdzenie w teorii względności!

Powołując się na teorię względności ma Russell widocznie na 
względzie okoliczność następującą: ruch cząstki materialnej opi­
suje w języku teorii względności tzw. linia światowa, tj.  ̂pewien 
zbiór tzw. punktów zdarzeniowych, punkty zdarzeniowe zaś są od­
powiednikami zdarzeń. W pojęciach tych jednak nie ma śladu ja­
kiejkolwiek mistyki.

Aby wyznaczyć położenie punktu w przestrzeni trzeba podać 
trzy liczby — współrzędne punktu. Położenie żarówki wiszącej pod 
sufitem w naszym pokoju można wyznaczyć np. przez podanie jej

9) B. Russell — History of Western Philosaphy, London 1946, p. 860—861.
w) B. Russell — Analysis of Matter, London 1927, p. 386.

116



odległości od podłogi, od tylnej i od jednej z bocznych ścian poko­
ju. Żeby scharakteryzować zdarzenie, tj. zmianę zachodzącą 
w świecie materialnym, nie wystarczy odpowiedzieć na pytanie 
„gdzie?“ , należy jeszcze nadto odpowiedzieć na pytanie „kiedy?“ 
Dołącza się więc czwarta liczba wyznaczająca czas. Minkowski, je­
den z twórców teorii względności, zaproponował, by tę czwartą 
liczbę wyznaczającą czas rozpatrywano jaką czwartą współrzędną 
w pewnym konwencjonalnym, formalnym „świecie“ („świat Min- 
kowskiego“ ). Błyśnięcie włączonej na chwilę do obwodu prądu ża­
rówki opisane więc zostaje w tym formalnym „świecie“ przez poda­
nie czterech liczb, czyli wyznaczenie „punktu zdarzeniowego“ , po­
dobnie jak położenie żarówki w zwykłej, rzeczywistej, trójwymiaro­
wej przestrzeni opisane zostaje przez podanie trzech liczb. Innymi 
sł0Wy _  punkt zdarzeniowy to zwykły punkt realnej trójwymiaro­
wej przestrzeni rozpatrywany w pewnym ściśle określonym mo­
mencie czasu. Twierdzenie, że teoria względności zastępuje cząstkę 
serią zdarzeń, ma nie więcej sensu niż twierdzenie, że geometria 
zastępuje ją serią punktów lub że medycyna zastępuje człowieka, 
realną istotę z krwi i kości, słówkiem „pacjent“ .

Równie nieuzasadnione jest twierdzenie, że zdarzenie jest to po­
strzeżenie albo że „duch“ to też sposób grupowania zdarzeń. 
Zdarzeniami teoria względności nazywa wyłącznie realne zmiany 
w realnym, materialnym świecie. Nie ma w niej żadnej choćby naj­
drobniejszej wzmianki o jakichkolwiek innych („duchowych“ ) zda­
rzeniach. Russellowi wolno, rzecz jasna, nazywać „zdarzeniem“ 
wszystko, co mu się tak nazywać podoba, np. urojone zjawienie się 
fauna przed oknem salonu, z teorią względności nie ma to jednak 
nic wspólnego. Ponieważ brak jest podstaw do podejrzenia, że Russel 
mógłby o tym wszystkim nie wiedzieć — musimy uznać go za świa­
domego fałszerza nauki, który w celu unicestwienia nienawistnego 
mu materializmu dopuszcza się, operując słówkiem „zdarzenie“ 
w sposób wyżej wskazany, najcyniczniejszego szalbierstwa.

Na inny tego rodzaju argument przeciw istnieniu materii powołu­
je się wielu idealistów — od niejakiego kanonika Streetera, jaw­
nie domagającego się „nowego stosunku między nauką a religią“ , 
do Russella, powszechnie uznanego „luminarza“ współczesnej filo­
zofii burżuazyjnej. Oto tok ich rozumowania: Dla „myślenia po­
tocznego“ atrakcyjność teorii głoszącej, że materia jest „rzeczy­
wistością pierwszą“, związana jest z wyobrażeniem o sztywności 
materii (tj. z wyobrażeniem o nieprzenikliwości atomów, które pa­
nowało w XIX w.). Ponieważ jednak okazało się, że elektron wcale 
nie jest „sztywną korpuskułą“ , to nie należy wyobrażać sobie, że 
materia jest' „bardziej rzeczywista“ niż „to, co niewidzialne, np. 
życie lub myśl“ . W tym wypadku więc idealiści, występując przeciw 
żywiołowemu przekonaniu sławetnego „człowieka z ulicy“ o material-

117



ności świata, starają się wmówić mu, że przekonanie to jest wyni­
kiem pewnego psychologicznego nieporozumienia.

W istocie rzeczy jest to powtórzenie dawnych, zdemaskowanych 
jeszcze przez Lenina błędów idealizmu fizycznego, polegających na 
pomyleniu filozoficznego i fizycznego pojęcia materii. Materializm 
filozoficzny nie jest związany z uznaniem takich własności materii 
jak sztywność. „Jedyna „własność“ materii, z której uznaniem 
związany jest materializm filozoficzny — mówi Lenin —- polega na 
tym, że jest ona obiektywną rzeczywistością, że istnieje poza naszą 
świadomością“ 11). Tej „własności“ materii nie mogą podać 
w wątpliwość żadne odkrycia fizyki.

Na tym samym pomieszaniu zagadnienia filozoficznego z zagadnie­
niem z dziedziny fizyki opiera się też idealistyczna argumenta­
cja Jeansa. Jest to nota bene rzeczą charakterystyczną, że w swej 
mowie pt. „Nowy obraz świata w fizyce współczesnej“ * 12), utrzy­
manej w duchu najzupełniej idealistycznym, stwierdził Jeans 
jednakowoż, że nie może zaakceptować bez zastrzeżeń „fantazyj­
nych“ , jak się wyraził, twierdzeń „publicystyki naukowej“ , że ma­
terializm jest już nieboszczykiem czy też że materia nie istnieje. 
„Sytuacja jest raczej tego rodzaju —  oświadczył w swej mowie 
Jeans — że w świetle nowozdobytej przez nas wiedzy, zarówno 
materializm jak i materia powinny zostać na nowo zdefiniowane 
( to be redefined)“ . Nieomal dosłownie powtarza Jeans tę myśl 
w książce „Fizyka i filozofia“ (r. 1942). Jeans nie może nie liczyć 
się z tak nieprzyjemną dla idealistów „żywotnością“ przyrodo- 
znawczego żywiołowego materializmu przyrodników i rozumie, że 
metodami „publicystyki naukowej“ poradzić sobie z nim nie można. 
Lecz i własna argumentacja Jeansa przeciw istnieniu materii, wy­
pełniająca całe nieomal jego przemówienie, nie bardzo się różni od 
owych „fantazyjnych twierdzeń publicystyki naukowej“ , które 
sam tak ostro skrytykował.

Wyobrażenia o istnieniu materii, zdaniem Jeansa, zadowalały 
fizyków do niejakiego czasu, dziś jednak, jak się okazuje, rzecz mą 
się inaczej: „Materia daje nam prymitywny i łatwo zrozumiały ale 
nieprawdziwy obraz rzeczywistości będącej podłożem zjawisk fizy­
cznych“ . Przytoczona tu teza najściślej związana jest w poglądach 
Jeansa z tezą, że charakter tego obrazu przyrody, jaki rysuje nam 
fizyka nowoczesna, jest w istocie rzeczy matematyczny: „Wszyst­
kie konkretne szczegóły obrazu: jabłka, gruszki i banany, eter, ato­
my i elektrony są to jedynie draperie, które zarzucamy na nasze sym­
bole matematyczne — należą one nie do natury, lecz do tych ale-

0 ) W. Lenin — Dziela, IV wyd. ros., T. XIV, stir. 247.
i-) J. H. Jeans — The New World Picture of Modern Physics, „Nature”, 

Vol. CXXXIV, p. 356 ff.

118



gorii (parables), przy pomocy których usiłujemy uczynić na­
turę zrozumiałą... W fizyce Bóg stwarza matematykę, a ludzie ca­
łą resztę“ .

Tak więc materia „znika“ , pozostają tylko równania, jak ironicz­
nie pisał Lenin 40 lat temu. Z tym zjawiskiem charakterystycznym 
nie tylko dla Jeansa, lecz dla całego w ogóle współczesnego idealiz­
mu fizycznego, zetkniemy się jeszcze w rozdziale następnym. Tu 
wystarczy uwaga, że to, co powiedział 40 lat temu Lenin, zacho­
wuje do dziś swoją całkowitą ważność. Lenin wyjaśnił w_ sposób ma­
terialisty czny fakt rzekomego zniknięcia materii. „Materia znika“ 
to znaczy, że znika ta granica, do której znaliśmy dotychczas ma­
terię: nasze poznanie sięgnęło głębiej; znikają takie własności ma­
terii, które wydawały się dawniej absolutnymi, niezmiennymi, pier­
wotnymi... a które teraz okazują się względne, związane tylko z pew­
nymi stanami materii“ 13).

Od czasu, gdy napisane zostały te genialne słowa Lenina, zyska­
liśmy o wiele głębszą wiedzę o materii. Pogłębienie naszej wiedzy 
o materii wyraziło się w Szczególności w zdaniu sobie sprawy 
z faktu, że materia ma własności falowe. A ten właśnie fakt wstrząs­
nął tak’ bardzo umysłem Jeansa.

Okazało się np., że w pewnych warunkach elektron „zachowuje 
sie“ iak korpuskuła, w innych zaś — jak fala. Elektron dał się po­
znać‘ fizykom jako dialektyczna jedność wyłączających się wza.]em 
przeciwieństw. Lecz fizycy, którzy, jak Jeans, zwykli myśleć me­
tafizycznie ujęli zagadnienie w sposob następujący: która z obu 
interpretacji — falowa czy też korpuskularna —  jest słuszna, która 
z iś ’ fałszywa’  Jeans w szczególności doszedł do wniosku, ze inter­
pretacja falowa („alegoria falowa“ ) bardziej się nadaje do przy- 
iecia przez fizykę współczesną mz „alegoria korpuskularna“ . 
Tiił takie jednostronne rozdmuchiwanie jednej strony zjawiska, 
absolutyzowanie jej i odrywanie od podłoża materialnego prowadzą, 
iik  wiadomo do idealizmu. Tak się tez właśnie stało w wypadku 
Jeansa Wiążąc z materią to pojęcie, które zwykliśmy z nią wią­
zać nd dawna - -  mianowicie pojęcie zbioru cząstek — Jeans drugi 
(falowy) niezwykły dla nas przejaw istnienia materii uznał za cos 
niematerialnego. Traktuje on fale jako cos najzupełniej subiektyw­

ni' • faie niedoskonałości naszej wiedzy“ . Są to te właśnie 
S r y  o mówił podczas dyskusji filozoficznej A A żda-
now przedstawienie materii jedynie jako pewnego zbioru fal (przy 
Z Z '  lLy< w istocie rzeczy mistycznych). „Kantowskie łamańce 
współczesnych burżuazyjnych fizyków atomowych doprowadzają 
kh do wniosków o istnieniu „wolności woli“ elektronu, do prób

n) W. Lenin -  Dzieła, IV wyd. ros, T. XIV, sir. 247.

IIP



przedstawienia materii jedynie jako pewnego zbioru fal i do innych 
tego rodzaju bzdur“ 14) —  mówił A. A. Żdanow.

Z niezwykłą łatwością podnosi Jeans do godności podstawowej 
tezy nowej fizyki taką perłę subiektywnego idealizmu: „przyroda, 
którą badamy, składa się nie tyle z tego, co postrzegamy, ile z na­
szych postrzeżeń“ .

Wysunąwszy swą absurdalną „tezę podstawową“ Jeans, co 
prawda, opamiętuje się natychmiast i wskazuje na „zasadnicze 
trudności wszelkiego idealizmu“ . Jeśli przyroda, którą badamy, 
składa się w tak znacznej mierze z naszych własnych postrzeżeń umy­
słowych, to czemu nasze umysły konstruują wszystkie jedną i tę 
samą przyrodę? Krótko mówiąc —  czemu widzimy wszyscy jedno 
i to .samo słońce, księżyc, gwiazdy? Nie mogąc sobie poradzić z tą 
trudnością Jeans skłonny jest dopatrzeć się sposobu wyjścia z po­
wstałej w ten sposób sytuacji (sposobu zresztą „wielce hipotetycz­
nego“ ) w zastąpieniu atomistyki przez „to co generał Smuts nazwał­
by holizmem“ . Ależ takie „wyjście“ z sytuacji gorsze jest niż ślepa 
uliczka!

Sławetny „holizm“ („filozofia całkowitości“ ) jest to wyjątkowo 
mętna teoryjka idealistyczna, której celem jest uzasadnienie rasi­
stowskich, imperialistycznych, faszystowskich bredni głoszonych 
przez filozofa plantatorów południowo - afrykańskich, Smutsa. We­
dług doktryny tego tysiącznego pierwszego 1 „izmu“ reakcyjnej fi­
lozofii idealistycznej pewna tajemnicza całkowitość stanowi istotę 
bytu. Najdokładniejsze badanie tej filozofii nie pozwala na odnale­
zienie w niej najdrobniejszej choćby wskazówki co do sposobu, 
w który mógłby idealizm pokonać swe wewnętrzne trudności. Żąda­
nie zaś, abyśmy zrezygnowali z atomistyki, jest po prostu złośliwą 
kpiną z kolosalnych osiągnięć współczesnej fizyki atomowej.

Warto tu wspomnieć, że historia walki idealistów z atomistyką 
materialistyczną liczy już ponad dwa tysiące lat. Idealiści — od 
Platona po Macha — usiłowali bezskutecznie obalić teorię atomi- 
styczną, nie kierując się przy tym bynajmniej interesami nauki. 
Profesor uniwersytetu w Cambridge, Dampier, autor popularnej 
w Anglii i Ameryce książki „Historia nauki“ , mimo nieprzyjaźni, jaką 
żywi dla materialistów, oświadcza w tej książce, że „teoria atomi- 
styczna Demokryta bliższa jest poglądom współczesnym niż syste- 
maty, poprzedzające, ją czy też późniejsze, i faktycznie jej zdławienie 
przez nieprzejednaną krytykę Platona i Arystotelesa musi być 
z punktu widzenia nauki uznane za nieszczęście. Platonizmowi w roz­
maitych jego postaciach sądzone było reprezentować rhyśł grecką 
w ciągu wieków następnych —  fakt ten był jedną z przyczyn znik­
nięcia myśli naukowej na przeciąg lat tysiąca z oblicza ziemi. Pla­

14) „Woprosy fiłosofii”, 1947, nr 1, str. 271.

120



ton był wielkim filozofem — pisze Dampier — lecz w historii nauki 
eksperymentalnej musimy uznać go za istną klęskę (disaster)“ 15).

W czasach nowych atomistykę materialistyczną zwalczali ma- 
chiści i inni idealiści fizyczni. Gigantyczne osiągnięcia fizyki ato­
mowej zmusiły jednak współczesną generację uczniów Macha (tzw. 
naukowy czyli logiczny empiryzm) do wyznania przez usta Filipa 
Franka, że opozycja ich mistrza w stosunku do teorii atomowej 
była „błędem“ .

„Elementy wrażeń zmysłowych“ i inne dawne rekwizyty filozofii 
Macha budzą dziś nazbyt wiele niechęci. Rozpoczęły się poszukiwania 
nowych sposobów zwalczania „jednostronności“ materializmu 
i idealizmu (tj. sposobów walki z materializmem w praktyce, z idea­
lizmem zaś — tylko w deklaracjach słownych).

„Kierunek neopozytywistyczny reprezentowany przez Carnapa 
i „Koło Wiedeńskie“ — pisał Filip Frank — zapożycza punkt wyj­
ściowy swej filozofii u Macha, tak ją jednak formułuje, że niemo­
żliwe jest po prostu jej pomylenie z doktrynami idealistycznymi 
i solipsystycznymi. Dla neopozytywizmu zagadnienie istnienia świa­
ta realnego poza naszymi wrażeniami zmysłowymi jest jedynie 
pseudoproblemem. Najpierwotniejszy materiał nauki stanowią nie 
elementy wrażeń zmysłowych i nie ciała, lecz wypowiedzi“ i«).

Tak więc panowie ci uznali podstawowe zagadnienie filozofii za 
„pseudoproblem“ i zdecydowali, że ustrzegli w ten sposób swój 
filozofię przed idealizmem i solipsyzmem.

Empiryzm logiczny skazuje na banicję z „języka nauki“ takie 
pojęcia „metafizyczne“ jak materia i... rozum. „Takie słowa jak „ma­
teria“ i „rozum“ pozostawmy językowi potocznemu, tam bowiem 
jest ich właściwe miejsce“ 17) — pisze w swej najnowszej książce 
„Podstawy fizyki“ Filip Frank. Trzeba przyznać, że ta „filozofia 
bez rozumu“ i fizyka bez materii rzeczywiście odpowiadają sobie 
doskonale.

Co to jest rzecz ? Wielce ̂  reprezentatywny przedstawiciel tego 
kierunku, Rudolf Carnap, który istną powodzią swej pisaniny zale­
wa amerykańskie czasopisma filozoficzne, przytacza dwie możliwe 
odpowiedzi na to pytanie, „odpowiadające mniej więcej stanowisku 
pozytywizmu i realizmu“ (czytaj: idealizmu i materializmu). „Rzecz 
jest kompleksem wrażeń zmysłowych“ i „rzecz jest kompleksem 
atomów“ . Okazuje się, że odpowiedzi te należy jedynie sformułować 
inaczej, a wtedy konflikt między nimi znika; odpowiedź pierwszą, 
jak się okazuje, należało „w sposób nowoczesny“ sformułować tak:

1») W. C. Dampier ■— A History of Science and iits Relations with Philosophy 
and Religion, Cambridge — New York 1944, p. 27—28.

16) Ph. Frank — The Mechanical versus the Mathematical Conception of 
Nature, „Philosophy of Science” 1937, Vol. IV, nr 1, p. 57.

17) -Ph. Frank — Foundations of Physics, Chicago 1946, .p. 76.



„Wszelkie zdanie, w którym występuje nazwa rzeczy, równoważne 
jest klasie zdań, w których nie występuje nazwa rzeczy, lecz nazwy 
danych zmysłowych“ ; drugiej zaś odpowiedzi należy, zdaniem 
Carnapa nadać sformułowanie następujące: „Wszelkie zdanie, 
w którym występuje nazwa rzeczy, równoważne jest zdaniu, w któ­
rym nie występuje nazwa rzeczy, lecz występują współrzędne prze- 
strzenno-czasowe i funkcje fizyczne“ . W wyniku takiej jałowej ka- 
zuistyki znikać ma rzekomo konflikt między materializmem i idea­
lizmem: „Gdy posługujemy się formalnym sposobem wyrażania 
myśli, pseudoproblem „co to jest rzecz“ znika, wraz z nim zaś znika 
przeciwieństwo między odpowiedzią pozytywistyczną a reali­
styczną“ 18) .

Skoro zagadnienia, którymi zajmuje się filozofia, są jedynie pseu- 
doproblemami, to jakież problemy są istotne dla „nowej filozofii?“ 
„Początkowo — snuje nić swych głębokich rozważań Carnap — 
członkowie naszego Koła („Koła Wiedeńskiego“ neomachistów —• 
H.N.) nie chcieli włączać do naszego języka zdania, odpowiadające­
go angielskiemu zdaniu Si: „Ten kamień myśli teraz o Wiedniu“ . 
Obecnie jednak wolałbym skonstruować język naukowy w taki spo­
sób, by mogło wejść doń zdanie Sa, odpowiadające Si (muszę przy 
tym oczywiście rozpatrywać S2 jako fałszywe)“ 19). „S“ oznacza tu 
„sentence“ (zdanie). „Si“ — to zdanie z jakiegoś języka, np. angiel­
skiego; „S2“ jest to zdanie ze sztucznego, symbolicznego języka 
konstruowanego przez Carnapa i innych logistów. I ta pusta scho­
lastyka, występująca pod szyldem „filozofii nauki“ , jest jednym 
z najmodniejszych prądów we współczesnej angielsko-amerykańs- 
kiej filozofii! W USA głosi się ją z katedr uniwersytetu, na stroni­
cach wielu czasopism i książek, w specjalnej „Encyklopedii u jedno 
liconej nauki“ , wychodzącej w dziesiątkach edycji. W Anglii kie­
runek ten reprezentuje modna szkoła tzw. filozofii analitycznej, któ­
rej głównym ośrodkiem jest Cambridge.

Na swój sposób rozprawia się z materią znana „Encyklopedia 
Brytyjska“ . Pod hasłem „Materia“ znajdujemy tam jedynie odsy­
łacz: „Vide kinetyczna teoria materii, atom, jądro“ 20). Z materii, 
jako kategorii filozoficznej, nie pozostało ani śladu! Berkeleiści 
współcześni, w rodzaju teologa Luce‘a 21), zacierają ręce z zadowo­
lenia: proszę, „nauka“ przestaje interesować się materią!

1») R. Carnap — On the Character of Philosophic Problems, „Philosophy 
of Science” 1934, Vol I, nr 1, p. 16.

'») R. Carnap — Testability and Meaning, „Philosophy of Science” 1937, 
20) Encyclopaedia Britannica 1940; 14th ed„ Vol. XV, p. 94,

V ol. IV , nr 1, p. 5.
-’>) A  A . Luce —  B erk eley ’s Im im aterialism , London 1945, p. 63.

122



Podobnie rozprawia się z materią i „Encyklopedia Amerykań­
ska“^). Tu pod hasłem „Materia“ znajduje się m. in. kilka wierszy, 
poświęconych filozoficznemu pojęciu materii: ponieważ, jak się tam 
dowiadujemy, materię poznajemy jedynie za pośrednictwem wrażeń 
zmysłowych (!),  wielu uczonych zrezygnowało z hipotez (!) jej ist­
nienia. Po dalsze objaśnienia artykuł odsyła do jawnie idealistycz­
nej „Gramatyki nauki“ Pearsona. Obie te pyszniące się swą „nau­
kowością“ i „obiektywizmem“ encyklopedie anglosaskie, z których 
jedna udziela pojęciu materii jeden wiersz, druga kilka, zamieszcza­
ją nota bene w bezpośrednim sąsiedztwie hasła „Materia“ , wyczer­
pujące artykuły o Marii —  Matce Bożej, zawierające szczegółową 
analizę „problemu“ jej niepokalanego poczęcia, zaopatrzone w obszer­
ny spis literatury itd. Komentarze są tu, jak to się mówi, zbyteczne.

Tak więc arsenał duchowy współczesnego idealizmu fizycznego 
składa się ze starych, choć obleczonych w nowe frazesy sofiżmatów, 
przy pomocy których usiłuje on bez powodzenia obalić tezę mark­
sistowskiego materializmu filozoficznego, że świat jest materialny.

2. Idealizm fizyczny przeciw uznaniu praw przyrody
Ulubiony sposób ataku współczesnego idealizmu fizycznego na 

materializm polega na odwołaniu się do kantowskiej koncepcji 
„statutu“ praw przyrody ; Idealistyczna ta koncepcja, która z praw 
przyrody czyni płód twórczości czystego rozumu, związana jest 
ściśle ze wspomnianą już wielką rolą matematyki w fizyce współ­
czesnej. Filozofowie burżuazyjni lubią przeciwstawiać „meehanisty- 
cznej koncepcji przyrody z XIX wieku“ „matematyczną koncepcję 
wieku X X “ . Pierwszą z nich utożsamiają oni bez zastrzeżeń z ma­
terializmem i „dowodzą“ w ten sposób, że materializm jest „prze­
starzały“ . „Świat nie jest już więcej maszyną, lecz formulą matema­
tyczną“ —  powiadają.

Anonim z czasopisma angielskiego „Naturę“ pisze: „Nie może 
być wątpliwości, co do tego, że... do triumfów materializmu dialek­
tycznego przyczyniało się i sprzyjało im istnienie „meehanistycz- 
nej“ szkoły fizyków, którzy wyobrażali sobie (najzupełniej mylnie, 
jak nam dziś wiadomo), że znając wszystkie współrzędne i pę­
dy wszystkich atomów we wszechświecie kompetentne kolegium 
matematyków mogłoby na drodze obliczeń ustalić całą minioną 
i przyszłą jego historię“23) .

Wśród uczonych burżuazyjnych dają się w ciągu ostatnich dwóch- 
trzech dziesiątków lat zaobserwować objawy istnego odurzenia ma­
tematyką. Jordan uważa atom jedynie za „rusztowanie formuł

--) Encyclapaedia American,a 1944, Vol. XVIII, p. 440.
23) ;,Nature” 1944, Vol, CLIV, p 751.

123



matematycznych“ , Eddington, Alexander, Jeans — każdy na swój 
sposób — sprowadzają świat materialny do wątłej abstrakcji mate­
matycznej. We wszystkich tych spekulacjach idealistycznych doko­
nuje się, oczywiście, potwornego fałszerstwa: matematyczny «pis 
materii przedstawia się tam jako zastąpienie materii przez formuły 
i równania matematyczne.

Mistyfikowanie ilościowej strony materii, przeciwstawianie jej ja­
ko samodzielnego „bytu“ —  materii samej nie są w ogóle zjawiskiem 
nowym. Co więcej, jest to zjawisko równie dawne jak sam idea­
lizm. Przecież już w filozofii Grecji starożytnej odchylenie się myśli 
ludzkiej od naiwnego lecz słusznego w swych podstawach poglądu na 
przyrodę ku idealizmowi (filozofia pitagorejska) związane było 
właśnie z nadaniem aspektowi ilościowemu, liczbie, roli oderwanego 
od materii absolutu. W następnych okresach historii filozofii idea­
liści w walce z materializmem niejednokrotnie usiłowali znalezc opar­
cie w matematyce.

Idealiści wykorzystywali przy tym i wykorzystują naturę sa­
mych pojęć matematycznych. Chodzi o to, że aczkolwiek pojęcia 
matematyki zaczerpnięte są wyłącznie ze świata materialnego, to 
jednak mają one nadzwyczaj abstrakcyjną formę, która np. w apa­
racie matematycznym fizyki współczesnej (tensory, macierze, ope­
ratory itd.) przesłania wszelkie ślady pochodzenia ty™ P°J£C 
świata zewnętrznego. Stwarza to bardzo podatny grunt dla idea 1- 
stycznych, antynaukowych, ale obleczonych w maskę „nauki spe­
kulacji.

Omawiana tu tendencja idealizmu fizycznego ujawniona została 
już w czasach jego kształtowania się. Przytaczając słowa Abla 
Reya: „kryzys fizyki polega na podbiciu fizyki przez ducha mate­
matyki“ , „...fizyka teoretyczna stała się fizyką matematyczną itd., 
Lenin pisał: „Oto pierwsza przyczyna narodzenia się idealizmu „fi­
zycznego“ . Bodźca do usiłowań reakcyjnych dostarcza sam postęp 
nauki. Wielkie powodzenie nauk przyrodniczych, ich  ̂zbliżenie się 
do elementów materii tak jednorodnych i prostych, że prawa ich 
ruchu dają się opracowywać matematycznie, sprawia, _iz matema­
tycy zapominają o materii. „Materia znika“ , pozostają jedynie rów­
nania. W nowym stadium rozwoju — i sama rzekomo odmieniona — 
powraca stara idea kantyzmu: rozum dyktuje prawa przyrodzie - .

We współczesnym idealizmie fizycznym tendencja ta występuje 
bardzo silnie. Dostrzegliśmy już związek między „przejęciem się ma­
tematyką a „zapomnieniem“ o materii w przypadku Jeansa. Inny 
fizyk angielski, Artur Eddington, sam przyznawał, ze „idealistycz­
ny odcień“ jego koncepcji przyrody „zrodził się z' matematycznych 24

24) W. Lenin — Dzięła, IV wyd. ros., T. XIV, str. 294.

124:



badań“ nad fizyką. Poglądy Eddingtona jak i poglądy Jeansa za­
sługują na naszą szczególną uwagę ze względu na ogromny auto­
rytet obu tych filozofujących fizyków w świecie anglosaskim (prof. 
Herbert Samuel, w czasach gdy był prezesem Brytyjskiego Instytutu 
Filozofii, pisał np., że „czytająca publiczność świata anglosaskiego 
uważa to, co powiedział Eddington albo Jeans, za sąd samej nauki“ ).

I oto jako jeden z „sądów samej nauki“ prezentuje Eddington czy­
telnikowi idealistyczną, kantowską tezę o apriorycznym charakterze 
praw przyrody. Teza taka sformułowana została przez Eddingtona 
jeszcze w 1920 r. i od tego czasu potrafił on jakoś w każdym nowym 
odkryciu fizyki odnajdywać „potwierdzenie“ swego poglądu. „W ca­
łym systemie praw fizyki nie ma niczego, czego by nie można było 
niedwuznacznie wydedukować z przesłanek gnoseologicznych — 
twierdzi Eddington. — Umysł, nie znający zupełnie naszego wszech­
świata, ale znający system myśli, za pośrednictwem których rozum 
ludzki interpretuje sobie treść swego doświadczenia zmysłowego, 
byłby w stanie osiągnąć całą tę wiedzę fizyczną, do której myśmy 
doszli za pośrednictwem eksperymentu... W ostatecznym obrachunku 
to, co udaje się nam poznać we wszechświecie, jest dokładnie tym 
samym, co wnosimy do wszechświata, by uczynić go poznawal­
nym“ 25).

Nie trudno pojąć, że próby wydedukowania tez fizyki, będących 
uogólnieniem doświadczenia, z „przesłanek gnoseologicznych“ , 
sprowadzają się faktycznie do prób wyssania ich z palca.

Za pośrednictwem kruczków matematycznych „obliczył“ Edding­
ton — tak jest, to nie żarty! — „masę wszechświata“ , jego „średnią 
gęstość“ i „ogólną ilość“ elektronów i protonów w całym wszech­
świecie! Przy tym Eddington nie jest na tym polu osamotniony: 
takimi samymi idealistycznymi kruczkami w obramowaniu matema­
tycznym zajmują się też i inni reprezentatywni uczeni angielscy, 
np. Milne i Dirac. Milne np., jak już wspominaliśmy, „obliczył“ 
„wiek wszechświata“ .

O takich uczonych burżuazyjnych, którzy są znanymi specjali­
stami w dziedzinie nauk ścisłych, ale plotą nieprawdopodobne 
reakcyjne bzdury w dziedzinie filozofii, pisał Lenin jeszcze 40 lat 
temu: „Ani jednemu słowu żadnego z tych profesorów, którzy po­
trafią wykazać się jak najcenniejszymi pracami w specjalnych dzie­
dzinach chemii, historii, fizyki, nie można wierzyć, skoro mowa 
jest o filozofii...“26). Dzieje się tak dlatego, — podkreślał Lenin — 
że gnoseologia jest w społeczeństwie współczesnym nauką partyjną.

25) A. Eddington — Relativity Theory of Protons and Electrons, Cambridge

19S  w. l I S T -  Dzieła, IV wyd. roś., T. XIV, str. 327-328.

125



Absurdalność poglądów Eddingtona na charakter praw fizyki 
jest do tego stopnia oczywista, że wywołała ostrą krytykę nawet 
ze strony pewnych uczonych burżuazyjnych, którzy ujrzeli w spe­
kulacjach Eddingtona odstępstwo od tradycji nowożytnej nauki 
doświadczalnej ku spekulacyjnej metodzie kierunku perypatetycz- 
nego.

Tak np. profesor Dingle zupełnie słusznie zapytuje: czy funda­
mentem nauki jest obserwacja, czy też wymysł? Scharakteryzował 
on metodę Eddingtona, Diraca i Milne'a jako „kojarzenie paraliżu 
rozumu z pijaną fantazją". Sprawę rozstrzygają jednak, oczywiś­
cie, nie tylko i nie tyle sprzeciwy teoretyczne, na które natrafiły 
lub mogłyby natrafić podobne poglądy. Już Engels pisał, że najdo­
bitniej prostuje fałsz łamańców Kantowskich (których typowym 
przykładem są poglądy głoszone przez Eddingtona) praktyka. Cóż 
wykazuje praktyka?

Oto drobny lecz pouczający przykład: opublikowana w roku 
1936 książka Eddingtona „Relatywistyczna teoria protonów 
i elektronów" (przytoczona powyżej cytata zaczerpnięta jest z tej 
właśnie książki) kończy się wyrazami nadziei, że „w ciągu najbliż­
szych lat dowiemy się, co się kryje w jądrze atomowym — choć 
podejrzewamy, że ukryliśmy to tam sami“ 27). Minęło lat 10 i już 
pierwsze osiągnięcia w dziedzinie wykorzystywania energii atomo­
wej wykazały z absolutną jasnością, że nasze teorie budowy jądra 
atomowego nie były dowolnymi wymysłami narzuconymi naturze 
ze względu na „przesłanki gnoseologiczne", lecz obrazami, w przy­
bliżeniu wiernie odtwarzającymi rzeczywistość obiektywną, istnie­
jącą niezależnie od tych lub innych naszych przesłanek. To, co „kry­
ło się" w jątrzę atomowym, nie było w ninl, rzecz jasna, ukryte przez 
nas.

Angielski matematyk i wojujący idealista, E. T. Whittaker, rów­
nież poddał w jednym ze swych przemówień ostrej krytyce poglą­
dy Eddingtona. Dowodzi on, że „zasady gnoseologiczne Eddingtona 
nie mogą poprzedzać absolutnie wszelkiego doświadczenia". Ale Whit­
taker krytykuje Eddingtona jedynie tak, jak w ogóle może jeden 
idealista skrytykować drugiego: wprowadza on sam cichaczem za­
sady aprioryczne, tyle tylko, że w innym sformułowaniu. Powołuje 
się na to, że wielu tezom fizyki teoretycznej można, jak wiadomo, 
nadać postać takiego czy innego „zakazu" lub „stwierdzenia nie­
możliwości" (druga zasada termodynamiki, zasada nieoznaczoności 
w mechanice kwantowej, zasada Paulego itd.). Tezy te uważa Whit­
taker za zasady aprioryczne, za „przekonanie umysłu" o niemożli­
wości dokonania tego to a tego. Proponuje on dla nich nazwę „po­
stulatów bezsiły" (postulates of impotence) i chciałby podnieść je

27) A Eddington — Relativity Theory of Protons and Electrons, p. 329.

126



do rzędu podstawowych zasad fizyki. Możemy — mówi Whittaker — 
zajrzeć w przyszłość, kiedy to „traktat z zakresu dowolnej gałęzi 
fizyki będzie mógł być utrzymany, jeśli tego autor zapragnie, w tym 
samym stylu, co i „Zasady geometrii“ Euklidesa; opierając się na 
pewnych postulatach apriorycznych, mianowicie na postulatach nie­
mocy, można będzie wydedukować z nich wszystko inne na drodze 
rozumowań sylogistycznych“28).

Jeśli Eddington, Milne, Whittaker absolutyzują abstrakcyjne my­
ślenie matematyczne czyniąc zeń wszechwładne narzędzie pozna­
nia, to niektórzy inni teoretycy burżuazyjni, np. Amerykanin James 
Feibleman, dochodzą w swych poglądach w istocie rzeczy do zdy­
skredytowania abstrakcji naukowej i pomniejszenia jej roli w pro­
cesie poznania. W obszernym, wyjątkowo niejasnym stylem napi­
sanym artykule „Mitologia nauki“2») Feibleman wychodząc z za­
łożenia, że „nauka ma do czynienia z abstrakcjami, i z niczym więcej“ , 
dochodzi do bezsensownego wniosku, że nauka „dąży do tego, by 
stać się... w miarę możności jak najbardziej niezależną od rzeczy­
wistości“ . Według Feiblemaria abstrakcja naukowa oddala nas od 
rzeczywistości: „t“ fizyki (czas) jest, jak powiada, „bezczasowe“ , 
„F “ mechaniki (siła) nie może niczego spowodować itd.

W rzeczywistości zaś abstrakcja naukowa, taka jak np. ab­
strakcja czasu, siły, przyspieszenia itp. w fizyce, bynajmniej nie 
oddala nas od rzeczywistości. Wiadomo powszechnie, że na wyko­
rzystaniu tego rodzaju abstrakcji przez mechanikę i fizykę opiera­
ją się ostatecznie wszystkie wyliczenia techniczne. Co więcej, jak 
pisał Lenin, „myślenie, wznosząc się od konkretu do abstrakcji, 
nie oddala się — jeśli jest ono prawidłowe — od prawdy, lecz zbli­
ża się do niej... Wszystkie naukowe (prawidłowe, poważne, nie bez­
sensowne) abstrakcje odzwierciedlają przyrodę głębiej, wierniej, 
pełniej“30). Ale o to właśnie chodzi, że Feibleman dąży do zatarcia 
granicy między naukowymi, prawidłowymi abstrakcjami a abstrak­
cjami bezsensownymi. W tym właśnie celu nawraca on do poglądu 
neokantysty Rickerta, który również twierdził, że „im bardziej 
udoskonalamy nasze przyrodnicze teorie, tym bardziej oddalamy się 
od rzeczywistości i tym niewątpliwiej wymyka się nam ona przy 
opracowywaniu tych teorii“ 31)-

»8) E. T. Whittaker — Some Disputed Questions in the Philosophy of Physical 
Sciences,. „The London, Edinburgh and Dublin Philosophical Magazine and 
Journal of Science” 1942, Vol XXXIII, p. 361.

20) j .  Feibleman — Mythology of Science, „Philosophy of Science” 1944,
Vol. XI, nr 2. _  .... , . .

30) w  Lenin — Filosofskije tietradi, Gospohtizdat 1947, str. 146.
si) H Rickert — Granicy jestwienno-naucznogo obrazowanija, St. Peters­

burg 1903, str. 209.

127



W rzeczy samej — Feibleman w swym artykule rozpatruje na 
równi z abstrakcją naukową mity. „Mit — pisze on — można pod­
dać analizie logicznej, tak jak logika może być odziana w szaty mi­
tologiczne. Bogowie w mitach starożytnych mogli być traktowani 
jak postulaty... W rozumieniu współczesnym mit jest wymysłem. 
Jednak wszelka wiedza ma charakter cząstkowych (niepełnych) 
prawd, czyli mitów, podczas gdy wszelkie tak zwane mity są po pro­
stu cząstkowymi prawdami, których częściowy fałsz został już wy­
kazany“ . Celem całego tego bajdurzenia jest zatarcie różnicy między 
prawdami naukowymi a wymysłami mitologicznymi. W przypadku 
mitów wykazany został tylko częściowo ich fałsz, „można więc je 
nazwać cząstkowymi prawdami; wszelka zaś prawda naukowa jest 
prawdą niepełną, cząstkową, „można“ więc porównać ją do mitu, 
można mit i prawdę naukową utożsamić!

Jeśli Eddington, jak wykazywał A. A. Żdanow w swym przemó­
wieniu w dyskusji filozoficznej latem 1947 r„ zbliża się do pitago- 
rejskiej mistyki liczb, to Feibleman zbliża się do pitagoreizmu z in­
nej strony. Lenin pisał o filozofii pitagorejskiej: „Połączenie za­
czątków myślenia naukowego z fantazją na wzór religii, mitologia. 
A teraz? To samo: połączenie to samo, inna jest tylko proporcja 
nauki i mitologii“32). Ta więc właśnie współczesna proporcja na­
uki i mitologii niedogodna jest dla heroldów obskurantyzmu w ro­
dzaju Feiblemana. Chcieliby oni wznieść wymysł religijny na pie­
destał prawdy naukowej, naukę zaś zniżyć do poziomu mitu, fan­
tazji.

Galimatias, jakim są poglądy filozofów burżuazyjnyeh na, „sta- 
tut“ praw przyrody, charakteryzuje też doskonale dyskusja nad 
zagadnieniem znaczenia tez empirycznych. Zagadnienie to sformu­
łowane zostało w sposób następujący: jaki jest .stopień pewności
tez empirycznych?

Szereg filozofów (Carnap, Lewis, Ayer, Russell, Henie) owo /:I 
że tezy empiryczne mogą. mieć tylko pewien stopień prawdopodo­
bieństwa, że są one w istocie rzeczy tylko hipotezami. Carnap 
obiera jako przykład zdaniu empirycznego zdanie: „Ten klucz jest 
żelazny“ i „dowodzi“ , że nauka nie jest w stanie stwierdzić prawdzi­
wości tego zdania, że pozostanie ono na wieki tylko mniej lub bar­
dziej prawdopodobną hipotezą! Rozumuje on w sposob następują­
c y  możemy sprawdzić to zdanie (Pi) w ten sposob, ze zbadamy, 
czy klucz nasz jest przyciągany przez magnes. Pozytywny wynik 
doświadczenia stanowić będzie częściowy dowod tezy, ze klucz je _ 
żelazny Następnie albo zamiast tego możemy dokonywać doświad­
czeń metodami elektrycznymi, mechanicznymi, chemicznymi op­
tycznymi, bądź jeszcze innymi. Jeżeli w toku tych następujących po

3 2) w . Len in  —  F iłosofskije  tietradi, G ośpolitizdat 1947, str. 235.

128



sobie doświadczeń otrzymywać będziemy wciąż wyniki pozytywne, to 
pewność zdania Pi będzie nieprzerwanie wzrastać. Ilość wyników, 
które każe przewidywać Pi, jest nieskończona. A więc zawsze musi­
my liczyć się z możliwością, że w przyszłości oczekuje nas wynik 
negatywny. Tak więc, jeśli wierzyć mamy Carnapowi i innym auto­
rytetom burżuazyjnej filozofii nauk przyrodniczych, żelazny klucz 
poddany milionom prób opartych na metodach magnetycznych, op­
tycznych i najrozmaitszych innych może jednak pewnego pięknego 
dnia okazać się kluczem zrobionym z ołowiu albo nawet z drewna!

Takie bezsensowne poglądy wyśmiał już Engels, pisząc: „Cóż ma­
my myśleć o zoologu, który by powiedział: pies zdaje się mieć czte­
ry łapy, nie wiemy jednak, czy nie ma on w rzeczywistości czterech 
milionów łap, albo może w ogóle nie ma łap?“ *3).

Jeszcze bardziej stanowczo niż w pracy Carnapa wyrażone są 
oparte na podobnym rozumowaniu wątpliwości w artykule prof. 
Henlego* 34). Henie rozpatruje ten sam przykład w formie nieco bar­
dziej ogólnej (teza: „to — żelazne“ ). Ażeby doświadczenie z ma­
gnesem mogło być rozstrzygające — pisze Henie — musimy mieć 
pewność, że to, czym dotykamy naszego przedmiotu, jest rzeczy­
wiście magnesem. Jeśli ten hipotetyczny magnes ma formę podkowy, 
odpowiednie wymiary i cały z wyjątkiem biegunów pomalowany 
jest na czerwono, to można sądzić, że jest on magnesem.

Lecz jeśli pośród mych przyjaciół - -  snuje swe głębokie rozwa­
żania Henie — nie brak jest figlarzy, a data doświadczenia bliska 
jest 1 kwietnia, to nie można mieć nawet praktycznej pewności co 
do magnesu. Trzeba więc sprawdzić, czy jest to magnes; w tym celu 
można go np. zbliżyć do kompasu i przekonać się, czy odpycha on 
jeden z końców jego strzałki. Tu jednak musimy sobie zadać pyta­
nie, czy kompas nasz jest rzeczywiście kompasem? itd. Otrzymuje­
my nieskończoną regresję: „nie tylko pewność, lecz i dowolny sto­
pień prawdopodobieństwa potwierdzenia zatraci się w nieskończo­
nej regresji“ .

Henie wyciąga stąd wniosek, że tylko te tezy, w których mowa 
jest o zjawiskach, nie zaś o obiektach lub zdarzeniach, mogą być 
pewne. Twierdzenia typu: „to wygląda tak, jakby było czerwone“ , 
„to brzmi jak sonata Beethovena“ — powiada Henie — nie mogą 
być zweryfikowane ani obalone. Jeśli okaże się, że owa hipotetycz­
na „sonata Beethovena“ jest w rzeczywistości utworem Mozarta lub 
Haydna, to nie wyklucza to wcale możliwości, że dla mnie utwór 
ten brzmiał jak sonata Beethovena.

Co można powiedzieć o wszystkich tych rozważaniach Henlego?

3») F. Engels — Dia’lektyka przyrody, Gospolitizdat 1948, str. 194.
34) p. Henle — On the Certainty of Empirical Statements, „The Journal 

of Philosophy” 1947, Vol. XLIV, p. 625 ff.

Nowo Drogi — 9. 129



Można je chyba scharakteryzować jako swoistą filozoficzną ro- 
binsonadę. Marks pisał w „Kapitale“ , że burżuaeyjna ekonomia po­
lityczna lubi robinsonady35). Współczesna filozofia burżuazyjna 
również często ucieka się do nich. Biedny Robinson z kluczem i kom- 
nasem w ręku znajduje się na wyspie bezludnej, a figlarz Piętaszek 
podsuwa mu z okazji 1 kwietnia nie namagnesowaną sztabkę że­
lazną zamiast magnesu. Całe rozważanie przeprowadza się tak, jak 
gdyby eksperymentator działać musiał w zupełnym oderwaniu od 
całej praktyki ludzkości, od nauki, jak gdyby musiał on zaczynać 
kontrolę prawidłowego funkcjonowania przyrządów „od Adama“ , 
nie mając możności oparcia się o całą poprzedzającą jego pracę 
praktykę ludzkości.

To jednak jeszcze nie wszystko. Powodowany pragnieniem zdła­
wienia wiary w naukę autor dopuszcza się tu najjaskrawszych fał­
szów. Tak np. proces sprawdzania przy pomocy magnesu, czy ma­
my do czynienia z żelazem, nie prowadzi wcale do nieskończonej re­
gresji. W podręcznikach szkolnych całego świata zamieszcza się za­
zwyczaj zadanie następujące: ulane są dwa zupełnie jednakowe prę­
ty stalowe. Przekonać się, który z nich jest namagnesowany. 
Przy rozwiązywaniu tego zadania wykorzystuje się, jak wiadomo, 
istnienie w każdym magnesie linii neutralnej; zbliżając pręt A jed­
nym z końców (biegunów) do środka prętu B i stwierdzając przy­
ciąganie przekonujemy się natychmiast, że to właśnie pręt A jest 
namagnesowany. Można tak postąpić również, gdyby zaszła ko­
nieczność wypróbowania naszego primaaprilisowego magnesu. To 
samo da się powiedzieć zasadniczo o wszelkim doświadczeniu tego 
rodzaju; żadne z nich, jeśli tylko przemyślane zostało jak należy 
(nie dla zabawy jedynie), nie prowadzi do nieskończonej regresji.

Zresztą doświadczenie przy pomocy magnesu rzeczywiście nie 
może rozstrzygnąć definitywnie problemu: magnes bowiem przycią­
ga nie tylko żelazo, lecz także i pewne stopy. Nauka dysponuje jed­
nak szeregiem innych, o wiele doskonalszych metod ustalenia, czy 
„to“ wykonane jest z żelaza. Wspomnijmy dla przykładu o tych me­
todach, które stosuje się na wielką skalę w laboratoriach fabrycz­
nych: analiza chemiczna (ilościowa i jakościowa), analiza widmo­
wa, analiza widma promieni X, mikroanaliza i szereg innych. Nie 
musimy bynajmniej poddawać naszego klucza dziesiątkom a tym 
bardziej milionom prób. Jedna próba, np. analiza widmowa, pozwoli 
nam na udzielenie odpowiedzi: skład chemiczny naszego klucza jest 
np. następujący: żelaza 98,53%, węgla 0,74%, manganu 0,40%, 
krzemu 0,30%, siarki 0,01%, fosforu 0,02%, tzn. klucz nasz wy­
konany jest ze stali marki „U-7“ , przy czym wiadomo z góry, że 
przy zastosowaniu danej metody i użyciu przyrządów takiego to

35) Patrz: K. Marks i F. Engels — Dzieła,, wyd. ros., T. XVII, str. 86.

130



a takiego typu błędy w wynikach doświadczenia zawarte są w gra­
nicach, powiedzmy, 0,01%. W ogóle więc jedna jedyna próba roz­
strzyga z całkowitą pewnością problem, „czy klucz jest żelazny“ . 
Możemy potem kontynuować doświadczenia, jak długo nam się po­
doba, doprowadzając ich liczbę choćby do dziesiątków milionów — 
ale w wyniku żadnego z nich klucz nasz nie tylko nie może okazać 
się ołowianym lub złotym, ale nawet nie może się okazać, że jest 
on wykonany ze stali jakiejś innej marki.

Pytamy więc: czy zagadnienie zostało rozstrzygnięte definityw­
nie? Ma się rozumieć, że tak. Twierdzenie nasze, że badany klucz 
jest żelazny, jest obiektywnie prawdziwe. Praktyka, eksperyment 
stanowią kryterium prawdziwości twierdzenia, że klucz nasz jest 
żelazny (stalowy).

Kilka wierszy Lenina na ten temat (o pewności wiedzy empirycz­
nej) zawiera nieskończenie więcej treści niż cała pisanina filozo­
fów burżuazyjnych: „Panowanie nad przyrodą przejawiające się 
w praktyce ludzkości — mówi Lenin —  jest rezultatem obiektyw­
nie prawidłowego odbicia w głowie ludzkiej zjawisk i procesów 
przyrody, jest dowodem, że odbicie to (w granicach tego, co wyka­
zuje praktyka) jest obiektywną, absolutną, wieczną prawda“3«).

„W granicach tego, co wykazuje praktyka“ — jest to moment 
bardzo istotny. Rozpatrzmy jego znaczenie na przykładzie naszego 
nieszczęsnego klucza. Przeczuwając, że napotka sprzeciwy tego 
rodzaju, jakie właśnie zgłosiliśmy powyżej, usiłuje Henie pozosta­
wić sobie ścieżkę odwrotu zastrzegając się, że uznaje on istnienie 
„pewności praktycznych“ wolnych od „jakichkolwiek chimerycz­
nych powątpiewań“ , jednak będących tylko „pojęciami roboczymi“ 
(working concepts). Wyjaśnia to w sposób następujący: mogę 
być np. pewny, że widziałem dziś Johnsa w południe w handlowej 
części miasta; skoro jednak zaproponujecie mi, abym się o to za­
łożył, stawiając 500 dolarów przeciw 5, to może się okazać, że moja 
pewność, tj. moje pragnienie działania, nie sięga tak daleko. Pew­
ność tego rodzaju, pewność praktyczną, zauważa Henie, można mieć 
również i co do klucza. Chce on widocznie przez to powiedzieć, że 
jeśli ktoś każdego wieczora otwiera kluczem drzwi swego miesz­
kania, to ma on niejaką pewność, że klucz ten nie jest zrobiony 
z drzewa, nie ma to jednak jakoby żadnego związku z nauką, cho­
dzi tu bowiem tylko o ową gotiną wzgardy pewność praktyczną. 
Można ustalić, że 98,53% materiału, z którego wykonany jest klucz, 
stanowi żelazo, później jednak może się okazać, że stwierdzenie to 
nie jest zupełnie ścisłe, gdyż w rzeczywistości procentowa zawar­
tość' żelaza w materiale klucza wynosi nie 98,53%, lecz 98,531% 
itd., itd. Jest to zwykły chwyt agnostyków i relatywistów. Skoro

3 0) w. Lenin —  D zieła, IV  w yd . ros., T . X I V , str. 177.

131



cała nasza wiedza jest względna, to nie ma żadnej prawdy obiek­
tywnej; skoro klucz może zawierać i 98,531%, i 98,532% żelaza, to 
zgódźmy się, że nie mamy w ogóle prawa mówić, że klucz jest że­
lazny, zgódźmy się, że jest to tylko hipoteza, „pojęcie robocze“ 
(tj. mniej lub więcej dowolne, mniej lub więcej fantastyczne przy­
puszczenie), zasadniczo niczym nie różniące się od „roboczego poję­
cia“ boga, bożków domowych itd.

W rzeczywistości jednak twierdzenie, że klucz jest żelazny, zwery­
fikowane przez praktykę stanowi obiektywną, absolutną, wieczną 
prawdę w granicach tego, co wykazuje praktyka. Wieczną prawdę 
stanowi np. to, że klucz ten wykonany jest ze stali marki „U-7“ , że 
w jego skład chemiczny wchodzi żelazo (98,53% z dokładnością do 
0,01%). Żadne późniejsze, dokładniejsze ustalenia składu chemiczne­
go klucza nie mogą zachwiać prawdziwości tej tezy. Doskonalsza tech­
nika eksperymentalna pozwoli, być może, na stwierdzenie, że w skład 
materiału klucza wchodzi 98,531% żelaza, czyli uściśli nasze pier­
wotne twierdzenie przez wniesienie poprawki odnoszącej się do jed­
nej tysiącznej procentu. Granice praktyki jako kryterium prawdzi­
wości są uwarunkowane historycznie, rozszerzają się one wraz 
z rozwojem techniki doświadczenia, z rozwojem sił wytwórczych 
społeczeństwa. „Kryterium praktyki, mówi Lenin, jest dostatecznie 
„niedefinitywne“ , aby nie pozwolić wiedzy ludzkiej przekształcić 
się w „absolut“ , zarazem jednak jest ono dość definitywne, by moż­
na było toczyć bezlitosną walkę ze wszelkimi odmianami idealizmu 
i agnostycyzmu“37). Kryterium praktyki wystarcza w zupełności 
do tego, by obalić wszelkie antynaukowe wymysły zwolenników 
idealizmu fizycznego, jakoby prawdy nauki były jedynie hipoteza­
mi.

Tak więc z filozoficznego punktu widzenia wszystkie te rozważa­
nia o wartości sądów empirycznych, które znajdujemy u Carnapa, 
Henlego i innych idealistów i które obiektywnie oznaczają dyskre­
dytowanie nauki, osnute są, po pierwsze, na charakterystycznym 
dla myślenia burżuazyjnego oderwaniu teorii od praktyki, na prze­
ciwstawieniu ich sobie, po drugie, na sofistycznym pomieszaniu 
związków i stosunków istotnych z nieistotnymi (żądanie Carnapa, 
aby poddano doświadczalnej próbie całą nieskończoną ilość związ­
ków naszego klucza z pozostałą przyrodą, całą nieskończoną ilość 
własności, które go muszą jako żelazny klucz cechować), po trze­
cie wreszcie —  na zupełnym niezrozumieniu faktu, że i rola ekspery­
mentu (szerzej —  praktyki) w pozimniu naukowym może byc zro­
zumiana również tylko przy uwzględnieniu jego' rozwoju, tylko dia­
lektycznie.

37) W . L enin  —  D zieła, IV  w yd . ros., T . X I V , str. 130.

132



W ^ klnl  celu jednak przypuszcza się ten atak na fizykę? Czy 
sami filozofowie burzuazyjni uświadamiają sobie całkowicie znacze­
nie, jakie ma udzielenie takiej lub innej odpowiedzi na omawiane 
przez nich zagadnienie ? Tak jest, Henie np. uważa nawet, że , cały 
problem pewności sądów (propositions) empirycznych jest dla współ­
czesnej teorii poznania problemem podstawowym“ 38) Całv wiec
społeczny ̂ >odniesiony zostal nie przypadkowo. Jakiż jest jego sens

Gdy jeden z przyjaciół Berkeleya odmówił przystąpienia do ko­
munii motywując to tym, że dogmaty chrześcijaństwa nie sa tak 
nieodparcie przekonywające jak twierdzenia nauki, np matematy 
la, biskup przypuścił atak na „królową nauk“ — matematykę 
dowodząc w specjalnie w tym celu napisanej książce ( The Anna 
list “ 1734) ze matematyka, szczególnie rachunek ¿¿kończenie 
małych wielkości me na długo przedtem odkryty przez Newtona 
oparta jest na bardzo chwiejnych podstawach i nawet w mniejszym 
stopniu jest dowodliwa mz dogmaty wiary. Matematyka jednak nie 
traci przez to swego znaczenia praktycznego. Nie wolno wiec rów­
nież, wywodzi Berkeley, wymagać ścisłego dowodu dogmatów" wiary.

Analogia ze współczesną burżuazyjną „filozofią nauki“  naprasza 
się sama. Przedstawiciele „filozofii nauki“ również „dowodzą“ że 
nauka, mianowicie fizyka, mimo jej ogromnych osiągnięć praktycz­
nych opiera się na bardzo chwiejnych podstawach i stanowi zbiór 
nieuzasadnionych hipotez. Stąd, oczywista, należy wysnuć wniosek 
że nauka nie ma prawa wdzierać się w „przestrzeń życiowa“ relimi’ 
która, mimo że również nie oparta na solidnych podstawach może 
jednak w zupełności zachować swe znaczenie we właściwej sobie 
dziedzinie. Nie jest przypadkiem, że w pracy zbiorowej F ilo zo fie  
XX wieku“ — tym istnym kredo współczesnej filozofii burżuazyjnei 
— w artykule „Filozofia nauki“ napisano czarno na białym* Ze 
względu na abstrakcyjny charakter schematów naukowych które 
na dobitek nie są wcale doprowadzone do końca, oczywiste jest że 
przyrodoznawstwo nie może się wypowiadać w kwestiach specy­
ficznych doktryn metafizycznych, takich jak np. doktryna wpływu 
czynników nadprzyrodzonych na zjawiska przyrody“3»). Tenże dy­
plomowany prorok „Filozofii nauki“ , odmawiający nauce prawa 
do wypowiadania sądów o tej bzdurnej bajce kleszej, charaktery­
zuje najzupełniej bezsporną tezę nauki o istnieniu ziemi, w czasach 
gdy nie istniał jeszcze człowiek, jako ideę dogmatyczną i błędną. 
Proszę posłuchać: „Dziś dogmat (tenet) naturalizmu (czytaj ma-

ns) P. Hen le — On the Certainty of Empirical Statements, „The Journal 
of Philosophy”, Vol. XLIV, p. 625.

s») V. F. Lernen — Philosophy of Science, in „Twentieth Century Philoso­
phy.”, ed. by D. D. Runes, New York 1947, p. 122.

133



terializmu — H.N.) polega na tym, że ziemia pierwotniejsza jest 
W czasie od naszego jej postrzegania i nawet od życia na ziemi“40).

I to się właśnie nazywa „filozofią XX wieku“ ! Jej przedstawiciele 
podają te reakcyjne bzdury za punkt widzenia nauki i tylko nauki, 
nauki wolnej od wszelkiej „metafizyki“....

3. Niemoc naukowa idealizmu fizycznego i jego usługi 
na rzecz obskurantyzmu i reakcji

Idealizm fizyczny reklamuje się jako filozofia nauki, filozofia 
nauk przyrodniczych XX w. itd. Lecz jest to jedynie usiłowanie 
zachowania dobrej miny przy złej grze: pretensjonalne szyldziki 
zamaskować mają fakt, że współczesna burżuazyjna filozofia nauk 
przyrodniczych jest nie tylko beznadziejnie zacofana w stosunku 
do obecnego poziomu nauki, lecz jest po prostu do głębi wroga 
nauce. Filozofia zajmująca się „kamieniem myślącym o Wiedniu“ , 
przyrównująca prawa przyrody do mitów, filozofia rozważająca 
z najpoważniejszą w świecie miną „problem“ wieku i masy wszech­
świata, opierająca swe wywody na żartach primaaprilisowych, na­
rzucająca przyrodzie postulaty impotencji —  taka filozofia sama 
jest beznadziejnym impotentem w dziedzinie teoretycznego uogól­
nienia zdobyczy współczesnego przyrodoznawstwa. Teoretyczna 
myśl burżuazji nie może uniknąć losu swej klasy. Filozofia młodej 
rewolucyjnej burżuazji — francuski materializm XVIII w. — powsta­
ła i rozwinęła się w ścisłym związku ze współczesnym jej przy­
rodoznawstwem, stanowiła teoretyczne jego uogólnienie; przeciw­
stawiła ona metafizyce idealistycznej i dogmatom religijnym kon­
kretne badanie rzeczywistej przyrody. Filozofia burżuazyjna epoki 
imperializmu, oznaczającego reakcję na całej linii (Lenin), usi­
łuje wcisnąć przyrodę w prokrustowe łoże swych idealistycznych 
i antydialektycznych systemacików. Zamiast teoretycznego uogólnie­
nia zdobyczy naukowych współczesnego przyrodoznawstwa czę­
stuje nas ona bezsensownymi wymysłami na ich temat. Pogłosy 
zburzonych od dawna idealistycznych konstrukcji Berkeleya, Hu- 
me‘a, Rickerta, Macha, podaje ona za ostatnie słowo nauki.

Jako perspektywę przyszłości ukazują nauce burżuazyjni filozo­
fowie przyrodoznawstwa oczekującą ją rzekomo nieuchronnie ślepą 
uliczkę. Tak np. Dampier w cytowanej powyżej książce prorokuje, 
że mimo wszelkie osiągnięcia fizyki atomowej „nasz mechanizm 
umysłowy prędzej czy później zbankrutuje i staniemy w obliczu 
budzącego grozę misterium, któremu na imię rzeczywistość“ . W tej­
że książce „uogólnia“ Dampier osiągnięcia mechaniki kwantowej 
w sposób następujący: „Następuje, jak sądzę, ostateczna niemoż-

40) y . F. Lenzen — Philosophy of Science, p. 121.

134



liwosc dokładnej wiedzy, nieokreśloność fundamentalna poza któ­
rej granice me dane jest nam wyjść. Podobne rezultaty _  dodaie 
— można osiągnąć przy pomocy doktryny relatywistyczne!“

Przypomina to wielce sceptycyzm Hume‘a. W „Badaniu rozumu 
ludzkiego“ Hume pisał: „Trzeba przyznać, że przyroda utrzyiZie 
nas we wzbudzającej szacunek odległości od swych tajemnic i no 
zwala nam poznać jedynie nieliczne powierzchowne własności swych 
Obiektów. Nasze zmysły zapoznają nas z barwą, ciężarem i kon­
systencją Chleba, ani zmysły jednak, ani rozum nie mogą zaznaio 
mić nas z tymi własnościami, dzięki którym chleb żywi i podtrzv 
muje organizm ludzki“ . Obecnie, kiedy te własności chleba, nazwane 
przez Hume‘a „ukrytymi siłami“ , znane są doskonale, argument 
jego wywołać może jedynie uśmiech. Ale taki jest już los wszystkich 
tego rodzaju argumentów agnostycyzmu i sceptycyzmu Osiągnie 
ty przez naukę w pewnym momencie, historycznie uwarunkowany 
poziom usiłują one przedstawić jako jej granicę absolutną której 
nauka rzekomo w ogóle me będzie mogła przekroczyć Dalszy roz 
wój nauki wykazuje jednak, że granica ta była jedynie granica 
względną, że była to granica nauki jedynie w określonym czasie 
„Atomowy“ argument Dampiera nie ma żadnej wyższości nad chle­
bowym“ argumentem Hume‘a.

Głosząc, że nauka nie jest w stanie całkowicie poznać rzeczywi­
stości, reakcyjni filozofowie burżuazyjni nawołują do „uzupełnienia“ 
nauki religią, mistyką. Tenże Dampier w przedmowie do swej książ­
ki oświadcza, że dla poznania życia nie wystarcza nauka, filozofia 
sztuka, „trzeba nam jeszcze zrozumienia świętej tajemnicy, poczu­
cia obcowania z mocą boską“ .

Idealizm fizyczny jako odmiana czy też odcień idealizmu filozo­
ficznego ugrzązł cały w bagnie religianctwa i jest tylko osłabioną 
rozwodnioną, wysubtelnioną formą fideizmu.

Współczesny „kulturalny“ fideizm, podkreślał Lenin, wcale nie 
odrzuca nauki, odrzuca on jedynie „nadmierne“ pretensje nauki 
— mianowicie pretensje nauki do poznania prawdy obiektywnej. 
„Czegoś więcej ponad to, żebyśmy uznali teorie nauk przyrodniczych 
za „hipotezy robocze“ , współczesny kulturalny fideizm... ani myśli 
żądać. Oddamy wam naukę, panowie przyrodnicy, wy zaś oddajcie 
nam gnoseologię, filozofię— oto warunek zgodnego współżycia teo­
logów i profesorów w „przodujących“ krajach kapitalistycznych“ « ) .

Jedną z najnowszych ilustracji tej tezy jest wydana w Londynie 
w r. 1944 książeczka Leslie Beltona „Religia i uczeni“ (z serii „Re­
ligia w zmieniającym się świecie“ ). Belton upatruje przyczynę kon­
fliktu między nauką a religią w tym, że każda z nich usiłowała we-

4i) w . Lenin —  D zieła, IV  w yd . ros., T . X I V , str. 267.

135



drzeć się na pole działania należące do drugiej. Wyrzuca on teolo­
gom, że usiłowali „poddać krytyce nie tylko interpretacje, ale i fak­
ty, na których opierały się te interpretacje“ . Uczeni zaś, zdaniem 
Beltona, „posunęli swe interpretacje nazbyt daleko i na tym pole­
gał ich godny pożałowania błąd“ . Sens propozycji Beltona jest 
jasny. Podzielmy się polubownie: Do was, uczonych, należeć będą 
fakty, do nas, teologów, interpretacje, prawda bowiem stanowi nasz 
kleszy monopol („naukowe poszukiwanie prawdy —  pisze Belton 
—  można uważać za szczególną formę działalności religijnej“ ! ) . 42)

Filozofującemu klesze angielskiemu wtóruje klerykalizujący 
amerykański filozof profesor Patterson. Żali się on na wiel­
kie wpływy materializmu i nawołuje filozofów do stworzenia „no­
wej metafizycznej syntezy, która by była bardziej adekwatna 
i prawdziwsza niż jakakolwiek z tych, które znał świat dotychczas. 
A kiedy ten szczęśliwy dzień nastąpi, linia oddzielająca filozofię od 
religii z pewnością będzie mogła stać się tak cienką i przezroczystą, 
że nie wiadomo, czy w ogóle będzie dostrzegalną“43).

Tak więc „synteza metafizyczna“ , do której stworzenia nawołuje 
Patterson, polega po prostu na zlikwidowaniu filozofii i rozpusz­
czeniu jej w teologii.

W r. 1944 ukazał się w New Yorku angielski przekład książki 
Jordana „Fizyka XX w.“ Autor jej, wybitny fizyk-teoretyk, znany 
jest jednak również i z tego, że także usiłował spitrasić pewną „syn­
tezę“ , mianowicie „syntezę“ nauki i filozofii z... narodowym socja­
lizmem. Książka uzyskała pochlebną ocenę angielskiej jak i amery­
kańskiej prasy. Neopozytywista machowskiego pokroju, Jordan, za 
wybitną zasługę „nowego pozytywizmu“ uważa nie tylko to, że ozna­
cza on, jego zdaniem, „likwidację materializmu“ , lecz i to, że „koncep­
cja pozytywistyczna odsłania nowe możliwości pozostawienia religii 
jej przestrzeni życiowej bez popadnięcia w sprzeczność z myślą nau­
kową“44). Jordan aprobuje pogląd Bavinka, autora książki pod 
charakterystycznym tytułem „Przyrodoznawstwo na drodze ku re­
ligii“ , która głosi, że rozwój nauki współczesnej prowadzi do re­
konstrukcji religijnego obrazu świata, uważa jednak, że ta rekon­
strukcja nie może się dokonać na bezpośredniej drodze „pozytyw­
nego poznania Boga przez przeniknięcie tajemnic przyrody“ i dla­
tego proponuje drogę okrężną. Jak nie kijem, to pałką —  byleby 
tylko przeszwarcować bozię do fizyki atomowej! Jordan powołuje 
się przy tym na jakieś tajemnicze, mistyczne „niefizyczne doświad­
czenia“ i w swej lokajskiej służalczości wobec fideistów gotów jest

*-) L. Belton — Religion and the Scientists, London 1944, p. 18.
is) r . L. Patterson — Philosophy and Christianity, „The Review of Reli­

gion 1947, Vol. II, nr 2, p. 148.
44) p. Jordan — Physios of the 21-th Century, New York 1944, p. 160.

136



nawet w „stosunku ludzi do techniki“  dopatrzeć się „specyficznie 
religijnego problemu“ .

Z konkubinatu nauki burżuazyjnej z teologią, o którym mówił 
Lenin, rodzą się takie potworki jak np. dwie książki cytowanego po­
wyżej angielskiego profesora — matematyka Whittakera Pierw­
sza z nich ukazała się w roku 1934 i nazywa się „Początek i koniec 
świata“ . Whittaker wykorzystał w niej drugą zasadę termodyna­
miki dla „dowodu“ nieuchronności końca świata. Wymysł ten dawno 
już temu pogrzebany został przez naukę. Nie tylko teoretycznie 
udowodniono, że podobny wniosek z drugiej zasady termodynamiki 
przeczyłby bezspornie uznanym prawom fizyki, lecz i eksperymen­
talnie wykazano, że dziedzina stosowalności drugiej zasady termo­
dynamiki jest ograniczona, że więc nieuprawnione jest jej zasto­
sowanie do wszechświata jako całości. To wszystko jednak nie prze­
szkadza Whittakerowi (jak również Jeansowi, Eddingtonowi i pew­
nym innym fizykom) w dopasowaniu tego prawa fizyki do mitów 
ewangelicznych.

Jeszcze bardziej bezceremonialnie poczyna sobie Whittaker, gdy 
zabiera się do „dowodzenia“ , że świat miał początek. Zdaje on sobie 
sprawę, że współczesne hipotezy idealistyczne prowadzące tak czy 
inaczej do wniosku, iż świat miał „początek“ , są, wyrażając się de­
likatnie, bardzo słabo uzasadnione, ze wiszą one w powietrzu 
w braku jakiegokolwiek oparcia; mimo to jednak oświadcza bez­
trosko, że najlogiczniej (!) jest postulować stworzenie świata z ni­
czego aktem woli boskiej45).

W swej drugiej książce —- „Przestrzeń i duch. Teoria wszech­
świata i dowód istnienia Boga“ (r. 1946) — wykorzystuje Whittaker 
teorię względności dla wzmocnienia „dowodów“ istnienia boga, 
sformułowanych 700 lat temu przez „świętego“ Tomasza z Akwinu’. 
W jednym z tych rzekomych dowodów twierdził „akwinata“ , jak 
wiadomo, że ład przyrody każe nam koniecznie uznać istnienie istoty 
nadrzędnej, która ten ład utrzymuje. Lecz akwinata — mówi 
Whittaker — nie wiedział tego, o czym my wiemy, mianowicie że 
w całym wszechświecie działają jedne i te same prawa matema­
tyczne; zdaniem Whittakera świadczy to o stworzeniu całego świata 
przez „jeden umysł“ i przydaje „dowodowi“ Tomasza dziś „o wiele 
więcej mocy niż miał on w wieku XIII“ .

Nie warto chyba rozwodzić się nad tym, że materialiści obalają 
ten rzekomy dowód —  w jego pierwotnej jak i zmodernizowanej 
postaci — wychodząc z założenia materialnej jedności świata, które 
czyni zrozumiałą jednolitość działających w nim praw bez koniecz­
ności uciekania się do bzdur o istocie nadprzyrodzonej. Warto zwró-

45) E. T. Whittaker — The Beginning and End of the World, London 1943. 
p. 63.

137



cić uwagę na coś innego: Whittaker jest wybitnym specjalistą 
w swej dziedzinie nauki; kurs współczesnej analizy matematycznej 
Watsona i Whittakera cieszy się popularnością wśród specjalistów. 
Ale jałowe filozofowanie idealistyczne czyni swoje i zmusza Whitta­
kera do sprzedawania nauki klechom za trzydzieści srebrników. 
W swoich utworach filozoficznych zajmuje Whittaker pozycję cynicz­
nego i jawnego wroga prawdziwej nauki.

Przestrzeń i czas —  nawołuje Whittaker —  „pozbawić trzeba tej 
dominującej roli, jaką odgrywały one w newtonizmie, i zdegradować 
do roli mniej więcej takiej, jaką grały one w filozofii scholastycznej .

Trudno jest, zdaje się, znaleść system bardziej wrogi nauce niż 
scholastyka średniowieczna. Zdaniem jednak Whittakera, schola­
styka jest filozofią „najbardziej kongenialną umysłowi nauko- 
wemu“48).

Ileż racji miał A. A. Żdanow, gdy podczas dyskusji filozoficznej 
w r. 1947 mówił, że „współczesna nauka burżuazyjna zaopatruje re- 
ligianctwo i fideizm w nowe argumenty, które należy bezlitośnie 
demaskować“ !

Nie tylko fideizm zresztą czerpie argumenty z idealistycznej in­
terpretacji nauk przyrodniczych; konstrukcje idealizmu fizycznego 
coraz częściej wykorzystywane są bezpośrednio w celach reakcji 
politycznej. Jest rzeczą zupełnie oczywistą, że w obecnych warun­
kach, służąc burżuazyjnej filozofii nauk przyrodniczych i religian- 
ctwu, służy się jednocześnie reakcji imperialistycznej; mimo to jed­
nak warto przytoczyć pewne przykłady bezpośredniego wykorzysta­
nia idealistycznej interpretacji nauk przyrodniczych do celów reakcji 
politycznej.

Oto pewne przykłady metod wykorzystywania idealistycznych 
wniosków z teorii fizyki współczesnej do walki z komunizmem, do 
usprawiedliwienia pseudodemokracji burżuazyjnej, do „uzasadnie­
nia“ ekspansji imperialistycznej.

Cytowany już wyżej Amerykanin James Feibleman rozumuje 
w sposób mniej więcej taki: Materializm dialektyczny jest podstawą 
teoretyczną komunizmu, ale materializm dialektyczny, jak twierdzi, 
obalony został przez „badania subatomowe fizyki współczesnej“ ; 
komunizm więc, którego podstawa teoretyczna jest fałszywa, nie 
może być odpowiednią formą organizacji społeczeństwa. Feibleman, 
jak to zwykli czynić idealiści, utożsamia materializm meehanistyczny 
z materializmem w ogóle, a więc i z materializmem dialektycznym, 
i w ten sposób osiąga nad nim łatwe zwycięstwo.

Ten chwyt idealizmu został jbż przygwożdżony przez Lenina. 
W rzeczywistości cała fizyka współczesna stanowi jeden z najbar-

'«') E. T. Whittaker — Aristotle, Newton, Einstein, „Science” 1943, Vol. 
XCVIII, p. 270.

138



dziej przekonywających dowodów słuszności materializmu, ale ma­
terializmu właśnie dialektycznego, nie zaś metafizycznego mecha- 
mstycznego. Feiblemanjednak ma przed sobą ściśle okreśione cele 
polityczne. Dlatego usiłuje on przekonać czytelnika, że nie tylko 
materializm dialektyczny obalony został przez fizyk? współczesną 
lecz ponadto ze zrehabilitowana została przez nią średniowieczna 
scholastyka. W istocie bowiem: jako przeciwwag? materializmu 
dialektycznego zaleca Feibleman najlepiej, jego zdaniem, nadający
S i S T J i S  > »pozytywnej demokracji“ i „idealnego 
społeczeństwa tzw. realizm — średniowieczny scholastyczny rea
lizm , zaprawiony „realizmem“ takich asów współczesnej filozofii 
reakcyjnej, jak Santayana, Whitehead, Peirce (nb. w jednym ze 
swych najnowszych artykułów zaliczył Feibleman do realSów 
i i latona. j .

Zdaniem Feiblemana demokracja burżuazyjna Stanów Zjednoczo­
nych powołana jest do kierowania światem. „Oczekuje nas możność 
kierowania me tylko własnym państwem, lecz i rozwojem świata -  
teorh“47)-  ymaga ^  P^ywiązywania właściwej wag? do

W wypowiedzi tej każda rzecz znalazła si? na właściwym miejscu- 
celem jest amerykańskie panowanie nad światem środkiem — oba’ 
lenie światopoglądu naukowego — materializmu dialektycznego — 
i propaganda idealizmu, s

Na fizykę jądra atomowego powołuje się również reakcyjny hi­
storyk literatury, Stovall, futor książki „Idealizm amerykański“ 
Powodzenie w dziele znalezienia „nowej interpretacji przyrody któ 
ra może przywrócić stan harmonii między nią a religia“ , uważa Sto­
vall za przesłankę „odrodzenia ducha“ i wielkich osiągnięć w dzie­
dzinie literatury, a nawet -gospodarki. Zupełnie tak samo jak 
Feibleman uważa Stovall idealizm za jedynie właściwą filozofie 
„demokracji“ . „Wierzę — woła patetycznie — że demokracja będzie 
ratunkiem ludzkości w ciągu następnych stuleci i że filozofia demo­
kracji z istoty swej jest u podstaw swych idealistyczna“48), oto  in­
teres klasowy klasy panującej, pogrążający interpretację przyrody 
w bagnie religianctwa!

W grudniu 1946 roku amerykański „The Journal of Philosophy“ 
opublikował artykuł Harolda Taylora. Tytuł tej pracy brzmi: „Filo­
zofia i porządek światowy“ 4f)), mogłaby się jednak raczej nazywać

« )  J. Feibleman — Positive Democracy, Chapel Hill 1940, pp. 61, 208. Patrz
również: Christianity, Communism and the Ideal Society London 1937. 

American Idealism, Norman 1943, ,p. VII.
__ . t ... ^  TX7r/-vv«l #4 U v * /4  a v* * I 'L  r t T  /%« *« )  F. Stovall 

4») H Taylor
AlliCi iv.au ------------, - - ------------------- ------------,

Philosophy and World Order, „The Journal of Philosophy”



„Filozofią Departamentu Stanu USA“ . Taylor zaczyna również od 
stwierdzenia „braku powiązania“ między osiągnięciami fizyki ją­
drowej a „spekulacją moralną“ , następnie zaś formułuje zadanie 
stworzenia czynnej, agresywnej filozofii burżuazyjnej. „Filozofia na 
Zachodzie — żali się —  to kruche kółko zębate obracające się 
w powietrzu, ale niezdolne na skutek swego położenia, mocy czy 
rozmiarów zazębić się z kołem wydarzeń“ . „Tylko Rosjanie — uża­
la się — zdobyli pewność filozoficzną i równowagę praktyczną“ . 
Nie podoba się Taylorowi taka „ogromna siła dynamiczna“ świato­
poglądu, który nazywa „absolutnym materializmem“ . Szuka on nań 
odtrutki w jakiejś „ponadnarodowej filozofii“ z amerykańskim „cen­
tralnym ideałem“ „wolnej wymiany ludzkiej wiedzy i bogactw mię­
dzy jednostkami i grupami wszystkich narodowości“ . Znana to pio­
senka,, choć śpiewana tym razem w umyślnie mglistym „filozoficz­
nym“ języku! Nie od dziś to przecież zachwala się nam ekspansjonizm 
Stanów Zjednoczonym przy pomocy podobnie szlachetnych bzdur 
o „wolnej wymianie bogactw i idei“ ! Również w projekcie „nauko­
wego planowania porządku światowego“ w celu „jak najszerszego 
rozpowszechnienia dobrodziejstw socjalnych“ , o co obłudnie troszczy 
się ten filozof „porządku światowego“ , wcale nie trudno rozpo­
znać amerykański plan ujarzmienia innych narodów. Wreszcie w ce­
lu zamaskowania prawdziwej istoty swego wystąpienia zadaje Tay­
lor z niewinną miną bezczelnie prowokacyjne pytanie: „Największy 
światowy problem polityczny stanowi dziś zagadnienie, czy Rosja 
usiłuje zdobyć władztwo nad światem, czy też nie?“ Jest to, oczy­
wiście stary trick złodziejski: „Łapaj złodzieja!“ — charaktery­
styczny, jak wiadomo, i dla dyplomacji amerykańskiej, a zdemasko­
wany w obliczu całego świata przez dyplomatów radzieckich.

Oto niektóre z metod wykorzystywania idealizmu fizycznego 
przez reakcję polityczną.

Oto oblicze współczesnego angielsko - amerykańskiego idealizmu 
fizycznego — jednej z odmian zgniłej ideologii burżuazji imperia­
listycznej.

Idealizm fizyczny jako wyraz burżuazyjnej ideologii epoki im­
perializmu odzwierciedla proces jej gnicia.

Już w pracy „Anarchizm czy socjalizm“ — pisał towarzysz Sta­
lin, że los każdej doktryny filozoficznej wyznaczony zostaje przez 
istotę tej doktryny: „Jeśli... jest ona błędna i oparta na fałszywych 
przesłankach, to nie utrzyma się długo i zawiśnie w powietrzu“ 50).

Opierający się na fałszywych przesłankach idealizm fizyczny nie 
może nie zawisnąć w powietrzu i nie utracić wpływu na inteligencję 
za granicą; coraz więcej przodujących uczonych zagranicznych

50) Stalin — Dzieła, wyd. ros., T. I, str. 295.

140



przekonuje się o słuszności materializmu dialektycznego i o zupełnej 
błędności idealizmu, a współczesnego idealizmu „fizycznego“ 
w szczególności. Sam rozwój nauk przyrodniczych popycha ich ku 
temu dowodząc w sposób niezbity, że materializm dialektyczny jest 
„jedynie słuszną metodą i jedynie słuszną filozofią nauk przy­
rodniczych“51).

Spośród uczonych i filozofów w USA i Anglii można wymienić 
wielu takich, którzy walczą z idealizmem fizycznym z pozycji ma­
terializmu dialektycznego.

Jeszcze w r. 1933 ukazała się w Londynie książka Worralla „świa­
topogląd nauki“ , w której autor krytykuje ostro poglądy Russella, 
Eddingtona, Jeansa i innych idealistów. Analiza poglądów Edding- 
tona doprowadza Worralla do dobrze uzasadnionego wniosku ze 
„nie mają one żadnego związku z problemami naukowymi. Zapoży­
czone przezeń z nauki zdania i ilustracje służą jedynie do narzuce­
nia łatwowiernemu czytelnikowi poglądów idealistycznych“52). Swą 
krytykę współczesnych przedstawicieli idealizmu fizycznego opiera 
Worrall na dziele Lenina „Materializm a empiriokrytycyzm“ , które 
obszernie cytuje.

W New Yorku wydany został w r. 1939 podręcznik materializmu 
dialektycznego, napisany przez młodego utalentowanego filozofa, 
Dawida Guesta; Guest poległ w r. 1938 w Hiszpanii, gdzie walczył 
w szeregach Bryga,d Międzynarodowych. Jeden z rozdziałów pod­
ręcznika nazywa się: „Dzisiejsza walka na terenie filozofii“ i za­
wiera, między innymi, krytykę poglądów Bertranda Russella Kto 
czytał „Materializm a empiriokrytycyzm“ Lenina — pisze Guest 
ten uzna, że argumenty, przy pomocy których zwalczał Lenin Macha 
stosują się do Russella nieomal dosłownie“ 5®). ’

Czytelnik radziecki zna książkę Cornfortha „Nauka przeciw ide­
alizmowi“54), w której Cornforth poddał dokładnej analizie i krytyce 
poglądy Russella i Carnapa. ' *

Profesor angielski —- matematyk Levy55) —  demaskuje idealizm 
wciskający się do fizyki,^ matematyki, chemii i wyraża przekonanie, 
że w przyszłości panować będzie w nauce wszystkich krajów jedynie 
słuszny światopogląd — materializm dialektyczny.

W Ameryce w ciągu ostatnich lat opowiada się w licznych arty­
kułach przeciw idealizmowi fizycznemu i po stronie materializmu

si) W. Lenin — Dzieła, IV wyd. ros., T. XIV, str. 299.
52) r . l . Worral — The Outlook of Science: Modern Materialism, London 

1933, p. 96.
53) d . Guest — A Textbook of Dialectical Materialism, New York 1939.
M) M. Coraforth — Science versus Idealism. An Examination of „Pure

Empiricism” and Modern Logic, London 1946.
55) h . Levy — Social Thinking, London 1945.

141



prof. Sellars 50), którego poglądów, co prawda, nie można uznać za 
konsekwentny wyraz materializmu dialektycznego.

Listę osób zwalczających w prasie USA i Anglii idealizm 
i reprezentujących materializm dialektyczny można by było znacznie 
powiększyć. Co się zaś tyczy fizyków zagranicznych unikających 
^filozofowania“ , ale w swych pracach naukowych zajmujących 
tuicyinie stanowisko materialistyczne — to jest ich legion. Bez 
wątpienia i dziś należy do nich większość przyrodników zagranicz­
nych. Mimo szumnych oświadczeń, że filozofia nauk przyrodmczyc 
XX w. ma charakter „fundamentalnie idealistyczny , ideahzmowi 
fizycznemu nie udaje się zepchnąć ich z tych pozycji. A to zna: y, 
że idealizm fizyczny już obecnie w znacznej mierze „wisi w po
wietrzu“ . ‘ .

Fizycy radzieccy w swej pracy kierują si«.śwM om ie s m g -  
srladem partii Lenina - Stalina. Znakomite dzieło Lenina Materia 
fizm T  empiriokrytycyzm“ , które zadało druzgocący cios idealizmo- 
r l iz v c S e m u  "tato się dla nich książką, z którą obcuje się co- 
dziennie Radzieccy filozofowie i fizycy mają wszystkie możliwości 
t o  wspólnymi siłami wywiązać się z zadania sformułowanego przez 
A A Żdanowa w przemówieniu podczas dyskusji filozoficznej, kiedy 
to mówił on o konieczności bezlitosnego demaskowania pseudonauko- 
w e;fargu m en tacji, w której szukają oparcia fldeizm , rehgianctwo.

„Woprosy filosofii“ , Nr 2, 191$.

Przekład 
II. Eilsttónówny

p  w S e l l a r s  -  M a t e r i a l i s m  a n d  R e l a t i v i t y  (,,The P M l o s o p h i c a l  R e v i e w -  
i n . J  Vr l T V  n r  S25V T h e  P h i l o s o p h y  a n d  P h y s i o s  o f  R e l a t i v i t y  ( „ P h i l o s o p h y  

Y o l  XIII n r  3); „ R e f l e c t i o n s  on D i a l e c t i c a l  M a t e r i a l i s m  
P h e — l o g i c i ’ R e s e a r c h ”  ,9 4 4 , V o i .  V ,  n r  2).



KRONIKA

Projekt programu kursu materializmu 
dialektycznego i dziejowego 

dla wyższych zakładów naukowych*

M A T E R I A L I Z M D I A L E K T Y C Z N Y
R o z d z i a l i

MATERIALIZM DIALEKTYCZNY — 
ŚWIATOPOGLĄD PARTII MARKSI­

STOWSKO-LENINOWSKIEJ

Temat I
Stworzenie materializmu dialektycz­
nego i dziejowego przez Marksa 

i Engelsa
Światopogląd jako określony system 

poglądów na przyrodę i społeczeń­
stwo. Klasowy charakter światopo­
glądu w społeczeństwie antagoni- 
styczmym. Dwie klasy p&distawowe 
w społeczeństwie kapitalistycznym. 
Dwa światopoglądy — proletariacki 
i burżuazyjny — ich zasadnicza prze- 
ciwstawność i niemożliwość jakiego­
kolwiek ich pogodzenia.

Pojęcie nauki jako systemu wiedzy 
o prawach rozwoju przyrody, spo­

*) Opracowany przez grono wykła­
dowców, z polecenia wydziału nauk 
społecznych Ministerstwa Szkolnic­
twa Wyższego ZSRR. Projekt zaleca 
się jako podstawę do _ dyskusji,_ w re­
zultacie której powinien zostać opra­
cowany jednolity program.

łeczeństwa, myślenia i o sposo­
bach planowego oddziaływania na 
otaczający nas świat. Przedmiot nauk 
przyrodniczych: prawa rządzące roz­
wojem przyrody, rozmaite własności 
i postacie poruszającej isię materii; 
przedmiot -nauk społecznych: pra­
wa rozwoju życia społecznego, 
poszczególne formy stosunków spo­
łecznych. Klasowy charakter, nauki.

Przedmiot filozofii jako nauki w to­
ku jej rozwoju historycznego przed 
Marksem: od wyobrażeń filozoficz­
nych zawartych w ogólnej „nauce“ 
świata starożytnego do filozofii 
burzuazyjnej pojmowanej jako „nau- 
Ka nad naukami’'. Powstanie filozofii 
marksistowskiej jako nauki o naj­
ogólniejszych prawach rozwoju przy- 
rody, społeczeństwa ludzkiego i my­
ślenia, jako potężnego 0ręża poznania 
i rewolucyjnego przekształcania świa­
ta, w  rękach mas proletariackich 
walczących o swe wyzwolenie z pet 
kapitalizmu, jako metody przenika­
jącej wszystkie nauki przyrodnicze 
społeczne, wzbogacanej przez osiąg-’ 
męcm tych nauk w toku ich rozwoju.

Dwie metody, dwa sposoby ujmo­
wania zjawisk, poznawania rzeczy­
wistości: dialektyczna i metafizyczna 
Uwarunkowanie historyczne, ograni-

143



czoność klasowa i naukowo-poznaw­
cza metody metafizycznej.

Dwa kierunki zasadnicze, dwie za­
sadnicze linie w filozofii: materia­
lizm i idealizm. Klasowe i gnoseolo- 
giczne źródła idealizmu, jego reakcyj- 
ność i brak podstaw naukowych.

Idealistyczna dialektyka Hegla. Me­
tafizyczny materializm Feuerbacha. 
Ich klasowa ograniczoność historycz­
na, jednostronność, niekonsekwencja 
i bezpodstawność z punktu widzenia 
nauki.

Historyczne warunki powstania ma­
terializmu dialektycznego. Rozwój ka­
pitalistycznego sposobu produkcji. 
Osiągnięcia w rozwoju nauk przyrod­
niczych w w. XIX. Kształtowanie się 
proletariatu jako klasy. Zaostrzanie 
się sprzeczności klasowych w łonie 
społeczeństwa burżuazyjnego i rozwój 
ruchu robotniczego. Walka klasowa 
proletariatu i wielkie odkrycia nauk 
przyrodniczych jako przesłanka po­
wstania dialektyczno - materialistycz- 
nego sposobu pojmowania rozwoju 
przyrody i życia społecznego w filo­
zofii marksistowskiej, która odsłoniła 
klasowy charakter, reakcyjność i bez­
podstawność naukową filozofii burżu- 
azyjnej, światopoglądu burżuazyjnego.

Materializm dialektyczny jako nau­
kowy wyraz podstawowych intere­
sów klasy robotniczej i jako uogólnie­
nie całego doświadczenia rozwoju 
dziejowego ludzkości na podstawie 
osiągnięć przodującej myśli naukowej 
i doświadczenia walki proletariatu 
z ustrojem kapitalistycznym. Krytycz­
ne przetworzenie przez Marksa i En­
gelsa wszystkiego, co było postępowe 
i przodujące w zdobyczach nauki bur- 
żuazyjnej: materializmu francuskiego 
XVIII w. i idealistycznej dialekty ki 
Hegla, metafizycznego materializmu 
Feuerbacha w filozofii niemieckiej, 
angielskiej ekonomii politycznej, so­
cjalizmu utopijnego.

Zespolenie w  organiczną jedność 
w filozofii Marksa i Engelsa dialek­
tycznej metody poznania i materiali- 
stycznej teorii interpretacji zjawisk 
przyrodniczych i społecznych. Po­
wstanie filozofii marksistowskiej 
rćwolucja, skok jakościowy w rozwo­

ju filozofii, zapoczątkowujący mate­
rializm dialektyczny i dziejowy jako 
rewolucyjną naukę filozoficzną, ak­
tywny światopogląd partfciiii komuni­
stycznej i klasy robotniczej.

Opracowanie przez Marksa i Engel­
sa rewolucyjnej materialistycznej dia- 
lektyki jako najpełniejszej, najbogat­
szej treściowo, głębokiej i wolnej 
od jednostronności nauki o ogól­
nych prawach roziwoju przyro­
dy, społeczeństwa ludzkiego i myśle­
nia — 1) rozwoju przebiegającego w 
warunkach wzajemnego powiązania 
i wzajemnej zależności między wszy­
stkimi zjawiskami, 2) rozwoju jako 
ruchu, zmiany i odnowienia, 3) rozwo 
ju jako przejścia drogą skoku od 
zmian ilościowych do zasadniczych 
jakościowych, jako przejścia od pro­
stego do bardziej złożonego, od niższe­
go do wyższego, 4) rozwoju jako 
walki przeciwieństw.

Stworzenie przez Marksa i Engelsa 
teorili naukowej materializmu filozo­
ficznego jako najwyższej formy matę 
rializmu, który głosi, że: 1) świat jest 
w Swej istocie materialny i rozwija 
się zgodnie z prawami ruchu materii, 
2) materia jest rzeczywistością pier­
wotną, świadomość—wtórną, 3) świat 
i prawa nim rządzące są poznawalne.

Marks i Engels zastosowali konse­
kwentnie tezy materializmu dialek­
tycznego do dziedziny życia społecz­
nego i wskazali „drogę do naukowe­
go badania dziejów jako procesu jed­
nolitego, prawidłowego w całej swej 
olbrzymi©! wielostronności i sprze­
czności" (Lenin).

Marks i Engels — twórcy światopo­
glądu proletariackiego, twórcy socja­
lizmu naukowego, teorii walki klas, 
genialni odkrywcy światowej roli dzie­
jowej proletariatu jako wyzwoliciela 
ludzkości z niewoli ekonomicznej i du­
chowej i budowniczego społeczeństwa 
socjalistycznego.

Partyjny, bojowy charakter filozofii 
marksistowskiej, która kształtowała 
się i rozwijała w ostrej walce ze 
światopoglądem burżuazyjnym. Wal­
ka Marksa i Engelsa z rozmaitymi 
antyproletariackimi teoriami w ru­
chu robotniczym, w dziedzinie zaś fi-

144



lozofii — z rozmaitymi postaciami 
idealizmu oraz metafizycznego i wul­
garnego materializmu. Bojowy ate- 
izm filozofii marksistowskiej.

Zasadnicza różnica między filozo­
fią marksizmu jako ideowym orężem 
bojowym klasy robotniczej a daw­
nymi filozoficznymi „szkołami" i sy­
stemami filozofów-samotników, nie 
związanych z ruchem mas ludowych. 
„Marks i Engels nie są po prostu za­
łożycielami jakiejś „szkoły" filozo­
ficznej — są to żywi wodzowie żywe­
go ruchu proletariackiego, który sze­
rzy się i przybiera na sile z każdym 
dniem" (Stalin).

Temat 2
Rozwinięcie filozofii marksistowskiej 

przez Lenina i Stalina
Historyczne źródła leninizmu. Leni- 

nizm — marksizm epoki imperializ­
mu i rewolucji proletariackich, epoki 
zwycięstwa socjalizmu w ZSRR. Le- 
ninizm — nowy, wyższy szczebel roz­
woju światopoglądu marksistowskie­
go, szczytowe osiągnięcie kUIitury 
rosyjskiej d światowej, podsumowanie 
doświadczeń światowego ruchu rewo­
lucyjnego klasy robotniczej i uogól­
nienia polityki partii bolszewickiej.

Rozwinięcie materializmu dialek­
tycznego i dziejowego przez Lenina i 
Stalina jako światopoglądu partii 
marksistowsko-leninowskiej, partii no­
wego typu, jako fundamentu teore­
tycznego komunizmu.

Dalsze rozwinięcie marksistowskie­
go materializmu filozoficznego i dia- 
lektyki materialistycznej przez Leni­
na i Stalina. Jedność metody dialek­
tycznej i teorii materialistycznej w 
pracach Lenina i Stalina jako wyraz 
jednolitości światopoglądu marksis­
towsko - leninowskiego. Dokonane 
przez Lenina materialistyczne uogól­
nienie wszystkich ważnych i istotnych 
zdobyczy nauki z okresu, który nastą­
pił po śmierci Marksa i Engelsa. No­
we elementy wniesione przez prace 
Lenina ł Stalina do marksistowskiego 
rozwiązania podstawowego zagadnie­
nia filozofii. Leninowska teoria odbi­
cia, teza Lenina o prawdziwości wie­

dzy naukowej i o roli praktyki w po­
znaniu. Prace Lenina z zakresu dia- 
lektyki. Wzbogacenie marksizmu przez 
prace towarzysza Stalina o podsta­
wowych rysach marksistowskiego ma­
terializmu filozoficznego i dialekty- 
ki materialistycznej.

Dalsze opracowanie zagadnień ma­
terializmu historycznego przez Lenina 
i Stalina. Skonkretyzowanie i rozwi­
nięcie nauki o formacjach społeczno- 
ekonomicznych, o państwie, o rewo­
lucji i dyktaturze proletariatu, o for­
mach i roli świadomości społecznej w 
pracach Lenina. Stworzenie przez Le­
nina teorii możliwości zwycięstwa so­
cjalizmu w jednym kraju.

Leninowsko - stalinowska teoria 
kwestii narodowej. Wojna w świetle 
marksizmu-leninizmu.

Stalin o warunkach materialnego 
życia społeczeństwa, o trzech cechach 
szczególnych produkcji, o sprzecznoś­
ciach między siłami wytwórczymi a 
stosunkami wytwórczymi w  forma­
cjach antagonistycznych, o całkowitej 
zgodności między siłami wytwórczymi 
a stosunkami wytwórczymi w ustroju 
socjalistycznym, o podstawie ekono­
micznej i nadbudowie, o klasach i 
walce klasowej, o rewolucji i dykta­
turze proletariatu — nowy szczebel 
w rozwoju teorii materializmu histo­
rycznego.

Stworzenie przez Lenina i Stalina 
teorii radzieckiego społeczeństwa so­
cjalistycznego oraz prawidłowości 
jego rozwoju.

Dalsze opracowanie, wzbogacenie i 
rozwinięcie przez Stalina mate­
rializmu dialektycznego i historycz­
nego w zastosowaniu do zadań budo­
wy socjalizmu, państwa socjalistycz­
nego w warunkach walki z siłami 
reakcyjnymi otoczenia kapitalistycz­
nego i stopniowego przechodzenia 
ZSRR od socjalizmu do komunizmu.

Twórczy i bojowy charakter mar­
ksistowsko-leninowskiej teorii filo­
zoficznej jako nauki o prawach roz­
woju przyrody, społeczeństwa ludz­
kiego i myślenia, o roli dziejowej kla­
sy robotniczej, o rewolucji proleta­
riackiej i dyktaturze proletariatu ja­
ko nauki o budownictwie społeczeń­
stwa komunistycznego.

Nowe Drogi — 10. 145



Partyjność filozofii marksistowsko- 
leninowskiej jako najdoskonalszy 
przejaw jej ideowości. Wypowiedzi 
Lenina i Stalina na temat partyjności 
w filozofii. Walka Lenina i Stalina 
z „obiektywizmem" burżuazyjnym. 
Wypowiedzi Lenina na temat bezpar- 
tyjności w społeczeństwie burżuazyj­
nym. Lenin demaskuje nikczemną i 
podłą „partię środka“ w filozofii.

Konsekwentna walka ze wszystki­
mi wrogami materializmu — głów­
na treść bolszewickiej zasady par­
tyjności. „Materializm a empiriokry­
tycyzm“ Lenina jako wzór bolsze­
wickiej partyjności i bojowości, zacię­
tej, nieprzejednanej walki z przeciw­
nikami marksizmu.

Partyjność filozofii marksistowskiej 
— wyraz prawdziwie naukowego uj­
mowania zjawisk rzeczywistości. 
„Partyjność jest ideą socjalistyczną" 
(Lenin). Jedność teorii i praktyki — 
zasadnicza cecha partyjności filozofii 
marksistowskiej.

Dalsze opracowanie i rozwinięcie 
filozofii marksistowskiej przez Leni­
na w toku jego walki z subiektyw- 
no-idealiistyczną socjologią narodni- 
ków, iz neokańtowską rewizją 
marksizmu, z burżuazyjnym „obiek­
tywizmem“ „legalnych marksistów“ 
w Rosji.

Rozwinięcie filozofii marksistow­
skiej przez Lenina i Stalina w toku 
ich walki z idealizmem i wulgarnym 
materializmem „ekonomistów“ i 
mieńszewików.

Walka Lenina i Stalina z anarchiz­
mem i machizmem, z mechanicyzmem 
bucharinowców i skłaniającym się do 
mieńszewizmu idealizmem trockis­
tów. 1

Znaczenie marksistowsko-leninow­
skiej zasady partyjności filozofii dla 
walki ze współczesnym obskurantyz­
mem burżuazyjnym.

Współczesna filozofia imperiali­
stycznej burżuazji — służka demo­
kracji atomowo-dolarowej. Angiel­
sko-amerykańska teoria rasistowska 
i głoszenie przez ideologów burżuazji 
haseł zwierzęcego nacjonalizmu.

Obrona, jakiej fideizmowi i reli- 
gianctwu udziela współczesne przyro­
doznawstwo burżuazyjne i zadania 
naszej walki w dziedzinie przyrodo-

znaW'Stwa. Pokierowanie walką ze 
zgniłą ideologią burżuazyjną i wy­
mierzenie jej druzgocącego ciosu — 
aktualne zadanie filozofii marksis­
towsko-leninowskiej.

Temat 3
Materializm dialektyczny i historycz­
ny — fundament teoretyczny komu­

nizmu
Materializm dialektyczny i dziejo­

wy jako rewolucyjna metoda pozna­
wania i przekształcania rzeczywistoś­
ci. Materializm dialektyczny i dziejo­
wy — system filozoficzny, z którego 
samoistnie wynikają wszystkie 
twierdzenia komunizmu naukowego 
Marksa — Engelsa — Lenina — Sta­
lina.

Filozofia marksistowsko - leninow­
ska — teoretyczna podstawa partii 
marksistowskiej. Uzasadnienie stra­
tegii i taktyki bolszewizmu przez dia- 
lektykę marksistowską. Znaczenie fi­
lozofii marksizmu - leninizmu dla 
działalności partii komunistycznej.

Zakończenie budowy bezklasowego 
społeczeństwa socjalistycznego i stop­
niowe przechodzenie do komunizmu. 
Rola i znaczenie filozofii marksistow­
skiej w szerokiej ofensywie przeciw 
pozostałościom kapitalizmu w świa­
domości ludzkiej • Materializm dialek­
tyczny i dziejowy — oręż ideowy w 
walce narodu radzieckiego o realiza­
cję komunizmu. Triumf filozofii mar­
ksistowsko-leninowskiej .

Uogólnienie doświadczeń budowy 
socjalizmu jako najważniejszy waru­
nek rozwoju filozofii marksistow­
skiej.

Opanowanie teorii materializmu 
dialektycznego i dziejowego ■ — jedno 
z najważniejszych zadań ideowego 
przysposobienia naszych kadr.

R o z d z i a ł  II
MARKSISTOWSKA METODA 

DIALEKTYCZNA
Temat 4

Dialektyka materialistyczna jako me­
toda naukowa

Wypowiedzi twórców marksizmu- 
leninizmu ńa temat dialektyki ma- 
terialistycznej i jej znaczenia.

146



Powstanie i rozwój marksistowskiej 
dialektyki materialistycznej w toku 
walki z ideologią burżuazyjną — z 
metodą metafizyczną i dialektyką 
idealistyczną.

Okres metafizyczny w rozwoju 
nauiki, jego uwarunkowania histo­
ryczne. Istota metody metafizycznej i 
jej klasowe reakcyjne zastosowanie. 
Metafizyka we współczesnej filozofii 
burżuazyjnej. Jednostronność, ogra­
niczoność naukowa i bezpodstawność 
me cody mecanzycznej.

Dialektyka idealistyczna filozofii 
niemieckiej z końca XVIII i początku 
XIX w. jako wyraz reakcji arysto­
kracji w Niemczech na francuską re­
wolucję burżuazyjną i materializm 
francuski. Dialektyka Hegla jako 
część składowa jego 'burżuazyjno- 
junkierskiego światopoglądu — usy­
stematyzowanej ideologii reakcji a- 
r y s t okratyoznąj i przygotowywania 
„pruskiej drogi“ rozwoju Nie­
miec. Logika Hegla — idealistyczna 
dialektyka pojęć obrócona ku przesz­
łości, nie zaś ku teraźniejszości i 
przyszłości. „Racjonalne ziarno“ w 
heglowskiej metodzie dialektycznej. 
Sprzeczność między metodą a syste­
mem w filozofii Hegla. Reakcyjność 
i bezpodstawność naukowa ideali­
stycznej dialektyki filozofii niemiec­
kiej.

Dialektyka w przodującej filozo­
fii rosyjskiej XIX w. Krytyka 
idealistycznej dialektyki Hegla w pra­
cach klasyków filozofii rosyjskiej. 
Dialektyka w pracach klasyków filo­
zofii rosyjskiej i jej związek z ich re­
wolucyjnym demokratyzmem. Dia­
lektyka — „algebra rewolucji” (Her- 
cen).

Ograniczoność dialektyki klasyków 
filozofii rosyjskiej.

Marks i Engels jako twórcy rewo­
lucyjnej dialektyki materialistycznej 
— najkonsekwentniejszej, najwszech­
stronniejszej i najgłębszej teorii roz­
woju.

Wypowiedzi Marksa, Engelsa, Le­
nina i Stalina na temat zasadniczego 
przeciwieństwa między marksistow­
ską metodą dialektyczną a ideali­
styczną dialektyką Hegla.'

Marksistowska metoda dialektycz­
na jako podsumowanie, wyciągnięcie 
wniosków z całego dotychczasowego 
rozwoju naiuik, uogólnienie doświad­
czania rozwoju społeczeństwa ludz­
kiego i walki klasowej proletariatu. 
Dialektyka mateirialistyczne — narzę­
dzie badania naukowego, metoda 
przenikająca wszystkie nauki przy­
rodnicze ii społeczne.

Dialektyka marksistowska jako 
teoria poznania. Dialektyka obiek­
tywna i subiektywna. Kategorie dia­
lektyki jako odzwierciedlenie obiek­
tywnie realnych związków i praw 
rozwoju przyrody i społeczeństwa.

Lenin o jedności dialektyki, logiki 
i teorii poznania. Logika dialektyczna 
a logika formalna (elementarna). 
Ograniczoność logiki formalnej.

Dialektyka materialistyczna — re­
wolucyjna metoda poznania i dzia­
łalności praktycznej, której celem 
jest̂  zasadnicza przebudowa społe­
czeństwa. Dialektyka materialistycz­
na — trzonem marksizmu. Walka 
marksizmu z metafizyką, ewolucjo- 
nizmerp. sofistyką, eklektyzmem.

Wnioski rewolucyjne wynikające z 
tez dialektyki materialistycznej.

Rozwinięcie marksistowskiej meto­
dy dialektycznej przez Lenina i Sta­
lina.

Znaczenie teoretycznego uogólnie­
nia doświadczenia budowy socjalizmu 
w ZSRR i najnowszych osiągnięć nau­
ki dla dalszego . rozwoju dialektyki 
marksistowskiej.

Materialistyczna dialektyka Mar­
ksa, Engelsa, Lenina i Stalina — bo­
jowy oręż teoretyczny w walce o ko­
munizm.

Temat 5
Powszechny związek wzajemny i za­
leżność zjawisk w przyrodzie i spo­

łeczeństwie
Krytyka metafizycznego poglądu 

na przyrodę i historię jako na przy­
padkowe nagromadzenie przedmio­
tów^ izolowanych od siebie wzajem­
nie i wzajem od siebie niezależnych

Dialektyczne ujęcie przyrody jako 
spoistej, jednolitej całości, w której 
przedmioty i zjawiska są organicznie 
ze sobą powiązane, zależą od siebie

147



wzajem, warunkują się wzajemnie. 
Związek wzajemny i wzajemne od­
działywanie zjawisk. Współzależność 
i ścisłe, nierozerwalne powiązanie 
wszystkich stron każdego zjawiska. 
Dwa rodzaje związków między zja­
wiskami: związki przestrzenne i związ­
ki czasowe. Zewnętrzne i wewnętrz­
ne związki między zjawiskami. Jed­
nostkowe, szczególne i powszechne.

Przyczyna i skutek. Obiektywny 
charakter przyczynowości. Zależność 
przyczynowa zjawisk w przyrodzie i 
w żvciu społecznym. Krytyka meta­
fizycznego sposobu pojmowania przy­
czynowości. ..Kauzalność ... to tylko 
mała cząstka powiązania wzajemnego 
wszystkich zjawisk zachodzących w 
całym świecie" (Lenin). Negowanie 
obiektywnej przyczynowości w  obrę­
bie przyrody i społeczeństwa przez 
współczesną filozofię burżuazyjną. 
Zastąpienie przyczynowości przez mi­
styczną „wolność woli", przez su­
biektywną samowolę ludzi.

Związki i stosunki istotne i nie­
istotne', konieczne i przypadkowe. 
Przypadkowość i konieczność w przy­
rodzie i życiu społecznym._ Związek 
między przypadkowością i koniecz­
nością, ich przechodzenie w  siebie 
nawzajem. Przypadek jako uzupełnie­
nie i sposób przejawiania się koniecz­
ności.

Marksistowska teoria konieczności 
historycznej jako teoretyczna pod­
stawa działalności praktycznej partii 
klasy robotniczej — podstawa prze­
widywania naukowego.

Powszechny związek wzajemny i 
współzależność wszysłkićh zjawisk 
oraz rozpatrywanie ich z historycz­
nego punktu widzenia.

Lenin . i Stalin o „decydującym, 
szczególnym ogniwie“ w  łańcuchu 
wydarzeń historycznych.

Temat 6
Ruch i zmiana, przeobrażenie i roz­
wój w przyrodzie i społeczeństwie
Krytyka metafizycznego poglądu 

na przyrodę i historię jako na stan 
spokoju i bezruchu, zastoju i nie­
zmienności.

Dialektyka materialistyczna — naj­
wszechstronniejsza, najbogatsza w 
treść, najgłębsza teoria rozwoju. Bez­
ustanny ruch i zmiana, rozpad i obu­
mieranie tego, co stare, powstawanie 
i rozwój tego, co nowe — obiektyw­
ne prawo rzeczywistości.

Potwierdzenie dialektycznych za­
sad rozwoju i zmiany przez najnow­
sze osiągnięcia przyrodoznawstwa 
(współczesna teoria atomu, teoria 
powstania i rozwoju życia itd.).

Ruch — forma, sposób istnienia 
materii. Zasadnicze postacie ruchu 
materii i ich wzajemne w siebie 
przechodzenie. Ruch jako zmiana w 
ogóle. Ruch a stan spoczynku, stosu­
nek miedzy nimi.

Niepokonalna siła tego, co powsta­
je i rozwija się. Umiejętność wyczu­
cia tego, co jest nowe, co ma przy­
szłość przed sobą — ogromna zaleta 
bolszewika. Rewolucyjny sens dialek­
tycznej teorii rozwoju a reakcyjny 
charakter metafizycznej teorii zasto­
ju i niezmienności zjawisk.

Możliwość i rzeczywistość. Prze­
miana możliwości w rzeczywis­
tość w procesie rozwoju zjawisk. Ro­
la praktyki rewolucyjnej w prze­
mianie możliwości w rzeczywis­
tość. Przekształcenie możliwości zrea­
lizowania socjalizmu w naszym kra­
ju w rzeczywistość. Możliwość zbudo­
wania ustroju komunistycznego w 
Związku Radzieckim i zadania naro­
du radzieckiego w dziele przemiany 
tej możliwości w rzeczywistość.

Rozciągnięcie tez dialektyki mar­
ksistowskiej o ruchu i rozwoju na 
dzieje społeczne i zastosowanie tych 
tez w działalności praktycznej par­
tii komunistycznej.

Temat 7
Rozwój jako przejście od zmian 
ilościowych do zasadniczych zmian 

jakościowych
Krytyka metafizycznego poglądu na 

rozwój jako na proces czysto ilościo­
wy, jako na zwykły wzrost.

Zmiany ilościowe i jakościowa 
określoność przedmiotów. Rozwój ja­
ko przejście od nieznacznych i uta­
jonych zmian ilościowych do zasad-

148



niczych zmian jakościowych — pra­
wo, któremu podlega rozwój przyro­
dy i społeczeństwa.

■Potwierdzenie tego prawa przez 
nauKi przyrodnicze. Periodyczny u- 
kiad pierwiastków Menoeiejewa. Po­
glądy nauKi współczesnej na pier­
wiastek chemiczny. Zmienność i 
dziedziczność w świecie organicz­
nym.

Przejawy działania tej prawidło­
wości w życiu społecznym.

Kwolueja i rewolucja, ich dialek­
tyczny stosunek wzajemny. Skokowy 
cnaraicter rozwoju, nenm o wieiopo- 
staciowosci iorm skoków. Znaczenie 
twierdzeń diaientyki o ewolucji i re­
wolucji, o prawidłowości skoków dla 
zrozumienia praw rozwoju społecz­
nego.

Krytyka poglądów mechanistycz- 
nych sprowadzających jakość do iloś­
ci i heglowskiej teorii przechodzenia 
jakości w ilość i odwrotnie.

Metafizyczna teoria rozwoju iloś­
ciowego jako fundament filozoficzny 
reiormizmu w ruchu robotniczym. 
Negowanie konieczności istnienia sta­
dium ewolucyjnego, które przygoto­
wuje możliwość skoku — filozoficzny 
iundament anarchizmu, „lewackiej 
awanturniczości. Krytyka oportuni- 
stycznych i reformistycznych teorii 
rozwoju społeczeństwa przez Lenina 
i Stalina. Krytyka wulgarnego ewo- 
lucjonizmu.

Skonkretyzowanie przez Lenina i 
Stalina twierdzenia dialektyki o sko­
kach na podstawie doświadczeń 
Wielkiej Listopadowej Rewolucji So­
cjalistycznej. Nowy charakter prze­
mian skokowych w społeczeństwie 
radzieckim. Stalin o przekształceniu 
ZSRR z kraju rolniczego w prze­
mysłowy jako o skoku od zacofania 
do postępu. Stalin o kolektywizacji 
jako wielkim skoku rewolucyjnym z 
dawnego stanu jakościowego społe­
czeństwa do nowego stanu jakościo­
wego. Problem stopniowego przecho­
dzenia od socjalizmu do komunizmu 
w ZSRR w świetle marksistowskiej 
teorii rozwoju skokowego.

Dialektyka traktuje rozwój jako

ruch postępowy, ruch po linii wstę­
pującej od form prostszych ku bar­
dziej złożonym, od niższych ku wyż­
szym. Dialektyczny sposób pojmowa­
nia negacji dawnego stanu jakościo­
wego przez nowy w procesie rozwo­
ju po linii wstępującej. Krytyka 
współczesnych burżuazyjnych teorii 
regresji i zastoju społeczeństwa, me- 
chanistycznej teorii sprowadzenia 
wyższych form rozwoju do niższych. 
Krytyka reakcyjnych teorii socjal- 
darwinizmu, rasizmu.

Temat 8
Rozwój jako walka przeciwieństw
Krytyka metafizycznego poglądu 

na rozwój jako na harmonijny prze­
bieg zjawisk, w którym nie ma wal­
ki przeciwieństw. Krytyka heglow­
skiej teorii pogodzenia przeciwieństw.

Marksistowska metoda dialektycz­
na o sprzecznościach wewnętrznych, 
właściwych zjawiskom przyrody i 
społeczeństwa. Walka między starym 
a nowym, między tym, co obumiera, 
a tym, co się rodzi — wewnętrzna 
treść procesu rozwoju, procesu prze­
miany zmian ilościowych w zasadni­
cze zmiany jakościowe. Lenin o wal­
ce przeciwieństw jako o istocie, ją­
drze dialektyki.

Marksistowsko-leninowska nauka o 
sprzecznościach jako wewnętrznym 
źródle ruchu samoistnego. Lenin o 
dwóch koncepcjach rozwoju. Względ­
ny charakter jedności i absolutny 
charakter walki przeciwieństw. Me r 
toda dialektyczna o procesie rozwoju 
od starego do nowego drogą walki 
nowego przeciw staremu, 0 ujawnia­
niu wewnętrznych sprzeczności i o 
przezwyciężeniu ich na drodze walki. 
Sprzeczności zewnętrzne i wewnętrz­
ne i stosunki między nilmi.

Sprzeczności antagonistyczne i nie- 
antagonistyczne. Przejawy tej pra­
widłowości w życiu społecznym. 
„Kapitał” Marksa — klasyczny wzór 
analizy sprzeczności rozwoju całej 
formacji społeczno-ekonomicznej (ka­
pitalizmu). Dokonana przez Lenina i 
Stalina analiza sprzeczności imperia­

149



lizmu. Dalsze zaostrzenie się po­
wszechnego kryzysu kapitalizmu po II 
wojnie światowej. Osłabnięcie kapi­
talizmu i wzrost sił socjalizmu ii de­
mokracji- Wallka dwóch przeciwstaw­
nych obozów — imperialistycznego 
i antyimperialistycznego.

Przeprowadzona przez Lenina i 
Stalina krytyka metafizycznej teorii 
równowagi w świetle dialektycznej 
nauki o sprzecznościach.

Zamazywanie przeciwieństw klaso­
wych w teorii i praktyce międzyna­
rodowego oportunizmu.

Szczególny charakter sprzeczności 
w społeczeństwie radzieckim. Sprzecz­
ności okresu przejściowego w ZSRR 
i ich analiza dokonana przez Lenina 
i Stalina. Likwidacja dawnych 
sprzeczności antagontstycznego spo­
łeczeństwa klasowego.

Nowy, nieantagonistyczny charak­
ter sprzeczności w społeczeństwie 
socjalistycznym. Krytyka i samokry­
tyka jako szczególna forma ujawnia­
nia i przezwyciężania sprzeczności w 
społeczeństwie socjalistycznym.

Dialektyka formv i treści. Powsta­
nie sprzeczności między dawną formą 
a nową treścią i narodziny formy od­
powiadającej nowej treści.

Powiązanie i zgodność wszystkich 
cech marksistowskiej metody dialek­
tycznej.

Temat 9
Znaczenie marksistowskiej metody 
dialektycznej dla praktycznej dzia­

łalności partii komunistycznej
Rewolucyjny charakter dialektyki 

marksistowsko - leninowskiej i jej 
znaczenie jako potężnej broni teore­
tycznej w walce o komunizm. Niero­
zerwalny związek, zgodność i zespole­
nie, konsekwencja logiczna i histo­
ryczna podstawowych cech marksis­
towskiej metody dialektycznej. Dia­
lektyka marksistowska z istoty swo­
jej zwraca się ku teraźniejszości i 
przyszłości społeczeństwa ludzkiego. 
Dialektyka — podstawa marksistow­
sko-leninowskiego przewidywania na­
ukowego.

Odrzucanie dialektyki marksistow­
skiej przez przeciwników marksizmu 
jako środek służący do stępienia 
ostrza rewolucyjnej teorii klasy ro­
botniczej i przemycenia reformizmu 
i oportunizmu do polityki.

Walka Lenina i Stalina o dialekty- 
kę materialistyczną — przeciwko na- 
rodnictwu, mieńszewizmowi, anar­
chizmowi, trockizmowi, buchariniz- 
mowl, odchyleniu nacjonalistycznemu 
i oportunizmowi międzynarodowe­
mu.

Znaczenie rozszerzenia tez metody 
dialektycznej na dziedzinę badań 
życia społecznego i zastosowania ich 
w praktycznej działalności komuni­
stycznej partii klasy robotniczej.

Zastosowanie dialektyki marksis­
towskiej w strategii partii bolsze­
wickiej. Towarzysz Stalin o dwóch 
stronach ruchu, robotniczego: obiek­
tywnej i subiektywnej. Zastosowanie 
przea towarzysza Stalina metody dia­
lektycznej do zagadnień budowni­
ctwa socjalizmu w ZSRR, do analizy 
drugiej wojny światowej, Wielkiej 
Wojny narodu radzieckiego w obronie 
ojczyzny do problemów świata po- 
woiennego.

Podstawowe wnioski wynikające z 
zastosowania dialektyki marksistow­
skiej do badań dziejów społecznych i 
do polityki komunistycznej^ partii 
klasy robotniczej: konieczność ujmo­
wania zjawisk społecznych w ich 
przebiegu dzieiowym, negowanie 
„niewzruszoności” i ..wieczności" za­
sad uświęcających własność prywat­
ną i wyzysk; konieczność orientowa­
nia stę na te warstwy i klasy spo­
łeczne, które siię rozwijają i mają 
przyszłość przed sobą: uznanie nie­
uchronności przewrotów rewolucyj­
nych dokonywanych przez klasy u- 
ciśntonie za prawo procesu hi­
storycznego; konieczność realizowa­
nia nieprzejednanej klasowej poli­
tyki proletariackiej., nie reforrnii- 
stycznej polityki harmoni5 interesów 
proletariatu i burżuazji. Niezbędność 
poznania nowych dialektycznych 
nraw rozwoju społeczeństwa radziec­
kiego w celu pomyślnego rozwiązania 
zadania przejścia od socjalizmu do 
komunizmu.

150



R o z d z i a ł  I I I
MARKSISTOWSKI MATERIALIZM 

FILOZOFICZNY

Temat 10
Marksistowski materializm filozoficz­
ny — najwyższa forma materializmu

Materializm jako jeden z dwóch 
głównych kierunków filozoficznych. 
Istota materializmu filozoficznego i 
zasadnicza jego przeciwstawność 
idealizmowi. Materializm filozoficz­
ny jako światopogląd postępowych 
klas społecznych, walczących z kla­
sami reakcyjnymi, z zastojem i re- 
ligią o postęp i rozwój nauki.

Krótka charakterystyka rozwoju 
materializmu przed Marksem, jego 
podstaw społecizno-historycznych, kla­
sowych i gnoseologicznych. Wczesny, 
żywiołowy materializm i ma­
terializm atamistyczny jako ■ ideo­
logia demokracji społeczeństwa nie­
wolniczego, walczącej z idealizmem 
ówczesnej arystokracji. Panowanie 
światopoglądu teologiczno - idealis­
tycznego w ustroju feudalnym. Roz­
wój tendencji materialistycznych i 
ateistycznych w wyprzedzającej w 
owym czasie kulturę europejską kul­
turze krajów Wschodu, m. in. w kul­
turze ludów Kaukazu, Centralnej 
Azjfi i Rusi Kijowskiej.

Odrodzenie i rozwój materializmu 
wraz z kształtowaniem się i rozwo­
jem społeczeństwa burżuayjnego w 
teoriach Bacona, Hobbesa, Gassendie- 
go, Spinozy, Locke‘a, Łomonosowa, 
materialistów francuskich epoki O- 
świiecenia, L. Feuerbacha w filozofii 
niemieckiej-

Twórcy marksizmu-leninizmu o 
ograniczoności historycznej i podsta­
wowych brakach dawnego materia­
lizmu: 1) dawny materializm był 
przeważnie mechanistyczny, nie brał 
pod uwagę najnowszych osiągnięć 
nauk przyrodniczych; 2) materializm 
ten był ahistoryczny, miał charak­
ter metafizyczny, nie umiał konsek­
wentnie i wszechstronnie ujmować 
zjawisk z punktu widzenia ich rozwo­
ju; 3) materializm przedmarksowski 
rozpatrywał człowieka abstrakcyjnie,

nie biorąc pod uwagę splotu określo­
nych historycznie konkretnych sto­
sunków społecznych. Dlatego też ma­
terializm ten miał charakter kontem­
placyjny, „objaśniał" tylko świat, pod­
czas gdy chodziło o to, aby go „zmie­
l i ć “ , gdy konieczna była rewolucyj­
na działalność praktyczna. Ideali­
styczne/ pojmowanie zjawisk społecz­
nych.

Materializm rosyjskiej demokracji 
rewolucyjnej lat 40 — 60 w, XIX ja­
ko wyższa postać przedmarksowskiej 
filozofii materialistycznej. Krytyka 
reakcyjnych, idealistycznych doktryn 
filozofów i socjologów niemieckich i 
ich uczniów rosyjskich w pracach 
klasyków rosyjskiej filozofii materia- 
kstycznej. Stanowiąca zwarty sy­
stem filozofia materialistyczna wiel­
kiego rosyjskiego myśliciela i re­
wolucjonisty, demokraty Czernyszew- 
skiego, jako dobitny przejaw przo­
dującej roli rosyjskiej filozofii ma­
terialistycznej.

Uwarunkowana historycznie ogra­
niczoność materializmu rosyjskiej 
demokracji rewolucyjnej.

Marks i Engels — twórcy materia­
lizmu dialektycznego jako najwyż­
szej formy materializmu, jako re­
wolucyjnego światopoglądu klasy ro­
botniczej,^ jej partii komunistycznej, 
jako potężnego oręża poznania i prze­
kształcenia świata. Zasadnicza prze­
ciwstawność i niemożliwość jakiego­
kolwiek kompromisu między marksis­
towskim materializmem filozoficz­
nym a filozoficznym idealizmem w 
jakiejkolwiek odmianie.

Istota wielkiego rewolucyjnego 
przewrotu w filozofii, dokonanego 
przez Marksa i Engelsa. Marks i En­
gels po raz pierwszy zastosowali do 
badania społeczeństwa, stworzyli ma­
terializm dziejowy.

Rozwój marksistowskiego materia­
lizmu filozoficznego w toku walki z 
reakcyjną filozofią burżuazyjną — 
idealizmem, wulgarnym materializ­
mem, agnostycyzmem.

Dalsze rozwinięcie marksistowskie­
go materializmu filozoficznego jako 
światopoglądu partii marksistowsko- 
leninowskiej, partii nowego typu.

151



przez Lenina i Stalina. Genialne u- 
ogólnienie najnowszych osiągnięć 
nauki, doświadczenia światowego re­
wolucyjnego ruchu robotniczego oraz 
doświadczenia budowy socjalizmu w 
ZSRR w pracach Lenina i Stalina.

Znaczenie marksistowskiego ma­
terializmu filozoficznego jako teore­
tycznego oręża bojowego w walce o 
komunizm, w walce ze zgniłą filozo­
fią imperialistyczną i mistyką.

Temat 11
Malerialność świata i prawidłowości 

jego rozwoju
Krytyka idealistycznego poglądu 

na świat jako na wcielenie „idei abso­
lutnej”, „ducha świata", „świadomoś­
ci” . Odrodzenie dawnych doktryn 
mistycznych we współczesnej filozofii 
burżuazyjnej.

Marksistowski materializm filozo­
ficzny głosi materialność świata. Jed­
ność świata polega na jego material- 
ności. Ruch — forma bytu, sposób 
istnienia materii. Rozwój świata 
zgodnie z prawami ruchu materii. 
Wszelkie zjawiska zachodzące w 
świeoie są jedynie różnymi posta­
ciami poruszającej się materii. Ma- 
terialistyozne ujęcie praw rządzących 
przyrodą i społeczeństwem. Przestrzeń 
i czas — obiektywne formy istnienia 
materii. Walka twórców marksizmu- 
leninizmu z idealistycznymi pogląda­
mi na przestrzeń i czas.

Filozoficzne i fizyczne ujęcie ma­
terii. Współczesna teoria budowy ma­
terii. Prawo zachowania i przemian 
energii.

Zasadnicze wnioski z teorii względ­
ności i mechaniki kwantów w świet­
le materializmu dialektycznego.

Znaczenie badań węwnątrzjądro- 
wych źródeł energii. Praca fizyków 
radzieckich nad rozwiązaniem tego 
zadania.

Lenin o względności każdego skon­
struowanego przez naukę przyrodni­
czą obrazu świata i absolutnej praw­
dziwości obiektywnego istnienia ma­
terii. Wykorzystywanie przez angiel- 
sko-amerykańską filozofię reakcyjną 
i • religianctwo osiągnięć współczesnej

nauki burżuazyjnej do walki z postę­
pem naukowym i kulturą mas ludo­
wych. Rola marksistowskiego mate­
rializmu filozoficznego w rozwoju 
nauk przyrodniczych w ZSRR i za­
granicą.

Potwierdzenie tez materializmu dia­
lektycznego przez najnowsze osiągnię­
cia nauk przyrodniczych. Wpływ 
marksistowskiego materializmu filozo­
ficznego na postępowe, koła uczonych 
zagranicą. Krytyka współczesnych 
burżuazyjnych teorii filozoficznych w 
dziedzinie nauk przyrodniczych.

Temat 12
Pierwotność materii

i wtórny charakter świadomości
Problem stosunku myślenia do by­

tu — podstawowy problem filozofii. 
Materializm i idealizm — dwa pod­
stawowe kierunki w filozofii.

Krytyka odpowiedzi idealistycznej 
na podstawowe zagadnienia filozofii. 
Odmiany idealizmu: idealizm obiek­
tywny i subiektywny. Klasowe i gno- 
seologicizine źródła idealizmu. Prze­
prowadzona przez Lenina krytyka po­
glądów maehistów na stosunek my­
ślenia do bytu i na związek myślenia 
z mózgiem. Krytyka dualizmu Kanta. 
Mistycyzm i irracjonalizm we współ­
czesnej filozofii burżuazyjnej.

Nauka marksistowskiego materiali­
zmu filozoficznego o materii i świado­
mości. Pierwotność materii, pochodny 
charakter świadomości. Materia — 
źródło wrażeń zmysłowych, wyobra­
żeń, pojęć. Wrażenie zmysłowe jako 
powiązanie świadomości ze światem 
zewnętrznym. Myślenie ludzkie — 
wytwór wysoko zorganizowanej ma­
terii d wytwór dziejów społecznych. 
Krytyka poglądów wulgarnego i an­
tropologicznego materializmu na 
świadomość.

Materializm dialektyczny o przej­
ściu od materii nieorganicznej do or­
ganicznej, od nieczułej do obdarzonej 
czuciem. Współczesna teoria naukowa 
powstania życia na ziemi- Rola pra­
cy w rozwoju świadomości ludzkiej. 
Myślenie a język. Teoria języka N. J. 
Marra, prace Mieszczaninowa.

152



Potwierdzenie poglądów materializ­
mu dialektycznego na materię i świa­
domość przez współczesne nauki przy­
rodnicze. Teoria I. P. Pawłowa o wyż­
szych czynnościach nerwowych zwie­
rząt- i jej znaczenie dla uzasadnienia 
z punktu widzenia nauk przyrodni­
czych marksistowskiego materializ­
mu filozoficznego.

Temat 13
Poznawalność świata i praw nim 

rządzących
Krytyka tezy idealistycznej, że świat 

i prawa nim rządzące są niepoznawal­
ne. Krytyka agnostycyzmu i scepty­
cyzmu.

Marksistowski materializm filozofi­
czny o poznawalności świata i praw 
nim rządzących.

Teoria odbicia —• podstawa mark­
sistowsko - leninowskiej teorii pozna­
nia. „Teoria hieroglifów“ w świetle 
krytyki Lenina.

Zasadnicze szczeble procesu pozna­
nia. Od bezpośredniego postrzegania 
do myślenia abstrakcyjnego i na po­
wrót ku praktyce — dialektyczna dro­
ga poznania prawdy, poznania obiek­
tywnej rzeczywistości. Praktyka ja­
ko źródło i kryterium prawdiziiiwości 
poznania obiektywnej rzeczywistości. 
Rola postrzeżeń zmysłowych w proce­
sie poznania. Wrażenie zmysłowe — 
jako subiektywny obraz obiektywne­
go świata, bezpośrednie powiązanie 
świadomości ze światem zewnętrz­
nym. Jednostronność i bezpodstaw­
ność sensualizmu i racjonalizmu w fi­
lozofii przedmarksistowskiej.

Rola myślenia w procesie ¡poznania. 
Teoria wyższych czynności nerwo­
wych stworzona przez Sieczenowa i 
Pawłowa jako potwierdzenie marksi­
stowsko - leninowskiej teorii odbicia. 
Osiągnięcia współczesnej materialisty- 
cznej psychologii i fizjologii narządów 
zmysłowych i ich znaczenie dla teorii 
poznania. Tworzenie pojęć, sądów, 
wnioskowanie. Jedność momentu 
zmysłowego i racjonalnego w pozna­
niu. Rola praktyki w poznaniu rzeczy­
wistości. Krytyka pragmatyzmu i in­

nych burżuazyjnych doktryn gnoseo- 
logicznych.

Poznanie naukowe i artystyczno- 
q-brazowe, ich jedność i różnice mię­
dzy nimi. Obraz jako specyficzny ar­
tystyczny środek poznania rzeczywi­
stości.

Prawda obiektywna, absolutna i 
względna w świetle materializmu dia­
lektycznego. Rozwój poznania nauko­
wego od niewiedzy do wiedzy, od wie­
dzy fragmentarycznej do pełniejszej. 
Prawda absolutna jako suma prawd 
względnych w toku ich rozwoju. 
Krytyka relatywizmu i dogmatyzmu 
w poznaniu.

Istota i zjawisko. Poznanie jako 
historyczny proces przenikania od 
zjawisk do istoty i od istoty pierwsze­
go rzędu do istoty drugiego rzędu itd.

Temat 14
Znaczenie marksistowskiego materia­
lizmu filozoficznego dla działalności 

praktycznej partii komunistycznej
Rewolucyjne znaczenie marksistow­

skiego materializmu filozoficznego. 
Walka Lenina i Stalina z oportunisty- 
czną rewizją marksistowskiego mate­
rializmu filozoficznego. Eklektyczne 
połączenie poszczególnych tez mate­
rializmu z zasadniczymi założeniami 
idealizmu filozoficznego, agnostycyz­
mu itd. w teoriach oportunistów i re- 
formistów.

Partyjność marksistowskiego mate­
rializmu filozoficznego.

Zasadnicze wnioski wynikające z 
zastosowania tez marksistowskiego 
materializmu filozoficznego do bada­
nia dziejów społecznych, zastoso­
wania ich w praktycznej działal­
ności partii komunistycznej klasy 
robotniczej: dzieje społeczeństwa
przestają się wydawać nagroma­
dzeniem przypadków i stają się 
rozwojem społecznym podległym 
prawidłowościom; działalność prakty­
czna partii klasy robotniczej powinna 
się opierać nie na postulatach ab­
strakcyjnego „rozumu“ , lecz na pra­
wach rozwoju społecznego; nauka o 
dziejach społeczeństwa staje się nauką 
ścisłą, pozwalającą na wykorzystanie

153



praw rozwoju społeczeństwa dla jego 
rewolucyjnego przekształcenia: dzia­
łalność praktyczna partii powinna 
się opierać na potrzebach rozwoju 
materialnego życia społeczeństwa; 
związek teorii z praktyką, ich jed­
ność powinny stać się naczelną za­
sadą działania partii komunistycznej.

M A T E R I A L I Z M

Temat 1
Materializm historyczny jako nauka
Idealistyczny charakter nauki o spo­

łeczeństwie i rozwoju społecznym 
przed Marksem i Engelsem. Lenin o 
podstawowych wadach socjologii 
przedmarksistowskiej.

Idealistyczny i metafizyczny charak­
ter teorii społeczeństwa i państwa, 
stworzonej przez Hobbesa w Anglii w 
XVII w. Idealistyczne i antyhistory- 
czne poglądy francuskich materialis­
tów XVIII w. na społeczeństwo.

Reakcyjne poglądy społeczno - po­
lityczne niemieckiej filozofii idealisty­
cznej z końca XVIII i początku XIX 
w. Idealistyczny charakter poglądów 
Feuerbacha na życie społeczne.

Poglądy burżuazyjnych historyków 
francuskich okresu Restauracji (Mi- 
gnet, Thierry, Guizot). Nienaukowy 
charakter poglądów socjalistów - uto­
pistów na społeczeństwo i jego roz­
wój (Saint - Simon, Ch. Fourier i R. 
Owen).

Zagadnienia socjologiczne w rosyj­
skiej filozofii klasycznej XIX  w. Idea­
listyczny charakter poglądów filozo­
fów rosyjskich na rozwój społeczny i 
elementy materialistycznego sposobu 
pojmowania dziejów w pracach rewo­
lucjonistów - demokratów: Bielińskie­
go, Hercena, Czernyszewskiego, Do- 
brolufoowa.

Klasowe źródła panowania ideali­
stycznego poglądu na historię do cza­
sów Marksa i Engelsa. Niezdolność ca­
łej filozofii przedmarksowskiej do 
stworzenia naukowej teorii społeczeń­
stwa i rozwoju społecznego.

Znaczenie marksistowskiego mate­
rializmu filozoficznego dla walki ze 
współczesną zgniłą burżuazyjną ideo­
logią imperializmu.

Znaczenie marksistowskiego mate­
rializmu filozoficznego dla walki z 
wszelkimi rodzajami religii i przesą­
dów. i I f

i
H I S T O R Y C Z N Y

Istota i znaczenie dokonanego przez 
Marksa i Engelsa przewrotu w poglą­
dach na społeczeństwo i jego dzieje. 
Materializm dziejowy, stworzony przez 
Marksa i Engelsa — jako konsekwen­
tne zastosowanie tez materializmu dia­
lektycznego do badań życia społeczne­
go, nauka o najogólniejszych prawach 
rozwoju społeczeństwa. Materializm 
dziejowy jako metoda wszystkich nauk 
społecznych.

Rozwiązanie przez marksizm pod­
stawowego problemu stosunku bytu 
społecznego do świadomości społecz­
nej i usunięcie dwóch podstawowych 
braków dawnych teorii historycznych, 
braków, które polegały: a) na uwzglę­
dnianiu wyłącznie ideologicznych mo­
tywów działalności historycznej lu­
dzi, b) na nieumiejętności ogarnięcia 
działalności mas ludowych.

Marks i Engels wskazali drogę nau­
kowego badania historii jako procesu 
podległego określonym prawom z ca­
łą jego ogromną wielostronnością i 
sprzecznością wewnętrzną; stworzyli 
naukę o formacjach społeczno-ekono­
micznych, o ogólnych i szczególnych 
prawach ich powstawania, rozwoju i 
upadku, odkryli szczególne prawa 
rozwoju i nieuchronnej zagłady kapi­
talizmu.

Marksistowska teoria podstawy eko­
nomicznej i nadbudowy politycznej i 
ideologicznej, tworzących w zespole­
niu określoną formację społeczno-eko­
nomiczną.

Marksizm dal klucz poznania społe­
czeństw antagonistycznych — teorię 
klas i walki klas, odkrył światową ro­
lę dziejową proletariatu jako twórcy 
społeczeństwa socjalistycznego.

154



Teoria Marksa i Engelsa dowodzi, 
że socjalizm jest nieuniknionym wy­
nikiem rozwoju społeczeństwa kapita­
listycznego i walki klasowej proleta­
riatu. Materializm dziejowy i prze­
miana socjalizmu z utopii w naukę.

Materializm dziejowy jako metoda 
naukowego poznania praw rozwoju 
społecznego, jako drogowskaz działań 
rewolucyjnych. Krytyka doktryn so­
cjologów burżuazyjnych negujących 
istnienie praw rozwoju społecznego i 
głoszących teorie braku jakiegokol­
wiek związku między rozwojem przy­
rody i społeczeństwa (subiektywiści, 
woluntarzyści), bądź też utożsamiają­
cych je ze sobą (naturalizm, szkoła 
biologiczna). .

Dalsze rozwinięcie i wzbogacenie te­
orii materializmu dziejowego w pra­
cach Lenina i Stalina, zastosowanie 
jej do badania nowej epoki — epoki 
imperializmu i rewolucji proletariac­
kiej, epoki walki o zwycięstwo- i rea­
lizację socjalizmu w ZSRR.

Walka Lenina i Stalina z próbami 
rewizji materializmu dziejowego po­
dejmowanymi przez oportunizm ro­
syjski i międzynarodowy. Przepro­
wadzana przez Lenina krytyka bur- 
żuazyjnego ,,obiektywizmu“ w dzie­
dzinie socjologii. Krytyka współczes­
nej socjologii burżuazyjinej-

Reakcyjna istota współczesnych te­
orii rasistowskich, teologicznych, agno- 
stycyzmu, neokantyzmu, neoheglizmu 
i in.

R o z d z i a ł  I
EKONOMICZNA PODSTAWA 

SPOŁECZEŃSTWA

Temat 2
Warunki materialnego życia 

społeczeństwa
Pojęcie warunków życia materialne­

go.Rola środowiska geograficznego ja­
ko jednego ze stałych i niezbędnych 
warunków rozwoju społecznego.

Krytyka doktryn burżuazyjnych na 
temat roli środowiska geograficznego, 
krytyka geopolityki faszystowskiej.

Błąd popełniony przez Plechanowa w 
ocenie roli środowiska geograficzne­
go w rozwoju społeczeństwa.

Wpływ przyrostu ludności na rozwój 
społeczeństwa. Krytyka burżuazyj­
nych teorii przyrostu ludnością reak­
cyjnych faszystowskich i angielsko- 
amerykańskich „teorii“ rasizmu.

Sposób produkcji dóbr materialnych 
— podstawowy, decydujący czyn­
nik w systemie warunków material­
nego życia społeczeństwa.

Dwie strony procesu .produkcji: siły 
wytwórcze społeczeństwa i stosunki 
wytwórcze między ludźmi. Społeczny 
charakter produkcji. Formy' stosun­
ków wytwórczych: stosuraiki wytwór­
cze jako stosunki panowania i pod­
ległości allbo jako stosunki współ­
pracy i pomocy wzajemnej mię­
dzy wolnymi od wyzysku ludźmi, i 
wreszcie,* jako ¡stosunki przejściowe 
między jedną z- wymienionych form 
stosunków wytwórczych a drugą..

Sposób produkcji — jedność sił wy­
twórczych i stosunków wytwórczych w 
procesie wytwarzania dóbr material­
nych.

Określony historycznie sposób pro­
dukcji — podstawa formacji społecz­
no-ekonomicznej .

Temat 3
Trzy cechy szczególne produkcji

Nieustanna zmiana i rozwój produk­
cji. Przebudowa całego ustroju społe­
cznego i politycznego w zależności od 
zmiany sposobu produkcji. Zmiany w 
życiu duchowym społeczeństwa. Hi­
storia rozwoju społeczeństwa — hi­
storią sposobu produkcji, historią ro­
zwoju sił wytwórczych i stosunków 
wytwórczych między ludźmi, historią 
mas pracujących.

Siły wytwórcze— najbardziej zmien­
ny, rewolucyjny i decydujący element 
rozwoju produkcji. Stosunek wzajem­
ny między siłami wytwórczymi a 
stosunkami wytwórczymi. Aktywne 
oddziaływanie wtórne stosunków wy­
twórczych na rozwój isił wytwór­
czych.

Powstawanie nowych sił wytwór­
czych i odpowiadających im stosun-

155



ków wytwórczych w łonie dawnego u- 
stroju. Przejście od dawnych stosun­
ków wytwórczych ku nowym w -społe­
czeństwach antagoni stycznych -drogą 
rewolucyjnego obalenia dawnych sto­
sunków wytwórczych i usankcjonowa­
nia nowych. Cechy szczególne powsta­
nia socjalistycznego sposobu produkcji. 
Rola nowych postępowych idei społe­
cznych, nowej władzy politycznej w li­
kwidacji dawnych i stworzeniu no­
wych stosunków wytwórczych.

Zasadnicza różnica między przej­
ściem od kapitalizmu do socjalizmu a 
wszystkimi dawnymi formami przej­
ścia do nowych społecznych sposobów 
produkcji.

Temat 4
Rozwój sił wytwórczych i stosunków 
wytwórczych w przedsocjalistycznych 
formacjach społeczno - ekonomicznych

Pięć zasadniczych znanych historii 
typów stosunków wytwórczych: 
wspólnota pierwotna, ustrój niewolni­
czy, ustrój feudalny, kapitalistyczny i 
socjalistyczny.

Istota stosunków wytwórczych w 
społeczeństwach: pierwotnym, niewol­
niczym, feudalnym i kapitalistycznym 
i zależność tych stosunków wytwór­
czych od określonego poziomu sił wy­
twórczych. Istnienie własności prywat­
nej środków produkcji i wyzysk pra­
cy jako wspólna cecha antagonistycz- 
nych formacji społeczno - ekonomicz­
nych. Cechy szczególne rozwoju sił 
wytwórczych i stosunków wytwór­
czych w formacjach przedkapitali- 
stycznych.

Charakter rozwoju sił wytwórczych 
i stosunków wytwórczych w społe­
czeństwie kapitalistycznym. Nie dające 
się pogodzić zaostrzenie się sprzeczno­
ści między charakterem sił wytwór­
czych i charakterem stosunków wy­
twórczych w społeczeństwie kapitali­
stycznym; ekonomiczne, polityczne i 
ideologiczne przejawy tych sprzeczno­
ści. Kryzysy ekonomiczne w krajach 
kapitalistycznych jako jeden z najważ­
niejszych przejawów antagonizmu sił

wytwórczych i stosunków wytwór­
czych.

Cechy szczególne rozwoju sprze­
czności wewnętrznych ustroju kapi­
talistycznego w  poszczególnych kra­
jach.

Imperializm i jego cechy podsta­
wowe. Prawo nierównomiernego roz­
woju kapitalizmu w epoce imperia­
lizmu.

Brak zgodności między siłami wy­
twórczymi a stosunkami wytwórczy­
mi jako podstawa ekonomiczna re­
wolucji społecznych. Imperializm ja­
ko ostatnie stadium kapitalizmu.

Krytyka mieńszewickiej i głoszonej 
przez Kautsky‘ego teorii sił wytwór­
czych,, reformistycznej teorii „pokojo­
wego wrastania kapitalizmu w socja­
lizm“ , teorii automatycznego krachu 
kapitalizmu. Krytyka „demokratycz­
nego socjalizmu“ labourzystów.

Temat 5
Rozwój sił wytwórczych i stosunków 

wytwórczych w społeczeństwie 
socjalistycznym

Powstanie i rozwój ustroju socja­
listycznego w wyniku zwycięstwa 
rewolucja proletariackiej w Rosji. 
Radziecka metoda uprzemysłowienia. 
Polityka kolektywizacji gospodarki 
rolnej. Zwycięstwo socjalizmu w 
ZSRR. Własność społeczna środków 
produkcji — podstawa stosunków 
wytwórczych w ustroju socjalistycz­
nym. Dwie formy własności socjali­
stycznej w ZSRR. Zniesienie wyzy­
sku człowieka przez człowieka. So­
cjalistyczna zasada rozdziału dóbr 
według wykonanej pracy. Stosunki 
między ludźmi w procesie produkcji 
jako stosunki koleżeńskiej współ­
pracy i socjalistycznej pomocy wza­
jemnej między wolnymi od wyzysku 
pracownikami. Zupełna zgodność 
między stosunkami wytwórczymi i 
stanem sił wytwórczych w społeczeń­
stwie socjalistycznym. Wzmożone 
tempo rozwoju sił wytwórczych w 
ustroju socjalistycznym.

Prawa rozwoju ustroju socjalisty­
cznego w ZSRR i wyższość socjali­
stycznego sposobu produkcji nad 
kapitalistycznym. Planowy charakter

156



rozwo j u gospodarki socjalistycznej. 
Socjalistyczne formy i metody pracy. 
Rola stalinowskich planów pięciolet­
nich w przekształceniu ekonomicz­
nym ZSRR. Niezwykłe tempo rozwo­
ju sił wytwórczych w ZSRR. Zwy­
cięstwo Związku Radzieckiego nad 
Niemcami hitlerowskimi — dobitne 
świadectwo przewagi radzieckiego 
ustroju społecznego nad kapitalisty­
cznym. Pięcioletni plan odbudowy 1 
rozwoju gospodarki narodowej ZSRR.

Rola partii komunistycznej i pań­
stwa radzieckiego w rozwoju sił wy­
twórczych społeczeństwa socjalistycz­
nego. ,

Cechy szczególne rozwoju sił wy- 
twórczych i stosunków wytwórczych 
w krajach demokracji ludowej.

Krytyka prawicowo-oportunlstycz- 
nych i trockistowskich teorii rozwoju 
gospodarki socjalistycznej.

R o z d z i a ł  II
TEORIA KLAS, WALKI KLASO­

WEJ I PAÑSTWA

Temat 6
Teoria klas i walki klasowej

Lenin o znaczeniu marksistowskiej 
teorii walki klasowej dla nauki o 
społeczeństwie. Porównanie stworzo­
nej przez Marksa teorii klas i walki 
klas z doktrynami dawniejszych sizkół 
socjologicznych; decydujący przewrót 
dokonany ¡przez Marksa w nauce o
społeczeństwie. .

Mark si sto wsiko -len in o wska cle t ln i -
cja klasy. Pochodzenie klas. Walka 
klas — siła napędowa rozwoju histo­
rycznego w społeczeństwach antago- 
nistycznych. Klasy i walka klasowa 
w społeczeństwie .niewolniczym, 
feudalnym, kapitalistycznym. Ostra 
walka klasowa między wyzyskiwa­
czami i wyzyskiwanymi — podsta­
wowa cecha ustroju kapitalistycz-

Zasadnicze formy walki klasowej 
proletariatu. Wniesienie do żywioło­
wego ruchu robotniczego świadomo­
ści socjalistycznej. Partia komuni­
styczna — przodujący, zorganizowa­
ny, świadomy, marksistowski oddziai

proletariatu. Partia — klasa — masa. 
Rola wodzów proletariatu w walce 
klasowej. Zasadnicza różnica między 
marksistowskim a liberalistycznym 
pojmowaniem walki klasowej. Uzna­
nie konieczności wprowadzenia dyk­
tatury proletariatu jako wniosek w y­
ciągnięty przez marksizm z teorii 
walki klas.

Znaczenie przeprowadzonej przez 
Lenina i Stalina analizy cech szcze­
gólnych rosyjskiego ruchu robotni' 
czego dla rewolucyjnej działalności 
partii bolszewickiej.

Dyktatura proletariatu — kontynu­
acja walki klasowej w nowych jej 
formach. Klasy i walka klasowa w 
Związku Radzieckim w  okresie przej­
ściowym od kapitalizmu do socjaliz­
mu. Krytyka Stalina oportuni- 
stycznej teorii wygasania walki kla­
sowej w  okresie przejściowym. Li­
kwidacja (klas wyzyskujących w 
ZSRR. Zwycięstwo socjalizmu. Zmia­
na struktury klasowej w  ZSRR. Kla­
sa robotnicza, chłopstwo i inteligen­
cja w ZSRR, nowy ich charakter. 
Stworzenie jedności moralno-polity- 
cznej społeczeństwa radzieckiego. Za­
nikanie granic klasowych między 
klasą robotniczą a chłopstwem, jak 
również między klasami a inteligen­
cją w Związku Radzieckim. Rola 
kierownicza klasy robotniczej jako 
przodującej klasy społeczeństwa so­
cjalistycznego i jego awangardy — 
Wszechzwiązkowej Partii Komuni­
stycznej — w walce z pozostałościami 
dawnego ustroju.

Międzynarodowe znaczenie likwi­
dacji klas wyzyskiwaczy w ZSRR.

Współczesne stadium walki klas w 
krajach kapitalistycznych. Rola partii 
komunistycznych w walce klasowej 
proletariatu.

Walka dwóch przeciwstawnych 
obozów — imperialistycznego i anty- 
imperialistycznego. Osłabienie impe­
rializmu i wzrost sił demokracji i so­
cjalizmu. Przewaga zjednoczonych sił 
demokracji i socjalizmu nad siłami 
antydemokratycznego obozu imperia­
lizmu. Odejście od systemu imperiali­
stycznego ¡szeregu krajów Europy 
środkowej i południowo-wschodniej. 
Stworzenie ¡podstaw niezbędnych do

157



przejścia tna drogę rozwoju ¡socjali­
stycznego w krajach demokracji lu­
dowej .

„Żyjemy w takiej epoce, w której 
wszystkie drogi prowadzą do komu­
nizmu“ (Mołoitow).

Krytyka współczesnych poglądów 
burżuazyjnych i socjaldemokratycz­
nych na klasy i walkę klas.

Temat 7
Państwo i prawo. Teoria rewolucji 

i dyktatury proletariatu.
Powstanie państwa. Państwo — 

wytwór i przejaw nieprzejednanych 
sprzeczności klasowych, narzędzie 
przemocy jednej klasy nad dru­
gą. Organa i środki sprawowania 
władzy państwowej. Dwie zasadnicze 
funkcje państwa: wewnętrzna i ze­
wnętrzna.

Istota państwa w społeczeństwie 
antagonistyćznym i rozmaite formy 
rządzenia państwem. Demokracja 
burżuazyjna jako jedna z form dyk­
tatury burżuazji. Postępowe znacze­
nie demokracji burżuazyjnej w okre­
sie rozwoju kapitalizmu po linii wstę­
pującej i jej reakcyjność w epoce 
imperializmu. Kryzys współczesnej 
burżuazyjnej demokracji parlamen­
tarnej.

Prawo i stosunki prawne jako od­
zwierciedlenie warunków ekonomicz­
nych życia społeczeństwa, Prawo ja­
ko jeden z instrumentów władzy 
państwowej, jako wyraz podniesionej 
do godności ustawy woli klasy panu­
jącej. Umocnienie j ochrona systemu 
wyzysku uprawianego przez klasę 
panującą — istotą klasową prawa 
burżuazyjnego. Fetyszyzm prawa bur- 
żuazyjnego.

Faszyzm — najbardziej brutalna 
forma dyktatury najdrapieżniejszych, 
uprawiających najbardziej wyuzda­
ny rozbój imperialistów. Zlikwidowa­
nie przez faszyzm elementarnych de­
mokratycznych praw i swobód mas 
pracujących. Walka ludów demokra­
tycznych z tyranią i bezprawiem hi­
tlerowskim. Historyczna rola Związ­
ku Radzieckiego w pokonaniu faszyz­
mu niemieckiego.

Zwycięstwo demokracji ludowej w 
szeregu państw wschodniej i połud­
niowo - wschodniej Europy. Cechy 
szczególne konstytucji krajów demo­
kracji ludowej.

Imperializm angielsko - amerykań­
ski wrogiem prawdziwie demokraty­
cznego rozwoju ludów.

Rewolucja społeczna jako nieunik­
nione — ze względu na prawa roz­
woju historycznego — zjawisko w 
społeczeństwie klasowym.

Podstawowe prawo rewolucji spo­
łecznej. Rewolucja niewolników. Re­
wolucja chłopów pańszczyźnianych. 
Rewolucje burżuazyjne i burżuazyj- 
no - demokratyczne. Wielka Listopa­
dowa Rewolucja Socjalistyczna i jej 
znaczenie dla historii światowej. Róż­
nica między rewolucją burżuazyjną 
a socjalistyczną. Nowa teoria rewolu­
cji socjalistycznej opracowana przez 
Lenina i Stalina.

Walka Lenina i Stalina z antymar- 
ksistowskimi teoriami rewolucji.

Marksistowsko - leninowska teoria 
dyktatury proletariatu. Obalenie ka­
pitalizmu, złamanie burżuazyjnej ma­
chiny państwowej i stworzenie dykta­
tury proletariatu — zasadnicza treść 
rewolucji proletariackiej. Walka Le­
nina i Stalina z oportunistami II Mię­
dzynarodówki, anarchizmem itrockiz- 
mem w kwestii stosunku rewolu­
cji proletariackiej do państwa burżu­
azyjnego. Trzy strony dyktatury pro­
letariatu.

Cechy szczególne procesu przejścia 
do socjalizmu w krajach demokracji 
ludowej.

Temat 8
Radzieckie państwo socjalistyczne
Rozwinięcie marksistowskiej teorii 

państwa przez Lenina i Stalina. Ustrój 
radziecki jako forma państwowa dyk­
tatury proletariatu, jako nowa forma 
organizacji państwowej, nowy typ 
państwa. Zasadnicza różnica między 
ustrojem radzieckim a burżuazyjno- 
demokratyczną formą państwa. Lenin 
i Stalin o cechach szczególnych ustro­
ju radzieckiego,

158



Sojusz klasy robotniczej i chłopstwa 
— zasada naczelna dyktatury proleta­
riatu.

Radzieckie państwo socjalistyczne 
jako jedyne państwo konsekwentnie 
demokratyczne. Demokracja radziec­
ka — najwyższy typ demokracji.

Stalin o państwie radzieckim. Dwie 
główne fazy rozwoju państwa radziec­
kiego. Podstawowe funkcje państwa 
socjalistycznego w pierwszej i drugiej 
fazie jego rozwoju. Źródła siły pań­
stwa radzieckiego.

Wielka Konstytucja Stalinowska. 
Radziecki ustrój 'socjalistyczny i pań­
stwo radzieckie jako najlepsza forma 
organizacji ekonomicznego i kultu­
ralnego postępu kraju w czasie poko­
ju i obrony w czasie wojny.

Radzieckie prawo socjalistyczne, za­
sadnicza różnica między nim a wszy­
stkimi dotychczasowymi formami 
prawa. Prawo radzieckie — broń 
państwa radzieckiego w walce o 
dokończenie budowy społeczeństwa 
scejald stycznego i stopniowe przej­
ście do komunizmu- Radzieckie 
prawo socjalistyczne to podnie­
siona do godności ustawy wola 
klasy robotniczej i wszystkich ra­
dzieckich ludzi pracy. Konsekwentnie 
demokratyczny charakter prawa ra­
dzieckiego. Radzieckie państwo socja­
listyczne w okresie II wojny świato­
wej.

Wzrost znaczenia państwa radziec­
kiego na arenie międzynarodowej. 
Państwo radzieckie — potężny czyn­
nik pokoju między narodami, ostoja 
sił demokratycznych w całym świę­
cie w ich walce z siłami reakcji.

Wszechzwiązkowa Partia Komunis­
tyczna (bolszewików) jako czynnik 
inicjatorski i kierowniczy w ustroju 
państwa radzieckiego. Polityka par­
tii bolszewickiej jako podstawa ży­
ciowa ustroju radzieckiego.

Stwierdzenie przez tow. Stalina nie­
zbędności istnienia państwa w epoce 
komunizmu w ZSRR w warunkach 
otoczenia kapitalistycznego.

Obowiązek dalszego wzmocnienia 
państwa radzieckiego w okresie do­
kończenia budowy społeczeństwa so­
cjalistycznego i stopniowego przecho­
dzenia od socjalizmu do komunizmu.

Kwestia narodowa
Zastosowanie materializmu dziejo­

wego do rozwiązania zagadnienia ras 
i narodów. Zasadnicze przeciwieństwo 
między teorią marksistowsko - leni­
nowską a poglądami burżuazyjnymi 
na zagadnienie ras i narodów. „Teo­
ria" rasowa i barbarzyństwo rasowe 
faszyzmu.

Definicja narodu Stalina. Naród 
a rasa. Rasy w dalekiej przeszłości 
a obecnie. Rozwój kapitalizmu, ru­
chy narodowe, a tworzenie się naro­
dów i państw narodowych. Narody 
a klasy.

Rozkwit kultur, narodowych pod 
względem formy, a socjalistycznych 
pod względem treści w ustroju socja­
listycznym jako niezbędny warunek 
zlania się ich w jedną międzynarodo­
wą, ogólnoludzką kulturę i stworzenia 
jednego ogólnoludzkiego języka po 
zwycięstwie komunizmu w całym 
świecie.

Uzasadnienie i rozwinięcie przez 
Lenina i Stalina bolszewickiej teorii 
i programu bolszewickiego w kwestii 
narodowej. Rozwiązanie zagadnienia 
narodowego w Związku Radzieckim. 
Radzieckie socjalistyczne państwo 
wielonarodowe.

Przyjaźń między narodami jako jed­
na z sił napędowych rozwoju społe­
czeństwa radzieckiego, jedna z pod­
staw trwałości i niezmożonej siły 
ustroju radzieckiego. Przyjaźń między 
narodami w Związku Radzieckim ja­
ko jedno z głównych źródeł zwycię­
stwa narodu radzieckiego w Wielkiej 
Wojnie w  obronie ojczyzny. Wypo­
wiedź tow. Stalina o wielkim narodzie 
rosyjskim jako o czynniku przodują­
cym pośród wszystkich narodów 
Zwiąźku Radzieckiego.

Przyjaźń między narodami jako 
jedna z podstaw patriotyzmu radziec­
kiego.

Zwycięstwo radzieckiej ideologii 
głoszącej równouprawnienie ras i na­
rodów nad faszystowską ideologią ra­
sizmu. Walka ideologii radzieckiej 
z burżuazyjnymi teoriami wojującego 
nacjonalizmu i rasizmu w warunkach 
współczesnych. Krytyka kosmopoli-

Tem at 9

159



tyzmu jako obłudnej propagandy ni­
hilizmu narodowego, uprawianej przez 
burżuazję imperialistyczną.

Problem narodowy podczas drugiej 
wojny światowej. Walka miłujących 
wolność narodów z faszyzmem o nie­
podległość narodową.

Zaostrzanie się kryzysu systemu ko­
lonialnego i wzrost ruchu narodowo­
wyzwoleńczego w koloniach i krajach 
zależnych po drugiej wojnie świato­
wej. Związek Radziecki — ostoja na­
rodów walczących przeciwko ekono­
micznej i politycznej niewoli narzuca­
nej przez imperialistów USA.

Temat 10
Problem wojny w świetle marksizmu- 

leninizmu
Źródła wojen w świetle prac twór­

ców marlksSamu - leninizmu. Wojna 
jako kontynuacja polityki określonej 
klasy przy pomocy innych, na prze­
mocy opartych metod. Dwa 'rodzaje 
wojen: ¡sprawiedliwe i niesprawiedli­
we. Rola postępowego, sprawiedliwe­
go celu w osiągnięciu zwycięstwa na 
wojnie.

Charakter klasowy i rola armii 
w antagonistycznych formacjach spo­
łecznych. Armia jako najważniejsze 
narzędzie władzy w ręku klasy panu­
jącej, zapewniające jej możność spra­
wowania dyktatury i toczenia wojen 
z innymi państwami. Armia radziec­
ka i zasadnicza różnica między nią 
a armiami krajów kapitalistycznych. 
Stalin o trzech cechach szczególnych 
Armii Radzieckiej.

Krytyka doktryn burżuazyjnych 
i faszystowskich na temat istoty spo­
łecznej wojen i armii.

Sformułowana przez Stalina defini­
cja nauki wojennej i sztuki wojennej. 
Stałe i zmienne czynniki wojen.

Zależność sił zbrojnych i sposobów 
toczenia wojny od warunków ekono­
micznych i wzrost tej zależności w  to­
ku rozwoju historycznego, w szczegól­
ności w w. XX. Niezdolność państw 
kapitalistycznych do prawidłowego 
rozwiązania zagadnień gospodarki wo­
jennej.

Znaczenie czynnika moralnego na 
wojnie, jego związek ze społecznym

i państwowym ustrojem kraju, ze 
społecznym charakterem wojny. Ogra­
niczone możliwości wpływu czynnika 
moralno - politycznego w wojnach 
państw kapitalistycznych.

Sposób prowadzenia wojny, ekono­
miczne i moralne potencjały państw 
wojujących jako najważniejsze mo­
menty decydujące o przebiegu i wy­
niku wojny współczesnej. Związek 
i uwarunkowanie wzajemne tych mo­
mentów. Opracowanie podstaw ra­
dzieckiej nauki wojennej przez tow. 
Stalina i wspaniałe jej zastosowanie 
w okresie wojny domowej i interwen­
cji oraz podczas Wielkiej Wojny na­
rodu radzieckiego w obronie ojczyzny.

Wyższość radzieckiego ustroju spo­
łecznego i państwowego nad kapita­
listycznym ustrojem państw burżu­
azyjnych i stworzenie potężnej bazy 
wojskowo - ekonomicznej, która za­
pewniła Związkowi Radzieckiemu 
zwycięstwo w drugiej wojnie świato­
wej.

Wysokie morale armii i narodu ra­
dzieckiego jako jeden z głównych 
czynników zwycięstwa nad Niemcami 
faszystowskimi i imperialistyczną Ja­
ponią.

Przewaga radzieckiej strategii i ta­
ktyki wojskowej nad strategią i tak­
tyką sił zbrojnych państw kapitali­
stycznych, Wzory stalinowskiej stra­
tegii, taktyki i sztuki operacyjnej 
w historii Wielkiej Wojny w obronie 
ojczyzny. Krach ideologii wojennej 
i doktryny wojennej Niemiec faszy­
stowskich.

Rola polityki partii bolszewickiej 
i tow. Stalina w osiągnięciu zwycię­
stwa ¡w Wielkiej Wojnie narodu ra­
dzieckiego w obronie ojczyzny.

Walka Związku Radzieckiego o po­
kój i demokrację przeciwko podżega­
czom do nowej wojny światowej.

Warunki niezbędne do zupełnego 
wyeliminowania wojen z życia ludz­
kości według teorii marksizmu - leni­
nizmu.

Temat 11
Rola mas ludowych i jednostek 

w historii
Wolność i konieczność w rozwoju 

społeczeństwa w świetle marksizmu-

160



leninizmu. Rola czynnika subiektyw­
nego w wydarzeniach dziejowych. 
Wzrost roli czynnika subiektywnego 
w społeczeństwie socjalistycznym.

Materializm dziejowy o masach lu­
dowych jako podstawowej sile napę­
dowej dziejów. Walka Plechanowa 
i Lenina z subiektywną socjologią na- 
rodników.

Rola wielkich ludzi w dziejach 
w świetle marksizmu - leninizmu. 
Marks, Engels, Lenin, Stalin jako wo­
dzowie klasy robotniczej. Zespolenie 
potęgi myśli teoretycznej z praktycz­
nym doświadczeniem organizacyjnym 
ruchu robotniczego jako cecha wo­
dzów proletariatu. Charakterystyka 
Lenina i działacza politycznego typu 
leninowskiego dana przez tow. Sta­
lina.

Stosunek między masami, klasą, • 
partią a wodzami w świetle marksiz­
mu - leninizmu.

Rola partii i tow. Stalina w realiza­
cji socjalizmu i w organizacji zwycię­
stwa narodu radzieckiego w Wielkiej 
Wojnie w obronie ojczyzny, Naruu ra­
dziecki — awangarda sił postępowych 
ludzkości, świadomy twórca, budowni­
czy społeczeństwa komunistycznego. 
Tow. Stalin jako wódz narodu ra­
dzieckiego i mas pracujących całego 
świata.

Krytyka współczesnych burżuazyi- 
nych reakcyjnych teorii o roli jed­
nostki w  historii.

R o z d z i a ł  III
FORMY ŚWIADOMOŚCI 

SPOŁECZNEJ I ROLA IDEI 
POSTĘPOWYCH W ROZWOJU 

SPOŁECZEŃSTWA 
Temat 12

Formy świadomości społecznej
Ekonomiczna podstawa społeczeń­

stwa i nadbudowa polityczna i praw­
na. Formy świadomości społecznej: 
moralność, nauka, filozofia, sztuka 
i religia. Klasowy, partyjny charakter 
nadbudowy'.

Życie duchowe społeczeństwa — od­
zwierciedlenie jego życia mate­
rialnego, Materialne warunki^ ży­
cia społeczeństwa jako źródło

i podstawa rozwoju ideologicznej i po­
litycznej nadbudowy. Oddziaływanie 
wzajemne między podstawą i nadbu­
dową.

Rola nadbudowy politycznej i praw­
nej w rozwoju podstawy ekonomicz­
nej. Reakcyjna rola współczesnego 
burżuazyjnego państwa i prawa.

Rola idei społecznych w rozwoju 
materialnego życia społeczeństwa. 
Idee rewolucyjne i reakcyjne. Idee 
reakcyjne jako hamulec rozwoju spo­
łecznego. Rola idei rewolucyjnych 
w postępie społecznym. Mobilizująca, 
organizująca i przekształcająca siła 
idei marksistowsko - leninowskich.

Nauka jako forma świadomości spo­
łecznej. Naukowe poznanie świata — 
narzędzie praktycznej przebudowy 
społeczeństwa. Klasowy charakter na­
uki w społeczeństwie klasowym. Wal­
ka z reakcyjnymi ideami nauki bur- 
żuazyjnej.

Filozofia jako forma świadomości 
społecznej. Filozofia a nauki szczegó­
łowe, związek i stosunki wzajemne 
miedzy nimi. Partyjność filozofii. 
Bankructwo współczesnej filozofii 
burżuazyjnej, jej nawrót do zbutwia­
łych teorii idealizmu i teologii.

Współczesny etap walki radzieckiej 
ideologii socjalistycznej z ideologią 
burżuazyjną.

Moralność w świetle marksizmu-le- 
niinizmu. Pochodzenie moralności w 
społeczeństwie klasowym. Klasowy 
charakter moralności. Moralność klas 
uciskanych a moralność panujących 
klas wyzyskiwaczy. Zezwierzęcenie 
moralne faszyzmu i rasizmu angiel­
sko - amerykańskiego.

Sztuka a nauka, różnica między ni­
mi. Sztuka — odzwierciedlenie, od­
tworzenie rzeczywistości w formie 
obrazów zmysłowych. Obraz arty­
styczny — specyficzna forma odzwier­
ciedlenia i odtworzenia rzeczywi­
stości.

Pochodzenie sztuki. Zależność sztu­
ki od stosunków społecznych. Kryty­
ka teorii „sztuki dla sztuki". Sztuka 
w społeczeństwie klasowym. Wypo­
wiedzi Lenina i Stalina na temat par­
tyjności sztuki i literatury. Marazm 
współczesnej zgniłej sztuki burżua­
zyjnej.

Nowe Drogi — ii 161



Pochodzenie religii w świetle mar­
ksizmu - leninizmu. Podłoże społeczne 
i rola religii w ustroju kapitalistycz­
nym: religia jako narzędzie ucisku 
i wyzysku. Marksizm - leninizm — 
bojowy ateizm. Wypowiedzi Lenina 
i Stalina w kwestii stosunku partii 
robotniczej do religii i taktyki walki 
z religią.

Swoistość nadbudowy politycznej 
j ideologicznej w krajach kapitali­
stycznych.

Cechy szczególne nadbudowy poli­
tycznej i ideologicznej w krajach de­
mokracji ludowej.

Podstawa ekonomiczna i nadbudo­
wa w ustroju socjalistycznym. Szcze­
gólna rola nadbudowy w rozwoju spo­
łeczeństwa radzieckiego.

Rola państwa i prawa radzieckiego 
w rozwoju gospodarki socjalistycznej. 
Polityka państwa radzieckiego i partii 
komunistycznej — podstawa życiowa 
rozwoju społeczeństwa radzieckiego, 
jego gospodarki i ideologii.

Rola marksistowsko - leninowskiej 
ideologii radzieckiej w walce o  reali­
zację . nowego, socjalistycznego ustro­
ju. Wielkie znaczenie teorii leniniz­
mu, stwierdzającej możliwość zwycię­
stwa socjalizmu początkowo w jed­
nym tylko kraju. Wypowiedź towa­
rzysza Stalina o roli idei przyjaźni 
między narodami, jedności moralno- 
politycznej i patriotyzmu radzieckie­
go. Patriotyzm radziecki, jako źródło 
bohaterskich czynów ludzi radziec­
kich podczas Wielkiej Wojny w obro­
nie ojczyzny i w latach pracy pokojo­
wej.

Rola radzieckiego państwa socjalis­
tycznego, partii bolszewickiej i mark­
sistowsko - leninowskiej ideologii ra­
dzieckiej w walce z pozostałościami 
kapitalizmu w świadomości ludzi, 
w realizacji komunizmu w ZSRR.

Krytyka „materializmu ekonomicz­
nego" nie uznającego aktywnej roli 
idei społecznych; krytyka idealistycz­
nych antymarksistowskich teorii pań­
stwa, prawa, ideologii.

Międzynarodowe znaczenie, i wielka 
siła ideologii markisiistowisko - leni­
nowskiej, ujawniająca się w walce ze 
współczesną ideologią burżuazyjną.

Rola postępowych idei socjalistycz­
nych w rozwoju społecznym

Warunki powstawania nowych idei 
społecznych. Rozwiązanie dojrzałych 
do tego zadań z dziedziny życia mate­
rialnego • społeczeństwa na drodze 
świadomej walki rewolucyjnej klas 
postępowych ■ ze starym światem — 
prawa roziwoju społecznego. Ogromna 
mobilizująca i organizująca rola no­
wych postępowych idei społecznych 
w zjednoczeniu sił klasy postępowej 
W celu ulżenia społeczeństwu W jego 
drodze do wyższych form ustrojo - 
wych.

Przewrót w dziedzinie świadomości, 
w dziedzinie idei — prolog politycz­
nych biitew klasowych, rewolucji. Po­
twierdzenie tego prawa przez histerię 
wyzwoleńczej walki rewolucyjnej 
postępowych klas społecznych. Ma­
terializm filozoficzny, 'ii ateizm, 
teorie postępowe demokracji bur- 
żuazyjnej jako ostry oręż ideowy 
rewolucyjnej burżuazji walczącej z fe- 
udalizmem w Anglii w ' XVIT w., we 
Francji w XVIII w. i w innych kra­
jach. Postępowa społeczna i filozoficz­
na myśl rewolucjonistów - demokra­
tów rosyjskich w w. XIX w walce 
z ustrojem pańszczyźnianym i cara­
tem w Rosji.

Marksizm jako ideowo - teoretycz­
ny wyraz sytuacji i walki klasy ro­
botniczej, jako uzasadnienie naukowe 
jeij światowo - historycznej roli. Mar­
ksizm jako ideologia mas proletariac­
kich, ich sztandar bojowy. Marks 
i Engels — jako wweznie żywi wo­
dzowie żywego ruchu robotniczego, 
kitóry rośnie i krzepnie nieustannie, 
nie.

Żywiołowość — podstawowa cecha 
prawidłowości rozwoju społeczeństwa 
iburżuazyjnego. Wzmaganie się i za­
ostrzanie wszystkich sprzeczności u- 
stroju kapitalistycznego w epoce im­
perializmu i zacięta walka wszyst­
kich sił postępu przeciwko siłom 
reakcji. Wyzwalanie się mas ludo­
wych spod wpływu ideologii burżua- 
zyjnej i przenikanie w nie idei mar-

T em at 13

162



ksizmu-leninizmu. Rola partu bolsze­
wickiej i jej wodzów, Lenina i Stalina, 
w przygotowaniu ideologicznym kla­
sy robotniczej Rosji do Wielkiej Re­
wolucji Socjalistycznej.

Przejście do socjalizmu — koniec 
prehistorii społeczeństwa ludzkiego 
i początek jego prawdziwej historii 
jako skok z królestwa ślepej koniecz­
ności do królestwa wolności.

Ogromne zwiększenie się roli świa­
domości, roli ideologii socjalistycznej 
w rozwoju społeczeństwa radzieckie­
go i w  realizacji stopniowego prze­
chodzenia od socjalizmu dô  komuniz­
mu. Likwidacja pozostałości ustroju 
kapitalistycznego w świadomością lu­
dzi, przezwyciężenie religii w ZSRR..

Nauka radziecka. Tow. Stalin 
o  zadaniach nauki radzieckiej — do­
ścignąć i prześcignąć osiągnięcia na­
ukowe krajów kapitalistycznych. Za­
dania nauki radzieckiej w walce
0 wykonanie nowego planu Pię­
cioletniego. Rola nauki radziec­
kiej w zbudowaniu komunizmu w 
nainzym kraju. Materializm dia­
lektyczny i dziejowy — jedyna filozo­
fia naukowa. Rola filozofii marksi­
stowsko - leninowskiej w walce o re­
alizację komunizmu. Znaczenie dy­
skusji filozoficznej, przeprowadzone] 
przez KC WKP(b) vv r. 1947, dla roz­
woju ideologii radzieckiej.

Sztuka w społeczeństwie socjali­
stycznym. Realizm socjalistyczny ja­
ko zasadnicza metoda sztuki, .radziec­
kiej- Socjalistyczna treść i narodowa 
forma sztuki radzieckiej. Sztuka ra­
dziecka — sztuka najbardziej ideowa
1 postępowa na święcie. Wychowanie 
w duchu patriotyzmu radzieckiego 
naczelne zadanie sztuki socjalistycz­
nej. Ideowość bolszewicka—podstawa 
sztuki radzieckiej. Rola sztuki i lite­
ratury radzieckiej w umocnieniu jed­
ności moralno - politycznej narodu 
radzieckiego, w wychowaniu narodu 
w duchu komunizmu. Znaczenie 
uchwał KC WKP(b) w kwestiach ide­
ologicznych dla rozwoju sztuki i lite­
ratury radzieckiej.

Współczesny etap walki ideologii 
radzieckiej z ideologią burżuazyjną. 
Walka z korzeniem się przed zagra­
nicą, walka z kierunkiem formali-

stycznym w nauce, sztuce, muzyce. 
Wyższość postępowej kultury radziec­
kiej nad kulturą burżuazyjną. Ideolo­
gia socjalistyczna — potężny oręż 
w walce bratnich narodów o socja­
lizm.

Temat 14
Moralność komunistyczna w świetle 

marksizmu - leninizmu
Twórcy marksizmu - leninizmu na 

temat moralności komunistycznej.
Moralność komunistyczna — naj­

wyższa forma moralności klasy robot­
niczej.

Realizacja socjalizmu w ZSRR 
i stworzenie jedności moralno - poli­
tycznej społeczeństwa radzieckiego. 
Nowe oblicze duchowe i stały wzrost 
ideoiwości ludzi radzieckich — jedna 
z najważniejszych zdobyczy Wielkiej 
Listopadowej Rewolucji Socjalistycz­
nej i zbudowania socjalizmu. Prawa 
i obowiązki obywateli ZSRR.

Rola moralno - politycznej jedności 
społeczeństwa radzieckiego w Wiel­
kiej Wojnie w  obronie ojczyzny. Ob­
licze moralne bolszewika w  świetle . 
wypowiedzi Lenina i Stalina. Rozwój 
patriotyzmu radzieckiego i radzieckiej 
dumy narodowej. Walka z korzeniem 
się przed burżuazyjnym Zachodem.

Walka ze zjawiskami szkodliwymi 
dla państwa i społeczeństwa. Walka 
z pozostałościami moralności burżua- 
zyjnej w rodzinie radzieckiej, w ra­
dzieckim życiu codziennym.

Stopniowe przechodzenie od socja­
lizmu do komunizmu a zadania wy­
chowania komunistycznego mas pra­
cujących.

R o z d z i a ł  IV 
SOCJALIZM A KOMUNIZM

Temat 15
Socjalizm a komunizm

Odkrycie praw rozwoju społeczeń­
stwa ludzkiego przez Marksa i Engel­
sa f  stworzenie przez nich teorii ko­
munizmu naukowego. Rozwinięcie 
i wzbogacenie teorii komunizmu na­
ukowego przez Lenina i Stalina.

163



Okres przejścia od ustroju kapita­
listycznego do socjalistycznego jako 
okres rewolucyjnej przemiany pierw­
szego z nich w drugi. Dyktatura pro­
letariatu jako narzędzie budowy spo­
łeczeństwa komunistycznego-

Socjalizm i komunizm — dwie fazy 
rozwoju społeczeństwa komunistycz­
nego. Podstawa materialna socjalizmu , 
i komunizmu.

Cechy wspólne ,socjalizmu i komu­
nizmu i różnice między nimi.

Zasada socjalizmu: od każdego we­
dług jego zdolności, każdemu według 
jego pracy. Zasada komunizmu: od 
każdego według jego zdolności, każ­
demu według jego potrzeb.

Warunki przejścia od socjalizmu do 
komunizmu.

Realizacja socjalizmu w ZSRR.
Rozwój sił wytwórczych w ZSRR 

w okresie pięciolatek stalinowskich. 
Poziom techniczny przemysłu i gos­
podarki rolnej w ZSRR. Zasadnicza 
zmiana poziomu wytwórczo - tech­
nicznego i kulturalnego klasy robotni­
czej i chłopstwa. Inteligencja radziec­
ka. Rozwój kultury, socjalistyczne! 
pod względem treści, narodowej pod 
względem formy.

Konstytucja Stalinowska ZSRR — 
ustawa zasadnicza społeczeństwa so­
cjalistycznego.

Ruch stachanowski i jego znaczenie 
dla przygotowania warunków przej­
ścia od socjalizmu do komunizmu.

Stalin o możliwości realizacji ko­
munizmu w Związku Radź. w  warun­
kach otoczenia kapitalistycznego.

Okres zakończenia budowy socja­
lizmu w ZSRR i stopniowego przecho­
dzenia od socjalizmu do komunizmu. 
Rozwiązanie podstawowego zadania 
ekonomicznego w ZSRR — zasadni­
czy warunek przejścia od socjalizmu 
do komunizmu. Drogi Wiodące do. li­

kwidacji przeciwieństwa między mia­
stem ą vysią, między pracą umysło­
wą a fizyczną.

Wychowanie komunistyczne mas, 
walka z pozostałościami kapitalizmu 
w świadomości ludzi i podniesienie 
poziomu ideowego i kulturalnego mas 
pracujących — decydujący warunek 
polityczny przejścia od socjalizmu do 
komunizmu.

Nowy plan pięcioletni — jeszcze je­
den krok naprzód na drodze zakoń­
czenia budowy socjalizmu i stopnio­
wego przechodzenia od socjalizmu do. 
komunizmu.

Tow. Stalin o  siłach napędowych 
społeczeństwa radzieckiego.

Radzieckie państwo socjalistyczne— 
najważniejsze i decydujące narzędzie 
zakończenia budowy socjalizmu 
i przejścia od socjalizmu do komu­
nizmu.

Wszechzwiązkowa Komunistyczna 
Partia (bolszewików) — kierownik 
i organizator narodu radzieckiego 
w walce o budowę społeczeństwa ko­
munistycznego, czynnik nadający kie­
runek i kierowniczy w ustroju dy­
ktatury klasy robotniczej.

Jedność moralno - polityczna spo­
łeczeństwa radzieckiego. Przyjaźń 
między narodami ZSRR. Patriotyzm 
radziecki. Podstawowe cechy szcze­
gólne patriotyzmu radzieckiego, ze­
spalającego harmonijnie tradycje na­
rodowe ludów ze wspólnymi interesa­
mi wszystkich ludzi pracy w ZSRR.

Sprzeczności w ustroju socjalistycz­
nym, ich nieantagonistyczny charak­
ter. Krytyka i samokrytyka jako siła 
napędowa rozwoju społeczeństwa so­
cjalistycznego, jako szczególna forma 
ujawniania i przezwyciężania sprzecz­
ności w ustroju socjalistycznym.

Walka z pseudosocjalistycznymi 
„teoriami" prawicowych socjalistów.

Woprosy fiłosofii“, Nr 1, 19Ą8.
$■£ ,

JjB Przekład 
H. Eilsteinówny




