


Recenzent
Zenon Ciesielski

Redaktor Wydawnictwa
Stanisława Grzelczak

Skład i łamanie
Michał Janczewski

Projekt okładki i stron tytułowych
Andrzej Taranek

Na okładce wykorzystano zdjęcie Tronda Andersena, przedstawiające rzeźbę 
L. Holberga i postacie z jego sztuk. Pomnik, którego autorem jest Dyre Vaa, 
został odsłonięty w 1939 roku, znajduje się przed gmachem teatru w Oslo

Publikacja dofinansowana z funduszu Prorektora ds. Nauki
oraz funduszu działalności statutowej Wydziału Filologicznego
Uniwersytetu Gdańskiego

© Copyright by Uniwersytet Gdański
Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego

ISBN 978-83-7326-867-8

Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego
ul. Armii Krajowej 119/121, 81-824 Sopot
tel./fax: 58 523-11-37, tel. 725-991-206
http://wyd.ug.gda.pl, e-mail: wyd@ug.gda.pl



5

Spis treści

Podziękowania  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                    7

Czy warto jeszcze sięgać po dzieła  
Ludviga Holberga? Uwagi wstępne .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         9
Wielki nieobecny  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    12
Pokusy Holbergowskiej lektury .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    15
Komedie Holberga w skandynawskiej i polskiej refleksji naukowej .  .  .  .  .  .  .         18

Europejczyk z hanzeatyckiego Bergen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     23
1.  Na pokładzie arki Noego  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            23
2.  Lata szkolne .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    25
3.  Początki kariery naukowej  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    27
4.  Satyra w obronie własnej  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            29
5.  Sługa dwóch panów: pisarz i profesor .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      31
6.  Just Justesen alias baron Ludvig Holberg  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    34

Przedziwny chaos .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    39
1.  O społecznej naturze człowieka .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         39
2.  O różnicy między człowiekiem a papugą  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    41
3.  Zwierzę niedefiniowalne  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    43
4.  Myśli moralne  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    46
5.  Porządkując zamęt: paradoks i antyteza .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     48

Obrona płci niewieściej  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             53
1.  „Dajcie studiować tym, co umysł ku temu mają”  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                53
2.  Podróże podziemne młodego bergeńczyka  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    60
3.  „Poeta odradza ożenek staremu przyjacielowi Jensowi Larsenowi” .  .  .  .  .  .       66

Komedie Holberga na scenie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          73
1.  O dawnej tradycji teatralnej w królestwie Danii i Norwegii słów kilka  .   .   .    74

1.1.  Z dziennika Absalona  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           74
2.  Powstanie sceny przy Lille Grønnegade .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     82

2.1.  Kuglarze i artyści  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    82



2.2.  Budynek przy Lille Grønnegade .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      89
2.3.  Przedsięwzięcie przy Zielonej Uliczce: 

cud czy historyczna konieczność?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     93
3.  Repertuar sceny przy Lille Grønnegade .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     95
4.  Pogrzeb duńskiej komedii .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         100
5.  Nowa duńska scena .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             107
6.  Współpraca Ludviga Holberga ze sceną przy Lille Grønnegade .  .  .  .  .  .  .       109

6.1.  Parodia i walka z konkurencją .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     110
6.2.  W komediopisarskim porywie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     112
6.3.  Późne komedie Holberga  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       118

7.  Inspiracje. Plautus, Molier i włoska komedia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                121
7.1.  Amorosa z chłopskiej chaty? .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      130
7.2.  „Wierzcie mi, Jeppe nie jest błaznem” .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 133
7.3.  Morał czy teatr?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            138

8.  Ślady Holberga w polskim życiu teatralnym  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  142

Scena w komediach Holberga .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       147
1.  Maskarada  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 148

1.1.  Przestrzenie iluzji  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           149
1.2.  Komedia prezentująca .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         153
1.3.  Hiszpańskie szaleństwo .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  156
1.4.  Metateatralność Holbergowskiej komedii  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               158
1.5.  Intermedium .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  162

2.  Przyjęcie bożonarodzeniowe  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         166
2.1.  Chrześcijańskie saturnalia? .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      166
2.2.  Æbeltoft w wieczór Trzech Króli .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   167
2.3.  Przedstawienie teatralne, czyli kozły, wetty i biskupi .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          172
2.4.  O ptaku Feniksie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           178

3.  Jean de France  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  182
3.1.  Paryżanie duńscy  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  183
3.2.  Pochwała zaścianka? .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          189
3.3.  Teatralizacja i maskaradyzacja w Jeanie de France .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  191

Zakończenie. W stronę nowoczesnego teatru .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  199

Opplysningstiden i Norden: Ludvig Holbergs teater  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  203

Bibliografia  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  205

Spis ilustracji .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                213

Indeks osobowy .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               215



7

Podziękowania

Niniejsza publikacja jest wynikiem moich wieloletnich zainteresowań twórczością 
Holberga, zapoczątkowanych udziałem w projekcie badawczym prowadzonym na 
norweskim uniwersytecie w Tromso w latach 1995–1997 („Klasycystyczny dramat 
norweski 1750–1814. Między europejską tradycją a samoświadomością narodo-
wą”). Pragnę podziękować wszystkim, którzy od tej pory wspierali moje działania 
naukowe oraz popularyzujące nieznaną w Polsce spuściznę norwesko-duńskiego 
twórcy, w tym Pani Profesor Irenie Kadulskiej z Uniwersytetu Gdańskiego oraz Panu 
Profesorowi Lechowi Sokołowi z Instytutu Sztuki PAN za konstruktywną krytykę 
i wskazówki bibliograficzne; holbergologom Gunnarowi Sivertsenowi (Nordycki 
Instytut Studiów nad Innowacjami, Badaniami i Edukacją – NIFU, Oslo), Eilifowi 
Vinje (uniwersytet w Bergen) Peterowi Christensenowi Teilmannowi (uniwersytet 
w Kopenhadze) Tove Jensen Holmås (Archiwum Teatralne w Bergen) za inspirujące 
rozmowy; Instytutowi Sztuki PAN w Warszawie oraz nordystykom w Tromsø, Tron-
dheim i Begren za gościnę, a Elenie Hauge z Tromsø za pomoc w przeszukiwaniu 
zasobów bibliotecznych w Skandynawii. 

Dziękuję też Trondowi, Robertowi i moim Rodzicom – za wyrozumiałość 
i wsparcie, na które zawsze mogę liczyć.





9

Czy warto jeszcze sięgać po dzieła  
Ludviga Holberga? Uwagi wstępne

Do ostatnich dekad XX wieku w obiegowych definicjach epoki oświecenia, częściej 
niż kulturową dywersyfikację kontynentu, akcentowano ideologiczne ujednolice-
nie osiemnastowiecznej Europy oraz jej podporządkowanie się wpływom Paryża. 
Oświecenie łączono z rozkładem monarchii Ludwika XV oraz kryzysem związanego 
z nią „systemu instytucji społecznych, pojęć, wartości, norm moralnych i estetycz-
nych, którego najostrzejszym przejawem była rewolucja francuska”1.

W II połowie XX wieku dało się jednak zauważyć rosnące zainteresowanie re-
fleksją nad swoistością przebiegu procesów kulturowych w różnych rejonach osiem-
nastowiecznej Europy (i jej zamorskich terytoriów). W takim duchu pisze między 
innymi Jeremy Black, autor powstałego w 1990 r. zarysu zatytułowanego Europa 
XVIII wieku 1700–1789. Podkreśla, że sądy charakteryzujące atmosferę intelektu-
alną Paryża nie zawsze sprawdzają się w odniesieniu do Włoch, Szkocji, Niemiec, 
Polski czy Rosji. W Niemczech – inaczej niż we Francji – w zasadzie nie było anty-
klerykalizmu, a niemieccy intelektualiści, pomimo kłopotów z cenzurą, utrzymywa-
li ścisłe związki z władzą. 

Analizy dotyczące XVIII wieku w sposób organiczny wiążą się z debatą nad tre-
ścią pojęcia „oświecenie”. Zdaniem Blacka oświecenie, niebędące reakcją na jakieś 
homogeniczne zjawisko, należy traktować „nie tyle jako jednolity ruch umysłowy, ile 
pewną tendencję – tendencję do krytycznej analizy zjawisk i poddania ich kryteriom 
rozumu”2. Thomas Bredsdorff, autor wydanej w Danii monografii zatytułowanej 
Den brogede oplysning. Om følelsernes fornuft og fornuftens følelse i 1700-tallets nordi-
ske literatur (2003, „Zawiłości oświecenia. O rozumnych uczuciach i uczuciowym 
rozumie w skandynawskiej literaturze XVIII wieku”), na pytanie o naturę oświe-
cenia początkowo proponuje odpowiedź bardzo lakoniczną: oświecenie to rozum. 
Jednakowoż Bredsdorff natychmiast dodaje, iż nawet pobieżna lektura XVIII-wiecz-
nego piśmiennictwa dostarczy nam przykładów zjawisk i zachowań, rozumowi się 

1	 Oświecenie, [w:] Słownik terminów literackich, red. J. Sławiński, Wrocław – Warszawa – Kraków – 
Gdańsk – Łódź 1988, s. 333.

2	 J. Black, Europa XVIII wieku 1700–1789, tłum. J. Mikos, Warszawa 1997, s. 258.



10

niepodporządkowujących. Owo „inne”, niemieszczące się w pojęciu „oświecenia” 
definiowanym poprzez rozum, często w tradycji skandynawskiej było traktowane 
jako „przeżytek”, jako reminiscencje minionych epok lub też jako zapowiedź nad-
chodzącego romantyzmu (preromantyzm), pisze autor Den brogede oplysning. Symp-
tomatyczną w tym kontekście pracą był Upplysningstidens romantik (1918–1920, 
„Romantyzm wieku oświecenia”) autorstwa szwedzkiego literaturoznawcy Martina 
Lamma, który patrzył na XVIII wiek z perspektywy narzuconej przez romantyków, 
przypisujących oświeceniu bezwzględny kult rozumu oraz deprecjonowanie fantazji 
i intuicji. W piśmiennictwie epoki Lamm dostrzegał główny nurt, tj. oświeceniowy, 
dla którego przeciwwagą, swoistym „postępowym” kontr-nurtem, był „romantyzm 
wieku oświecenia”. Wśród historyków literatury oponujących wobec tak schema-
tycznie wartościującego spojrzenia na literaturę XVIII wieku, był duński historyk li-
teratury Frederik Julius Billeskov Jansen (1907–2002), jeden z wybitnych znawców 
twórczości Ludviga Holberga3.

Obraz oświecenia, wyłaniający się z polskiej dyskusji literaturoznawczej i kultu-
roznawczej, również daleki jest od jednoznacznego:

Jeśli nazwy: „renesans”, „barok”, „romantyzm” zostały wprowadzone do określenia 
również kierunku czy prądu literackiego, to termin „oświecenie” ma nieco inny cha-
rakter, obejmuje on bowiem swym zakresem całokształt zjawisk i procesów zacho-
dzących w Europie XVIII wieku. Nazwa upowszechniła się na terenie niemieckim 
(Aufklärung), we Francji natomiast epokę tę określa się jako „wiek filozoficzny” (le 
siècle philosophique), albo „wiek oświecenia” (le siècle des lumières), którego pol-
skim odpowiednikiem jest „wiek filozofski”, termin używany miedzy innymi przez 
Krasickiego. Oddają one wiernie przełomowość epoki burzącej feudalne mity i przy-
wileje, w której awans społeczny i kulturalny nowego mieszczańskiego bohatera łą-
czył się z zakwestionowaniem podstaw istniejącego systemu,

pisał Mieczysław Klimowicz4. Podkreślił przy tym wkład myśli angielskiej II po-
łowy XVII wieku w formowanie się owego „całokształtu zjawisk”, wskazując jed-
nak, że w Europie „za wzór, punkt dojścia i źródło inspiracji w sprawach kultury 
uważano Francję, i to zarówno Francję Ludwika XIV, rozkwitu klasycyzmu, jak 
i Francję osiemnastowiecznych filozofów”5. Definicję Klimowicza można uzupełnić 

3	 Zob. Th. Bredsdorff, Den brogede oplysning. Om følelsernes fornuft og fornuftens følelse i 1700-tallets 
nordiske literatur, København 2003, s. 9–11. W swej książce Thomas Bredsdorff daje bardziej pogłębio-
ną, chociaż daleką od jednoznacznej, odpowiedź na postawione przez siebie we wstępnych akapitach 
pytanie. (Do tej kwestii jeszcze powrócę.) Nadmienić w tym miejscu należy, iż również w polskim 
dyskursie na temat oświecenia znaleźć można głosy na temat XVIII-wiecznego rodowodu polskiego 
przełomu romantycznego (zob. T. Kostkiewiczowa, Co to jest oświecenie – wprowadzenie do dyskusji, 
[w:] eadem, Z oddali i z bliska. Studia o wieku oświecenia, Warszawa 2010, s. 40–41).

4	 M. Klimowicz, Oświecenie, Warszawa 1999, s. 18. 
5	 Ibid.



11

listą kategorii XVIII-wiecznego myślenia (jakimi są empirystycznie zorientowana 
nauka, rozum, postęp, ale i natura) wskazywanych jako decydujące o treści pojęcia 
„oświecenie”6.

W rozprawie Co to jest oświecenie – wprowadzenie do dyskusji7 Teresa Kostkiewi-
czowa, komentując najważniejsze stanowiska wobec pojęcia oświecenia, które funk-
cjonują w polskim dyskursie literaturoznawczym i kulturoznawczym XX wieku, 
podkreśla, że do tej pory dominowało traktowanie oświecenia jako epoki, wieku, 
prądu – a to z kolei łączyło się z apriorycznie założoną linearnością procesu dzie-
jowego. Charakterystyczne pod tym względem, jej zdaniem, są właśnie koncepcje 
Mieczysława Klimowicza, a także Zdzisława Libery8. Autorka we wprowadzeniu do 
dyskusji o oświeceniu wskazuje również na głosy przełamujące linearne koncepcje 
procesów historycznych i kulturowych – w tym prace Janusza Maciejewskiego (wi-
dzącego oświecenie jako formację kulturową) i Jacka Staszewskiego (proponującego 
postrzeganie stratyfikujące, zakładające współistnienie oddziałujących na siebie ide-
ologicznych płaszczyzn – sarmatyzmu i oświecenia)9.

Sama autorka traktuje „oświecenie” jako kategorię ogólnokulturową, obejmującą 
różne dziedziny życia zbiorowego i przejawów ludzkiej działalności. Komentując 
stanowisko Klimowicza, akcentuje możliwość dwojakiego interpretowania jego de-
finicji „oświecenia” – z jednej strony jako umownej nazwy epoki, w której istniały 
różnorodne, nierzadko wzajemnie wykluczające się zjawiska, ale z drugiej strony 
jako nazwy odcinka dziejów zdominowanego przez jedną orientację, „odciskającą 
się we wszystkich wytworach danego czasu i niepozostawiającą miejsca dla odmien-
nych sposobów myślenia i rozumienia świata”10. Co prawda tej drugiej opcji przeczą 
„empirycznie sprawdzalne fakty”, nie znaczy to jednak, iż była ona bez znaczenia dla 
obrazu XVIII wieku funkcjonującego w polskiej literaturze, o czym świadczyć może 
na przykład sformułowanie Libery: „Ogół tych prądów, których treścią ideowo-spo-
łeczną była walka z ideologią feudalizmu nazywamy Oświeceniem”11.

Również w Polsce, podobnie jak w innych częściach Europy, istotną częścią do-
tychczasowej refleksji nad oświeceniem i wiekiem XVIII było założenie spójności 
kultury tego okresu i uznanie hegemonii kulturowej Francji – pomimo dostrzegania 
pewnej autonomiczności procesów na poszczególnych obszarach naszego kontynen-

6	 J. Maciejewski, Oświecenie, [w:] Słownik literatury polskiego oświecenia, red. T. Kostkiewiczowa, 
Wrocław 2002, s. 374–381.

7	 T. Kostkiewiczowa, Co to jest oświecenie – wprowadzenie do dyskusji…, s. 24–49.
8	 Autorka odwołuje się między innymi do Z. Libera, Problemy polskiego Oświecenia. Kultura i styl, 

Warszawa 1969; Z. Libera, Oświecenie, wyd. trzecie poprawione, Warszawa 1991.
9	 Zob. Autorka w tym miejscu odnosi się do J. Maciejewski, Oświecenie polskie. Początek formacji, jej 

stratyfikacja i przebieg procesu historycznoliterackiego, [w:] Problemy literatury polskiej okresu oświecenia, 
Seria 2, red. Z. Goliński, Wrocław 1977 oraz do wyboru artykułów J. Staszewskiego (zob. T. Kostkie-
wiczowa, Co to jest oświecenie – wprowadzenie do dyskusji, s. 39, przypis 32).

10	 T. Kostkiewiczowa, Co to jest oświecenie – wprowadzenie do dyskusji…, s. 34.
11	 Z. Libera, Oświecenie…, s. 5.



12

tu. Stopniowo nastąpiła jednak erozja francuskocentrycznego wizerunku osiemna-
stowiecznej Europy, co wpłynęło między innymi na badania nad literacką spuścizną 
epoki. Przedmiotem zainteresowania badaczy coraz częściej stają się „tereny odręb-
ności i swoistości” rozpatrywane na tle uniwersalnych cech epoki, uwydatniających 
to, co odmienne12. Oznacza to przeciwstawianie się obrazowi „Europy francuskiej”, 
kwestionowanie ujednoliconego poglądu na wiek XVIII jako na epokę Voltaire’a, 
Denisa Diderota, Jeana Jaquesa Rousseau oraz zwiększenie zainteresowania specyfi-
ką różnych regionów Europy. 

Niniejsza publikacja pragnie być dywersyfikującym spojrzeniem na europejski 
wiek świateł. Powstaje z myślą wzbogacenia obrazu osiemnastowiecznej Europy, 
funkcjonującego w aktualnym polskim dyskursie literaturoznawczym i kulturo-
znawczym. Zamysł modyfikacji obrazu europejskiego oświecenia podejmuję nie tyl-
ko z kronikarskiego obowiązku. Michel Foucault, odnosząc się do słynnego tekstu 
Kanta Co to jest Oświecenie?, pisał: 

Aufklärung – zarazem jako pojedyncze wydarzenie inaugurujące europejską nowo-
żytność i jako stały proces, który przejawia się w historii rozumu, w rozwoju i usta-
nowieniu form racjonalności i techniki, autonomii i autorytetu władzy – nie jest dla 
nas po prostu epizodem w historii idei. Jest pytaniem filozoficznym, wpisanym od 
XVIII wieku w naszą myśl”13.

Przybliżając mało znane polskiemu odbiorcy zjawiska i zdarzenia z historii skandy-
nawskiej kultury XVIII wieku, nie zagłębiamy się wyłącznie w labiryntach przeszło-
ści, ale rozpoznajemy mechanizmy rządzące naszą rzeczywistością.

Wielki nieobecny

Mało w Polsce znany Ludvig Holberg (1684–1752), wykładowca uniwersytetu 
w Kopenhadze, naukowiec i literat o fundamentalnym znaczeniu dla oblicza skan-
dynawskiego oświecenia, pozostawił po sobie kilkanaście tysięcy stron tekstu. Je-
śli weźmiemy pod uwagę, iż niejeden utwór doczekał kilku autorskich wersji, ich 
liczba dojdzie do dwudziestu tysięcy – mniej więcej tyle stron liczą sobie Ludvig 
Holbergs Samlede Skrifter (1913–1963, „Dzieła zebrane Ludviga Holberga”), mo-
numentalna publikacja, obejmująca całość spuścizny pisarza. Są tu prace popular-
no-naukowe i naukowe z dziedziny historii i prawa naturalnego, ekonomii, geogra-
fii. Znajdziemy również powieść utopijną, eseje filozoficzne, komedie, epigramaty, 
teksty autobiograficzne, pisma satyryczne i poematy. Innymi słowy, w Dziełach 

12	 Por. T. Kostkiewiczowa, Polski wiek świateł. Obszary swoistości, Wrocław 2002, s. 11.
13	 M. Foucault, „Aufklärung” i rewolucja, „Colloquia Communia” 1986, nr 4–5, s. 71.



13

zebranych spotykamy mozaikę form i tematów typowych dla europejskiego wieku 
świateł. Niektóre z gatunków literackich pojawiły się w Skandynawii dopiero dzięki 
talentowi Holberga. Tak się rzecz miała z wzorowanym na pismach Seneki, Cyce-
rona i Montaigne’a esejem filozoficznym. W swoim Trzecim liście biograficznym14, 
Holberg dumnie deklaruje: „chciałem spróbować swych sił w różnych gatunkach 
literackich, tak by moja ojczyzna miała co pokazać w chwilach, gdy krytykują nie-
doskonałości naszej literatury”15.

Chociaż obecnie Holberg poza Skandynawią jest nazwiskiem mało rozpoznawal-
nym, to był on w sposób znaczący obecny w intelektualnym krwioobiegu osiemna-
stowiecznej Europy. Świadomie pracował nad ustanowieniem zarówno naukowych, 
jak i artystycznych standardów dla języka duńskiego. Nie kłóciło się to jednak z pró-
bami dotarcia do czytelników zagranicznych. Dlatego część swoich prac pisał po 
łacinie. Wśród ważniejszych łacińskojęzycznych tekstów wymienić można trzy au-
tobiograficzne listy, powieść utopijną Nicolai Klimii iter subterraneum (1741, Podróż 
do krajów podziemnych Mikołaja Klimiusza, tłum. pol. 1819), zbiór epigramatów 
oraz niektóre rozprawy naukowe. Ponadto do współczesnych mu obcojęzycznych 
czytelników trafiał dzięki tłumaczeniom na języki narodowe – przede wszystkim 
język niemiecki. Za życia autora na niemiecki przetłumaczono prawie wszystkie jego 
dzieła historyczne. Równym powodzeniem u odbiorców tego obszaru językowego 
cieszyły się Holbergowskie komedie. 

Jedną z jego prac, często tłumaczonych na europejskie języki narodowe, było 
napisane po łacinie Synopsis historiae universalis (1733). Autor pracował nad Sy-
nopsis w tym samym czasie, gdy powstawało jego najważniejsze dzieło historyczne, 
duńskojęzyczna Dannemarks Riges Historie (1732–1735, „Historia królestwa Da-
nii”). Tylko w XVIII wieku Synopsis ukazało się w dziesięciu łacińskich wydaniach. 
Książka doczekała się przynajmniej siedmiu osiemnastowiecznych wydań w języ-
ku angielskim pod tytułem An introduction to universal history (ostanie wznowienie 
ukazało się w 2010 roku). Dzieło ma układ erotetyczny, a odpowiedź na pierwsze 

14	 Holberg napisał trzy listy autobiograficzne w języku łacińskim. Pierwszy (Ludovici Holbergii Ad 
Virum Perillustrem Epistola) ukazał się w roku 1728, drugi w 1737, ostatni w 1743. Dwa pierwsze 
wydał w języku duńskim krewny autora, pastor Georg Thomas Krogh, w roku 1741. Dwa lata później 
ukazało się kolejne duńskojęzyczne wydanie, przygotowane przez anonimowego tłumacza, obejmujące 
wszystkie trzy listy. W języku duńskim listy, przywołując w tytule postać fikcyjnego adresata, znane są 
jako Første Brev til en højvelbaaren Herre („Pierwszy list do jaśnie pana”), Andet Brev til en højvelbaaren 
Herre („Drugi list do jaśnie pana”) oraz Tredie Brev til en højvelbaaren Herre („Trzeci list do jaśnie 
pana”). W opracowaniach duńskich i norweskich funkcjonują również jako Første levnedsbrev („Pierw-
szy list biograficzny”), Andet levnedsbrev („Drugi list biograficzny”) i Tredje levnedsbrev („Trzeci list 
biograficzny”).

15	 L. Holberg, VTB, XII, s. 200. O ile nic innego nie zaznaczam, podstawowym źródłem cytowania 
tekstów Holbega jest L. Holberg, Værker i tolv bind, t. I–XII, København, 1969–1971, wymieniane 
w skrócie jako VTB, z podaniem odpowiedniego tomu. Jeśli nie podaję innego przekładu cytaty z nor-
wesko- i duńskojęzycznych tekstów są moim tłumaczeniem. 



14

pytanie „Czym jest historia?”, odsłania Holbergowski pogląd na historię jako naukę 
społeczną: „Historia jest opowieścią o sprawach minionych, w celu zachowania pa-
mięci o tych rzeczach, dzięki którym uczymy się żyć dobrze i szczęśliwie”16.

Holberg był jednym z najwybitniejszych – obok Emanuela Swedenborga (1688–
1772), Carla von Linné (1707–1778) oraz Andersa Celsiusa (1701–1744) – przedsta-
wicieli skandynawskiego oświecenia17. Bez znajomości twórczości Ludviga Holberga 
trudno podjąć charakterystykę osiemnastowiecznej Danii i Norwegii. Co więcej, jest 
to postać kluczowa dla pełniejszego zrozumienia dziejów kultury duńskiej i norwe-
skiej w ogóle. Zdaniem Lecha Sokoła, znawcy dramatu skandynawskiego, „Holberg 
był wybitnym pisarzem, pierwszym po autorach sag i Snorri Sturlussonie europejskiej 
klasy w Skandynawii”18. Jest jedną z postaci, nadających formę tożsamości kulturo-
wej zarówno w Norwegii, jak i Danii: „najważniejszy w Danii przed Grundvigiem, 
najważniejszy w Norwegii przed Wergelandem”19. Był ważnym punktem odniesienia 
dla wybitnego dramaturga norweskiego Henryka Ibsena (1828–1906), w którego 
utworach znaleźć można niejedno przywołanie Holbergowskiego świata20.

Pod wieloma względami Holberg w sposób typowy reprezentuje epokę. Wśród 
głównych pojęć pojawiających się w dziełach osiemnastowiecznych myślicieli eu-
ropejskich Zbigniew Drozdowicz, historyk filozofii, wymienia rozum, pojmowany 
jako arbiter we wszystkich działaniach podejmowanych przez człowieka. Nie jest 
to jednak rozum w Kartezjańskim ujęciu, gdzie ludzki intelekt pełnił podstawową 
rolę, lecz w ujęciu proponowanym między innymi przez Johna Locke’a, zgodnie 
z którym materiału dla wnioskowań rozumu dostarczają doświadczenia, czyli ob-
serwacje zmysłowe i umysłowe. Ponadto Drozdowicz wskazuje na optymistyczną 
wiarę oświeconych w ludzką umiejętność doskonalenia się, dodając wyzwalanie się 
umysłu, czyli, innymi słowy, oświecenie21 oraz chęć powrotu do natury22. To ostat-

16	 Cyt. za: Ludvig Holberg a European Writer. A Study in Influence and Reception, red. S.H. Rossel, 
Amsterdam 1994, s. 45–46.

17	 Por. Z. Ciesielski, Ludwik Holberg i jego miejsce w kulturze Skandynawii, [w:] M. Sibińska, 
K. Michniewicz-Veisland, Ludvig Holberg: na tropach wspólnej tożsamości północnoeuropejskiej, Gdańsk 
2005, s. 14. 

18	 L. Sokół, Dyplomatyka i łowy, czyli ambasador w teatrze, „Dialog” 1997, nr 11, s. 123.
19	 L.R. Langslet, Den store ensomme, Oslo 2001, s. 15. Henrik Wergeland (1808–1845): wybitny 

poeta, kluczowa postać dla narodowego nurtu w norweskim romantyzmie; Nikolai Frederik Severin 
Grundtvig (1783–1872): duński teolog, filolog i psalmista, twórca idei uniwersytetu ludowego.

20	 Zob. M. Sibińska, Komizm w sztukach Henryka Ibsena: trawestacja i teichoskopia w Dzikiej kaczce, 
[w:] E. Partyga, L. Sokół, Ibsen czytany, Ibsen oglądany, Warszawa 2008, s. 52–77.

21	 Owo wyzwalanie się umysłu, to zdaniem Kanta kwintesencja oświecenia. „Oświeceniem nazy-
wamy wyjście człowieka z niepełnoletności, w którą popadł z własnej winy”, pisał. Pod pojęciem nie-
pełnoletności rozumiał „niezdolność człowieka do posługiwania się własnym rozumem, bez obcego 
kierownictwa”. Z zawinionym trwaniem w „niepełnoletności” miało się do czynienia wtedy, gdy jej 
przyczyną nie był „brak rozumu, lecz decyzji i odwagi posługiwania się nim bez obcego kierownictwa”. 
Zob. I. Kant, Co to jest Oświecenie?, tłum. A. Landam, [w:] Z. Libera, Oświecenie…, s. 207–211.

22	 Z. Drozdowicz, Filozofia Oświecenia, Warszawa 2006, s. 10–12.



15

nie pojęcie było istotną częścią idei dotyczących prawa naturalnego, zakładającego, 
że w każdym fenomenie tkwi niezmienne sedno, cecha pierwotna, naturalna, którą 
łatwo stracić z oczu, lecz której należy poszukiwać, posługując się rozumem. 

Wymienione przez Drozdowicza elementy można traktować jako zasadnicze 
kategorie europejskiego oświecenia, porządkujące myślenie o człowieku i świecie. 
Dodać do nich możemy tolerancję religijną oraz przeświadczenie o tym, iż wszyscy 
ludzie rodzą się wolni i równi wobec prawa, połączone z nieufnością wobec elit 
i autorytetów. 

Można w tym momencie stwierdzić, że Holberg demonstruje w swych pismach 
postawę typową dla ówczesnych myślicieli: wiarę w zdolność człowieka do popra-
wy, zaprawioną pewną dozą sceptycyzmu, którego korzenie tkwiły w studiowaniu 
ludzkich postępków oraz w fascynacji filozofią Samuela Pufendorfa i Thomasa 
Hobbesa. Ponadto Holberg opowiada się za tolerancją i równością. I u niego znaj-
dziemy niepokorność wobec „odwiecznych autorytetów”. Niepospolitymi na tle 
epoki były natomiast jego wyobrażenia na temat roli społecznej kobiet. W swoich 
pismach historycznych, listach, powieści utopijnej, poematach satyrycznych, wy-
suwał liczne argumenty na rzecz dostępu kobiet do sfery publicznej, do edukacji, 
urzędów, stanowisk. 

Pokusy Holbergowskiej lektury

Holbergowskie teksty były uwarunkowane zasadami dyskursu intelektualnego 
i smakiem estetycznym wieku XVIII, jednak talent pisarski autora uchronił część 
z nich przed rolą li tylko dokumentów epoki. Intrygującej odpowiedzi na pytanie 
postawione przeze mnie w tytule wstępnego rozdziału dostarcza powieść znakomi-
tego szwedzkiego pisarza, Pera Olova Enquista, zatytułowana Wizyta królewskiego 
konsyliarza (1999). Tłumaczona na wiele języków, w tym polski, przyniosła autoro-
wi między innymi rodzimą nagrodę literacką „Augustpriset” oraz brytyjską „Inde-
pendent Foreign Fiction Prize”23. Jej akcja toczy się w Danii, w latach 1768–1772, 
a osnuta jest wokół losów Johanna Friedricha Struenseego (1737–1772), nadwor-
nego lekarza, któremu powierzono opiekę nad dotkniętym chorobą umysłową 
duńskim królem Chrystianem VII. Wiadomo, iż Struensee, uzyskawszy pozycję 
wszechwładnego ministra, a także faworyta młodej królowej Matyldy Karoliny, 
wydał w imieniu ubezwłasnowolnionego władcy w latach 1770–1772 setki dekre-
tów unowocześniających państwo w duchu oświecenia. Reformy, choć wyrastały ze 
szczytnych założeń, wprowadzano gwałtownie, nie licząc się z istniejącymi warunka-

23	 Polskie wydanie ukazało się w tłumaczeniu Mariusza Kalinowskiego: P.O. Enquist, Wizyta królew-
skiego konsyliarza, Warszawa 2005. 



16

mi, co w sposób drastyczny dotykało wszystkie warstwy społeczne. Gorszący romans 
z królową i polityczne ambicje przysporzyły mu zaciekłych wrogów. Aresztowany po 
przewrocie pałacowym i skazany za zdradę stanu, został ścięty w roku 1772. Część 
wprowadzonych przez niego zmian mimo wszystko utrzymano. 

Struensee w powieści P.O. Enquista jawi się jako tragiczny wizjoner, przeciw-
stawiający się konserwatywnej elicie władzy. Narrator podkreśla wielokrotnie, że 
najważniejszą lekturą bohatera, współformującą jego poglądy na państwo i oby-
watela, stanowiły Myśli moralne Holberga24. Jednakowoż Holbergowski tekst po-
budza nie tylko intelekt bohatera. Działa na jego wyobraźnię. Percepcja Holber-
gowskiego dzieła ma w powieści wymiar zmysłowy, fizyczny. Jednym z punktów 
zwrotnych powieściowej akcji jest scena, w której Struensee czyta eseje Holber-
ga królowej Matyldzie Karolinie. Lektura jest działaniem analogicznym do aktu 
seksualnego. Staje się szczególną grę wstępną, inicjującą namiętny, przewracający 
społeczną hierarchię i porządek państwowy związek między żoną duńskiego mo-
narchy a jego doradcą:

Czytał, a jego dłoń sunęła miękko po jej nagim ramieniu. Powiedziała wtedy: 
– Wydaje mi się, że Holberg chce powiedzieć, iż to, co jest najbardziej zakazane, jest 
granicą.
– Granicą?
– Granicą. A tam gdzie jest granica, powstaje życie i śmierć, stąd to największe po-
żądanie25.

Dzięki Holbergowi kochankowie pojmują, iż doświadczenie własnego „ja” wiąże 
się z negacją, z unicestwieniem i, jak stwierdza Jacques Lacan, „Pragnienie ludzkie 
to pragnienie Innego”26. Ze związku Struenseego z królową, do którego uwerturą 
było wspólna lektura Holberga, rodzi się córka – „dziecko rewolucji”, jak ją nazywa 
matka w powieści Enquista27. Holberg do rewolucji nie nawoływał i twierdził, że 
namiętności należy kontrolować, lecz świat jego utworów nieraz zdaje się kontro-
wać wyrażone wprost odautorskie komentarze i postulaty, pozostawiając czytelnika 
w niepewności i otwierając się na nowe, niekiedy zaskakujące interpretacje.

Holberg był twórcą bardzo płodnym, wnikliwym obserwatorem życia społecz-
nego, o satyrycznym zacięciu. Komedie, które pisał, współpracując z kopenhaskimi 
teatrami, zdają się być najwłaściwszą bramą do jego twórczości. To one w sposób 

24	 Czasami w polskojęzycznych opracowaniach spotyka się tłumaczenie tego tytułu jako „Myśli mo-
ralizatorskie” (zob. Słownik pisarzy skandynawskich, red. Z. Ciesielski, Warszawa 1991, s. 49). Słusz-
niejszym wydaje się jednak wariant „Myśli moralne”, jako że zawarte w nich eseje nie tyle pouczają, ile 
roztrząsają kwestie etyczne. 

25	 P.O. Enquist, op. cit., s. 180.
26	 Cyt. za: M.P. Markowski, Dyskurs i pragnienie, [w:] R. Barthes, Fragmenty dyskursu miłosnego, 

Kraków 1999, s. 15.
27	 P.O. Enquist, op. cit., s. 212. 



17

wielowymiarowy, wchodząc w dialog z innymi tekstami Holberga, najciekawiej 
prezentują sposób postrzegania świata i człowieka przez autora. Nie wszystkie jego 
teksty przeszły pomyślnie próbę czasu, lecz wiele z jego komedii pozostaje częścią 
literackiego i teatralnego kanonu Danii oraz Norwegii. Chociaż wśród dzieł ze-
branych Holberga utwory sceniczne zajmują stosunkowo niewiele miejsca, a on 
sam siebie raczej traktował jako filozofa i historyka, to dla dzisiejszych Duńczyków 
i Norwegów jest on przede wszystkim komediopisarzem, współtwórcą narodowej 
sceny. Nie tylko współczesnym Skandynawom Holberg jawi się przede wszystkim 
jako komediopisarz. Po śmierci mistrza, w 1754 roku, Teatr Królewski w Kopen-
hadze uczcił go w sposób bezprecedensowy, wystawiając dwadzieścia pięć komedii 
jego autorstwa28. 

***

Zdaniem Jeana Starobinskiego fascynacja sceną jest znamienna dla ducha epoki 
oświecenia: 

Dla większości wielkich umysłów XVIII wieku doświadczenie teatru było rozstrzy-
gające. Niekiedy teatr był dla nich miejscem zasadniczego objawienia, niezależnie od 
tego, czy byli autorami, czy zapalonymi widzami; w teatrze obudziła się ich własna 
prawda […], odkryli w grze, w teatralnej kreacji pewien rzeczywisty, a zarazem sym-
boliczny aspekt mocy ludzkiej wolności29.

Wrażenie takie potwierdza lektura rozważań nad naturą teatru i dramatu Denisa 
Diderota, zdradzających przeświadczenie, które autor Rozmów o Synu naturalnym, 
Paradoksu o aktorze oraz rozprawy O poezji dramatycznej dzielił z innymi twórcami 
epoki,

że teatr jest z jednej strony najważniejszym wehikułem wolnej myśli, a z drugiej zaś 
swoistą „matrycą” społeczeństwa realnego, rodzajem szczęśliwej wyspy utopii, na 
której można przeprowadzać eksperymenty społeczne i psychologiczne, bez ryzyka 
popełnienia błędu na skalę rewolucji30.

Jakie jest zatem Holbergowskie doświadczanie teatru i w jaki sposób współtworzyło 
oblicze skandynawskiego wieku świateł? Na ile teatr wpisany w pisma Holberga jest 
pokrewny toposowi theatrum mundi, z jego koncepcją człowieka-aktora, odgrywa-

28	 Por. L.R. Langslet, Ludvig Holberg – det store overblikk, [w:] Holberg i Norden. Om Ludvig Holbergs 
författerskap och dess kulturhistoriska betydelse, red. G. Dahlberg, P. Christensen Teilmann, F. Thorsen, 
Göteborg – Stockholm 2004, s. 27–28. 

29	 J. Starobinski, Wynalezienie wolności, tłum. M. Ochab, Gdańsk 2006, s. 114.
30	 M. Dębowski, Wstęp, [w:] D. Diderot, Pisma estetycznoteatralne, Gdańsk 2008, s. 34–35.



18

jącego swe role na scenie, z bóstwem w roli reżysera lub widza, dzięki któremu czło-
wiek zdaje sobie sprawę z próżności swych poczynań i z iluzorycznej natury ludz-
kiego świata31? Próbując odpowiedzieć sobie na tak postawione pytania, wzięłam 
pod uwagę elementy barwnej biografii Holberga. Ponadto na podstawie wybranych 
rozpraw i tekstów narracyjnych starałam się scharakteryzować Holbergowską wizję 
człowieka, w tym jego wyobrażenia na temat społecznej roli kobiet, by w później-
szym etapie móc ją konfrontować z obrazem świata i człowieka wyłaniającym się 
z jego komedii. 

Pisząc o jego związkach z pierwszą sceną publiczną w północno-wschodniej Eu-
ropie, podkreślam znajomość przez Holberga zarówno instytucji teatru, jak i praw 
rządzących teatralną przestrzenią. Holberg współpracował z dwoma instytucjami 
teatralnymi działającymi w Kopenhadze w pierwszej połowie XVIII wieku. W la-
tach dwudziestych pisał dla teatru przy Lille Grønnegade (tj. Zielonej Uliczce). Na 
przełomie lat czterdziestych i pięćdziesiątych wspierał swym autorytetem i umie-
jętnościami dramatopisarskimi scenę przy Kongens Nytorv, którą otwarto, gdy po 
wielu latach niesprzyjających rozwojowi sztuki scenicznej władze duńskie zezwoliły 
na odrodzenie się sceny publicznej. Jednakże to dla aktorów z Lille Grønnegade 
stworzył najważniejsze komedie, które swojemu twórcy zapewniły miejsce w historii 
teatru i dramatu skandynawskiego. 

Ostatnią część niniejszej publikacji poświęciłam analizom wybranych komedii 
Holberga. Są to teksty, które miały swą prapremierę na Lille Grønnegade. Ich cechą 
wspólną jest przeplatanie się motywu teatralnej gry ze zjawiskiem przesycającym 
kulturę osiemnastowiecznej Europy, a mianowicie maskaradą.

Komedie Holberga w skandynawskiej  
i polskiej refleksji naukowej

W Danii i w Norwegii badania nad życiem i twórczością Holberga angażowały wiele 
pokoleń uczonych i wciąż są witalnym elementem aktywności literaturoznawców, 
teatrologów i historyków idei obu krajów. Najlepszym dowodem stałej obecności 
Holberga w naukowym dyskursie Skandynawii jest wspólny projekt duńskich i nor-
weskich ośrodków akademickich, nazwany Ludvig Holbergs Skrifter („Pisma Ludvi-
ga Holberga”)32. Celem przedsięwzięcia jest przygotowanie i udostępnienie w In-

31	 Por. J. Kotarska, Theatrum mundi. Ze studiów nad poezją staropolską, Gdańsk 1998, s. 5–42.
32	 Ukończenie projektu, którym kierują Uniwersytet w Bergen oraz Det Danske Sprog- og Littera-

turselskab, planowane jest na rok 2014. Jest to data symboliczna, związana z dwusetnym jubileuszem 
rozpadu unii personalnej między Danią a Norwegią. (Informacje na temat projektu zob. http://gan-
dalf.uib.no/Holberg, [20.05.2011]).



19

ternecie kompletnego wydania krytycznego dzieł Holberga. Prace prowadzone są 
w oparciu o pierwsze wydania jego pism, które w formie faksymilowej będą również 
udostępnione.

Moim celem nie jest zeprezentowanie szczegółowego stanu badań nad Holber-
gowskimi komediami. W trakcie swojego wywodu przywołuję sukcesywnie głosy 
duńskich i norweskich badaczy, a tytułem wstępu pragnę jedynie wskazać na kilka 
momentów w refleksji nad światem Holbergowskich komedii, które są węzłowe dla 
moich rozważań.

Najdłuższą tradycję w dociekaniach na temat komediopisarstwa Holberga mają 
badania nad źródłami Holbergowskich inspiracji i zapożyczeń, a także nad histo-
ryczno-obyczajowym tłem, z którym sztuki kopenhaskiego profesora wchodziły 
w dialog33. Podczas gdy w pierwszej, „antykwarycznej”, fazie badaczy najczęściej in-
teresowało konstatowanie Holbergowskich zapożyczeń, poszukiwania ostatnich de-
kad filtrowane były przez teorie o intertekstualnej naturze dzieł literackich. Ten typ 
badań, choć nieco rzadziej uprawiany w ostatnich dekadach, wciąż jeszcze przynosi 
ciekawe rezultaty. Przykładem jest rozprawa doktorska Gunnara Sivertsena o źró-
dłach jednej z najpopularniejszych komedii Holberga Jeppe ze Wzgórza (Kilden til 
Jeppe paa Bierget), obroniona na uniwersytecie w Oslo w 2006 roku. (Do publikacji 
Sivertsena powrócę przy omawianiu rzeczonej komedii). 

Inny istotny nurt w literaturze dotyczącej dramatopisarstwa Holberga stanowią 
prace, które bardziej interesują się ambiwalentnością, napięciami i pęknięciami we 
wnętrzu Holbergowskiego uniwersum komediowego, niż rozpatrywaniem wpływów 
i zapożyczeń. Przełomową dla tej linii badań jest książka Jensa Kruuse, który w latach 
sześćdziesiątych ubiegłego wieku, stojąc na gruncie „nowej krytyki”, zaprezentował 
odświeżające podejście do Holbergowskich komedii, zwracając uwagę między inny-
mi na działające tam siły odśrodkowe oraz na elementy teatralizacji rzeczywistości. 
Jego głos był swoistą polemiką ze stanowiskiem ugruntowanym w skandynawskim 
krajobrazie kulturowym przez jednego z najbardziej opiniotwórczych duńskich pu-
blicystów II połowy XIX wieku, a mianowicie Georga Brandesa34. Kolejny istotny 

33	 Jednym z pierwszych duńskich znaczących badaczy komedii Holberga był Knud Lyne Rahbek, 
redaktor sześciotomowego wydania dzieł Ludviga Holberga (København 1804–1806), autor trzyto-
mowej rozprawy Om Ludvig Holberg som Lystspildigter og om hans Lystspil (København 1815–1817). 
Natomiast historyczno-obyczajowe tło Holbergowskich komedii jako jeden z pierwszych szczegółowo 
opisał Erich Christian Werlauff. Jego opracowanie – Historiske Antegnelser til L. Holbergs Lystspil – uka-
zało się w Kopenhadze w 1838 roku. Wersję znacznie poszerzoną, zatytułowaną Historiske Antegnelser 
til Ludvig Holbergs atten første Lystspil, wydano w roku 1858. Warta uwagi jest ponadto pierwsza nor-
weska rozprawa na temat komedii Holberga, Holberg som Komedieforfatter. Forbilleder og Eftervirknin-
ger (Kristiania 1872), gdzie autor – Olaf Skavlan – podjął między innymi kwestię wpływów Moliera 
i teatru włoskiego.

34	 Dla Georga Brandesa Holberg – komediopisarz był oczywistym klasycystą. Tworzenie psycho-
logicznie złożonych postaci – ambiwalentnych, wewnętrznie sprzecznych, nieprzewidywalnych – wy-
kraczało poza jego horyzont. Konstruując główne figury w komediach, ograniczał się do uchwycenia 



20

moment w rozwoju badań nad Holbergiem wiąże się z monografią zatytułowaną 
Holbergs komik (1984) autorstwa Erika A. Nielsena, stosującego optykę diametralnie 
różną od Jensa Kruuse. Nielsena, zainspirowanego Bachtinem, interesowały w sztu-
kach Holberga manifestacje pierwotnych, ożywczych sił leżących u źródeł tradycji 
komediowej. Nielsen tropił typowość, tam gdzie Kruuse dostrzegał kruszenie się kla-
sycznej matrycy komedii. Bachtin wpłynął również na duńskiego historyka kultury 
i teatrologa Benta Holma (2004, Skal dette være Troja?). Obrana przez Holma meto-
da proponuje jeden z najciekawszych sposobów otwarcia świata komedii Holberga 
dla współczesnego odbiorcy. Badacz ten łączy w swych pracach analizę Holbergow-
skich tekstów z szeroką perspektywą teatrologiczną i kulturoznawczą. Mniej zajmuje 
go bachtinowska apoteoza kultury śmiechu, a bardziej funkcja karnawału w historii 
kultury. Nie tracąc z oczu Holbergowskiego słowa, łączy je z żywiołem karnawału 
i osadza w teatrze – zarówno XVIII-wiecznym, jak i współczesnym – gdyż jako 
dramaturg współpracował z reżyserem Asgerem Bonfilsem przy inscenizacjach wielu 
komedii Holberga w teatrze w Århus.

O ile twórczość komediowa Holberga jest żywym elementem współczesnego dys-
kursu naukowego w Skandynawii, o tyle dzisiejszemu polskiemu czytelnikowi jego 
nazwisko mówi niewiele. Co prawda obszerniejsze fragmenty poświęcają mu książki 
zajmujące się literaturą Skandynawii35. Czasami w polskojęzycznych pracach poświę-
conych historii teatru i dramatu36 wspomina się o nim i o jego związkach z teatrem 
przy Lille Grønnegade. Ponadto do rąk czytelnika polskiego trafiła w roku 2006 
wnikliwa praca niemieckiej slawistki Brigitte Schultze, analizującej temat „z chłopa 
król” w polskiej literaturze. Pisząc o obecności tego tematu na gruncie europejskim, 
wielokrotnie przywołuje ona dwie Holbergowskie komedie, a mianowicie Jeppe paa 
Bierget eller Den forvandlede Bonde (Jeppe ze Wzgórza albo chłop przemieniony, wyd. 
pol. 2004) oraz Den politiske Kandstøber (Blacharz burmistrzem albo polityk amator, 

dominujących cech, mając na uwadze konkretny, dydaktyczno-moralizatorski cel. Jedynie w wyjątko-
wych przypadkach (np. komedia o Erasmusie Montanusie) ulegał poetyckiemu natchnieniu i wykra-
czał poza stanowisko moralizującego klasycysty. „Linię brandesowską” kontynuował między innymi 
Frederik Julius Billeskov Jansen, a ostatnio Jens K. Andersen. Co ciekawe, również Jens Kruuse okre-
ślił Holberga mianem klasycysty, wkładając w ramy tego pojęcia inne znaczenia niż Brandes (i jego 
następcy). Dla Kruuse istotą klasycyzmu była „wiedza o tym, że życie pcha człowieka ku przepaści, i że 
zdolność jego ducha do opanownia i zahamowania tego popędu jest znikoma”. (J. Kruuse, Holbergs 
maske, København 1964, s. 237–238).

35	 M.in. S.H. Kaszyński, M. Krysztofiak, Dzieje literatury duńskiej, Poznań 1985, s. 47–58; R.K. Nit-
schke, Literatura norweska, [w:] Dzieje literatur europejskich, red. W. Floryan, t. 2, cz. 2, Warszawa 
1982, s. 79; S.H. Kaszyński, M. Krysztofiak, Literatura duńska, [w:] ibid., s. 160–164. Słownik pisarzy 
skandynawskich, red. Z. Ciesielski, Warszawa 1991, s. 47–50; W artykule K. Szelągowskiej znajdziemy 
też listę innych publikacji polskojęzycznych, zawierających informacje na temat Holberga (Ludvig Hol-
berg w Polsce i Rosji XVIII wieku, „Przegląd Humanistyczny” 1985, 11–12, s. 89–98).

36	 Zob. np. D. Ratajczakowa, Komedia oświeconych, Warszawa 1993, s. 60–64.; M. Berthold, Hi-
storia teatru, tłum. D. Żmij-Zielińska, Warszawa 1980, s. 396–401; A. Nicoll, Dzieje dramatu, tłum. 
H. Krzeczkowski, W. Niepokólczycki, J. Nowacki, t.1, Warszawa 1983, s. 37–38. 



wyst. pol. 1967)37. Nie zmienia to jednak faktu, iż niniejsza publikacja powstaje 
w warunkach, gdy literacki dorobek i zasługi Holberga dla rozwoju teatru i drama-
topisarstwa w Skandynawii praktycznie nie istnieją ani w historycznoliterackiej, ani 
teatrologicznej refleksji w Polsce38.

37	 B. Schultze, „Z chłopa król”. Cztery wieki tradycji tematu literackiego w Polsce, tłum. J. Dąbrowski, 
Kraków 2006. 

38	 Część materiału składającego się na niniejszą książkę była wcześniej publikowana. Zob. Ludvig 
Holberg i scena przy Lille Grønnegade, Gdańsk 2008; Maskarada w teatrze przy Zielonej Uliczce, czyli 
z historii skandynawskiego dramatu oświeceniowego, „Pamiętnik Teatralny” 2009, z. 1–2, s. 5–22; Mię-
dzy logiką zdrowego rozsądku a karnawałowym chaosem. Holbergowski jubileusz w hanzeatyckim Bergen, 
„Pamietnik Teatralny” 2010, z. 1–2, s. 5–22; Podróż do krajów podziemnych Mikołaja Klimiusza. O ro-
zumie i równouprawnieniu w osiemnastowiecznym dyskursie literackim Skandynawii, „Studia Humani-
styczne AGH” 2011, nr 1, s. 129–140. Materiał ów został jednakowoż przeredagowany, uzupełniony 
i poddany gruntownej rewizji – zarówno w części historyczno-teatralny, jak i interpretacyjnej.





23

Europejczyk z hanzeatyckiego Bergen

1.  Na pokładzie arki Noego 

Pomimo iż Ludvig Holberg urodził się w norweskim Bergen, nie pozostawił po 
sobie żadnego dzieła w języku norweskim. Tworzył w języku duńskim i łacińskim, 
a czasami po francusku lub niemiecku. W jego czasach pisany język norweski po 
prostu nie istniał. 

Przez wieki Norwegia i Dania stanowiły jeden twór państwowy, a literaturę 
powstałą na obszarach duńskich i norweskich w okresie od końca XIV wieku do 
początków wieku XIX traktuje się jako wspólne dziedzictwo obojga narodów. Nor-
wegia od zawarcia w 1380 roku unii personalnej z Danią pod rządami Olava IV do 
kończącego wojny napoleońskie Układu Kilońskiego z roku 1814, na mocy które-
go Dania odstąpiła Norwegię Szwecji, podlegała duńskim monarchom. Również 
w czasach Unii Kalmarskiej (1397–1523), wiążącej Szwecję z Danią i Norwegią, 
tej ostatniej bliżej było do Kopenhagi niż Sztokholmu. Druga połowa XIV wieku 
przyniosła Norwegii kryzys kulturotwórczych instytucji. Dwór królewski istniał już 
tylko w Kopenhadze, a nawiedzające w tym czasie Norwegię epidemie dżumy wy-
ludniały kraj, zbierając szczególnie obfite żniwo wśród duchownych, sprawujących 
tradycyjnie posługę medyczną wśród chorych. Klasztory straciły funkcję ośrodków 
pielęgnujących kunszt słowa pisanego. Epidemie były jedną z poważniejszych przy-
czyn kulturalnego i gospodarczego wyniszczenia Norwegii, co z kolei przyniosło jej 
całkowitą utratę suwerenności – również kulturowej – na rzecz Danii. Stagnacja ży-
cia literackiego spowodowała kryzys języka staronorweskiego, którego forma pisana 
stopniowo zanikała. W XVII wieku pod wpływem reformacji na terenie Skandyna-
wii nastąpiło ożywienie kultury piśmienniczej i wzmocnienie roli języka narodowe-
go, wypierającego z wolna łacinę z życia publicznego. Na terenach monarchii Danii 
i Norwegii reformacja umocniła wyłącznie duński.

Upadek kultury norweskiego słowa pisanego nie oznaczał całkowitego wymarcia 
tego języka. Liczne norweskie dialekty trwały i rozwijały się, stając się między in-
nymi plastycznym tworzywem oralnej twórczości ludowej, a norwegizmy nie były 
niczym niezwykłym w piśmiennictwie duńskim z okresu kulturowej wspólnoty. Jed-



24

nak pisany język norweski odrodził się dopiero jako część wielkiego projektu naro-
dowego epoki romantyzmu, dzięki determinacji rodzimych twórców, folklorystów 
i językoznawców.

Ludvig Holberg nie wypierał się swej norweskości, lecz się przy niej nie upierał. 
Nieraz powracał we wspomnieniach do rodzinnego miasta, lecz fakt bycia Norwe-
giem lub Duńczykiem zdawał się nie być dla niego źródłem wewnętrznych konflik-
tów. Czasami – by podkreślić wagę, jaką Holberg przywiązywał do swego pocho-
dzenia i to, że będąc lojalnym poddanym duńskiego króla czuł się przede wszystkim 
Norwegiem – przywołuje się cytat ze wstępu do Dannemarks og Norges beskrivelse 
(1729, „Opis Danii i Norwegii”), gdzie autor, charakteryzując Duńczyków, wskazu-
je na jedną z ich wad narodowych, jaką jest rządza sławy i dodaje, że od tej przywary 
nie są też wolni jego „właśni rodacy, Norwegowie” („egne landsmænd, de norske”)1. 
Mówiąc zaś o Duńczykach określa ich „tylko” mianem rodaków. Kilka akapitów da-
lej Holberg podkreśla jednak, że pomimo iż Norwegowie „żyjący w innym klimacie 
różnią się bardzo od Duńczyków zarówno temperamentem, jak i obyczajami”, są 
jednak od chwili połączenia się obu ziem traktowani jako jeden naród („have […] 
været anseede som eet folk”).

Środowisko rodzinnego Bergen, pulsującej życiem „arce Noego”, jak z dumą pi-
sał w Pierwszym liście biograficznym o swym hanzeatyckim grodzie2, zapewne wpły-
nęło na horyzonty myślowe przyszłego pisarza i myśliciela. Jeszcze w XVII wieku 
mieszkało tu więcej cudzoziemców – Niemców, Holendrów, Szkotów, Anglików – 
niż Norwegów. W czasach Holberga Bergen liczyło piętnaście tysięcy mieszkańców. 
Po siedemdziesięciotysięcznej Kopenhadze było drugim co do wielkości miastem, 
a przy tym najważniejszym portem handlowym w królestwie Danii i Norwegii. Po-
zycję swą zawdzięczało wspaniałemu naturalnemu portowi – długą na kilometr i na 
sto sześćdziesiąt metrów szeroką zatoką, na tyle głęboką, że zarówno duże statki 
kupieckie przybywające z całej Europy, jak i rodzime flagowe okręty wojenne mogły 
stawać przy samym nabrzeżu. Holberg wspomina, że przy niepomyślnych wiatrach 
statki z transportem ryby z północnej Norwegii nie mogły zawijać do miasta i mu-
siały czekać na redzie od strony północnej. Gdy wreszcie następowała zmiana pogo-
dy, można było nagle zobaczyć ze sto jednostek wpływających do zatoki. Taki ruch 
widział autor tylko w Rotterdamie. 

Holberg opuścił Bergen jako osiemnastolatek. Powracał jednak do niego w swo-
ich pismach, a i miasto od końca XVIII wieku kreuje postać Holberga na witalną 
część swej historii, tradycji i tożsamości. Pisarz funkcjonuje w krajobrazie kulturo-
wym Bergen zarówno jako autor granych tu od ponad dwóch wieków komedii, jak 
i punkt odniesienia, inspirujący do kulturotwórczych przedsięwzięć3. Wciąż nowe 

1	 L. Holberg, VTB, t. I, s. 34.
2	 Ibid., s. 28.
3	 O roli Holbergowskich jubileuszy dla życia kulturalnego w Bergen zob. M. Sibińska, Między 

logika zdrowego rozsądku a karnawałowym chaosem…



25

pokolenia bergeńczyków rozpoznają atmosferę swego grodu w tekstach Holber-
ga, zwłaszcza w jego komediach (konkurując pod tym względem z powodzeniem 
z mieszkańcami Kopenhagi, w której Holberg spędził większość swego życia). Zna-
mienna jest tu wypowiedź Marie Bull, aktorki związanej z Teatrem Norweskim (Det 
norske Theater), pierwszą norweskojęzyczną sceną publiczną, otwartą w Bergen na 
przełomie 1849 i 1850 roku. Bull wspomina, że ich młody i właściwie mało do-
świadczony aktorsko zespół „Holberga miał we krwi”. W chwili gdy debiutowali, 
w roku 1850, może nie w samym centrum miasta, lecz na jego przedmieściach, 

na małych uliczkach, wśród niskich domów, w wąskich zaułkach i przesmykach, tam 
można było napotkać starych Hieronimów, jak żywych, pod względem usposobienia 
i sposobu wyrażania się, ba, nawet stroju i manier. […] A Henrykowie i Petronele; 
cóż, ulice Bergen stwarzały ich równie często jak w czasach świętej pamięci Holberga. 
[…] Gdy mieliśmy wystąpić w Holbergowskiej sztuce, byliśmy na swoim gruncie, na 
swojej ulicy, w swoim salonie – wystarczyło być sobą, zarówno duchem, jak i ciałem, 
a bez naszej wiedzy robił się z tego „styl holbergowski”4.

2.  Lata szkolne 

Większość informacji na temat życia Holberga pochodzi z jego pism autobiogra-
ficznych. Najobfitszym źródłem są wspomniane już trzy listy, adresowane do „ja-
śnie pana”. Zakłada się, że Holberg przyszedł na świat najprawdopodobniej 3 grud-
nia 1684 roku, chociaż ta data jest czasami kwestionowana. On sam przez nieomal 
całe życie był przekonany, że urodził się w roku 1685. Z kolei data jego śmierci nie 
budzi wątpliwości: pisarz wyczerpany chorobą zmarł w Kopenhadze 28 stycznia 
1754 roku. 

Matka, Karen Lem (1647–1695), pochodziła z poważanego w Bergen rodu du-
chownych. Ojciec, Christian Nielsen Holberg (?1620–1686), komendant twierdzy 
w Bergen, zmarł, gdy chłopiec miał niecałe dwa lata. Był z chłopskiego rodu, ale 
udało mu się osiągnąć wysokie szczeble kariery zawodowej i społecznej. Przechodząc 
w stan spoczynku, miał stopień podpułkownika. Pamięć o ojcu mogła być jednym 
z elementów kształtujących egalitarne poglądy Ludviga: „Mój nieżyjący ojciec” – pi-
sał w Pierwszym liście biograficznym – „przeszedł wszystkie stopnie od szeregowca do 
pułkownika, co świadczy o tym, że nie otrzymał rangi w imię chwały swych przod-
ków, lecz dzięki temu, iż własnoręcznie łuk napinał”5.

Holberg wielokrotnie, z niezmiennym podziwem wspominał ojca, o matce pisał 
rzadko. Stwierdzał jedynie, że była zaradna. To jednak jej zapobiegliwość zapewniła 

4	 M. Bull, Minder fra Bergens første nationale scene, Bergen 1905, s. 38–40.
5	 L. Holberg, VTB, t. XII, s. 29.



26

mu bezpieczne i w miarę dostatnie dzieciństwo. Jego charakter pisma przypomi-
nał matczyny, więc można przypuszczać, że to ona była jego pierwszą nauczycielką. 
Zmarła, gdy Ludvig miał dziesięć lat. Po jej śmierci chłopiec znalazł się pod opieką 
krewnych. W bliskim sąsiedztwie wuja Pedera Lema, do którego trafił, mieszkała 
słynna w ówczesnej Skandynawii Dorothea Engelbretsdatter (1634–1716). Była to 
kobieta światła, córka pastora, która we wczesnej młodości przebywała w Kopenha-
dze, gdzie zetknęła się ze środowiskiem literackim. Poślubiwszy kapelana swego ojca 
powróciła do Bergen. Pisała poezję okolicznościową, a pod wpływem osobistych 
tragedii – śmierć męża i kolejnych dzieci – stworzyła zbiór psalmów Siælens Sang-Of-
fer (1678, „Duszy śpiewna ofiara”). Wielkim uznaniem cieszył się też cykl poetycki 
zbudowany wokół biblijnej opowieści o nawróconej grzesznicy, noszący tytuł Taare 
Offer (1685, „Ofiara z łez”). Barokowa metaforyka jej poezji religijnej nabierała oso-
bistego tonu dzięki obrazom czerpanym z kobiecych sfer życia (np. przygotowanie 
posiłków, pielęgnowanie dziecka). Była pierwszą kobietą w królestwie Danii i Nor-
wegii zarabiającą na życie pisaniem, a jej teksty były tak popularne, że musiała wydać 
walkę nieuczciwym wydawcom. Przychylając się do jej prośby, król Chrystian V 
nadał jej przywilej zapewniający prawo wydawania własnych utworów.

W Den berømmelige Norske Handel-Stad Bergens Beskrivelse (1737, „Opis sław-
nego norweskiego miasta handlowego Bergen”) Holberg z estymą wspomina ową 
sędziwą, staroświecko ubraną damę, którą widywał w dzieciństwie, i którą nazywa 
„największą poetką jaką miały państwa skandynawskie”6. Z dzieciństwa pozostawał 
mu obraz kobiet praktycznych i zaradnych; kobiet radzących sobie świetnie w sfe-
rach tak mocno zdominowanych przez mężczyzn, jak ówczesny świat literacki. 

Holberg najprawdopodobniej pierwsze lata szkolne spędził w miejscowej szkole 
niemieckiej. W roku 1694 rozpoczął naukę w cieszącej się bardzo dobrą opinią Szko-
le Łacińskiej, przygotowującej przyszłych studentów uniwersytetu w Kopenhadze. 

Głównym szkolnym przedmiotem była łacina, a wzorce dobrego wysławiania 
się uczniowie czerpali z pism Owidiusza, Wergiliusza, Plauta i Terencjusza, ucząc 
się przy tym dużych fragmentów na pamięć. Znajomość rzymskich klasyków przy-
dała się Holbergowi w jego późniejszej twórczości. Jednakowoż uczniowie nie tylko 
zgłębiali tajniki klasycznej łaciny. Chłopców zachęcano do czytania prasy, rozwija-
jąc w nich ciekawość współczesnego świata, co później zaowocowało bogactwem 
tematów podejmowanych przez Holberga w esejach i rozprawach. Różnorodność 
interesujących go zagadnień trafnie scharakteryzował Georg Johannesen, jeden 
z współczesnych norweskich poetów i publicystów: „Ludvig Holberg pisał w zasa-
dzie o wszystkim tym, co w jego czasach mogło być tematem kulturalnej rozmowy”7.

W szkole ważną rolę odgrywały również zajęcia z muzyki, jako że do obowiązków 
uczniów należało uświetnianie śpiewem nabożeństw w katedrze. Holberg wyniósł ze

6	 L. Holberg, VTB, t. I, s. 23. 
7	 G. Johannesen, Nytt om Ibsen og andre essays, Oslo 2003, s. 28. 



27

Il. 1. W wielkim pożarze w roku 1702 zniszczeniu uległ również stary budynek bergeńskiej Szkoły Łaciń-
skiej, w którym uczył się Holberg. Ilustracja przedstawia projekt fasady obecnego budynku, wykonany 
w roku 1706 przez szwajcarskiego architekta, Hansa Martina Heintza. Od roku 1682 Heintz działał na 
terenie Norwegii. Wezwany do Bergen, brał udział w odbudowie zniszczonego pożogą miasta. 

szkoły umiejętność gry na flecie, wiolonczeli i skrzypcach. Zaszczepioną wówczas 
miłość do muzyki pielęgnował przez całe życie: brał udział w koncertach, udzielał 
lekcji muzyki, ćwiczył technikę gry 8.

3.  Początki kariery naukowej

W maju roku 1702 spłonęło prawie całe Bergen, 7/8 miasta. Zniszczeniu uległ rów-
nież budynek szkoły. Decyzją rektora, nie tylko abiturienci, ale także grupa zdolniej-
szych uczniów z młodszych roczników została wysłana do Kopenhagi, by złożyć eg-
zamin dojrzałości, examen atrium, dający wstęp na uniwersytet. Wśród wybrańców 
znalazł się też Ludvig. Po pomyślnie zdanym egzaminie jeszcze tego samego roku 
został przyjęty w poczet społeczności akademickiej. Studiując z przerwami na uni-
wersytecie w Kopenhadze, zdał po dwóch latach egzamin z teologii i jego wyraźnie 
obranym celem stała się kariera uniwersytecka.

8	 F. Thoresen, Musikeren Ludvig Holberg, [w:] Holberg i Norden…, s. 165–184; L.R. Langslet, Den 
store ensomme, Oslo 2001, s. 37.



28

Tak jak wielu jego rówieśników doszedł do wniosku, że aby zdobywać konieczną 
w życiu wiedzę i doświadczenie, należy udać się w podróż zagraniczną. Sprzedawszy 
wszystko, co posiadał, udał się w 1704 roku do Holandii. Pomimo iż łatał skromny 
budżet, udzielając w podróży lekcji języka francuskiego i włoskiego, dość szybko 
musiał powrócić do kraju.

Do chwili objęcia stanowiska profesora metafizyki w roku 1717, zmuszony był 
zarabiać na życie w rozmaity sposób: uczył języków obcych i muzyki, również w cza-
sie zagranicznych wojaży. Próbował sił jako guwerner zarówno w Kopenhadze, jak 
i na norweskiej prowincji. W roku 1706 pożegnawszy się z Norwegią – na zawsze, 
jak się później miało okazać – udał się w kolejną podróż. Odwiedził Holandię, a w la-
tach 1706–1708 uczęszczał na uniwersytet w Oksfordzie. Tam zbudziły się w nim 
ambicje pisarskie i rozpoczął pracę nad Introduction til de fornemste Europæiske Rigers 
Historier (1711, „Wprowadzenie do historii znamienitszych państw europejskich”), 
pierwszym dziełem z historii powszechnej napisanym po duńsku, które miało mu 
otworzyć drogę do kariery akademickiej. 

Znalazłszy się w Kopenhadze, Holberg, dzięki protekcji swego dawnego nauczy-
ciela Poula Vindinga, otrzymał posadę efora w jednym z uniwersyteckich kolegiów. 
Ponadto Vinding zlecił mu opiekę nad swoim synem, mającym udać się do Nie-
miec. Umożliwiło to zmagającemu się z kłopotami finansowymi Holbergowi od-
bycie w latach 1708–1709 kolejnej podróży, tym razem do Drezna, Halle, Lipska.

Po powrocie do kraju Holberg kontynuował studia. Między innymi zgłębiał my-
śli Samuela Pufendorfa (1632–1694), niemieckiego historiografa związanego z dwo-
rem szwedzkim, jednego z twórców prawa międzynarodowego i teorii prawa natu-
ralnego, zwolennika silnego państwa i klarownego systemu prawnego. Przychylność 
monarchy Fryderyka IV ułatwiła Holbergowi wejście na drogę kariery uniwersytec-
kiej. W roku 1714 otrzymał on tytuł professor adjunctus. Nadanie owego tytułu co 
prawda nie wiązało się ze stałymi dochodami, było jednak jednoznaczne z obietnicą 
objęcia katedry. 

Kolejny wyjazd za granicę, zorganizowany w latach 1714–1716, sfinansował 
Holberg ze stypendium, ustanowionym przez Chrystiana IV. W jego statusie za-
strzegano, iż fundusze mają być przeznaczone na studia na luterańskich uniwersy-
tetach. Holberg wykonał manewr kamuflujący – wyjechał do Holandii, a stamtąd 
udał się do Rzymu i Paryża. Raczej nie ryzykował popadnięcia w niełaskę. Zdaniem 
zarządzających funduszami, profesora teologii Hansa Bartholina oraz ambasadora 
Ivera Rozenkrantza, bardziej szkodliwy dla młodego stypendysty mógł okazać się 
szerzący się na uniwersytetach niemieckich pietyzm niż pobyt w krajach, w których 
trudno było znaleźć luterańskie uczelnie9. Wspomnienia z wyprawy zawarł Holberg 
w Pierwszym liście biograficznym, w którym rozbudował motyw swej pieszej wędrów-
ki po Europie. Z powodu skąpej dokumentacji trudno wyrokować, ile w tym opisie 

9	 Por. L.R. Langslet, Den store ensomme…, s. 70–73. 



29

autentycznych przeżyć, ile chęci skonfrontowania się z obrazem podziwianego ojca, 
który – jeśli wierzyć Holbergowi – odbył pieszo podobną podróż, a ile pamiętnikar-
skiej konwencji. 

4.  Satyra w obronie własnej

Kto próbuje korygować złe skłonności u innych, ryzykuje, że sam im ulegnie, a chcąc 
żartem przeciwstawić się skierowanym ku jego osobie ostrzom brutalnych ataków, 
człowiek może odkryć u siebie talent satyryka. W taki mniej więcej sposób Holberg 
pokrótce wyjaśnia swoje nagłe zejście na ścieżkę satyryczno-poetycką, która prowa-
dziła obok głównego traktu kariery naukowej10. 

Talent satyryczny i poetycki Holberga rzeczywiście objawił się dość przypadko-
wo. Będący na początku kariery uniwersyteckiej Holberg popadł w konflikt z An-
dreasem Hojerem, lekarzem, autorem rozpraw historycznych i prawniczych, swoim 
znajomym i rówieśnikiem, a zarazem konkurentem na drodze do uniwersyteckiej 
kariery11. Hojer zarzucił Holbergowi, że ten, pisząc Wprowadzenie do historii zna-
mienitszych państw europejskich, wzorował się na Pufendorfie w sposób bliski plagia-
towaniu. Pomijając fakt, iż zapożyczenia inaczej były oceniane w ramach ówczesne-
go dyskursu naukowego niż to ma miejsce dzisiaj, należy zaznaczyć, że o ile część 
dotycząca historii powszechnej była w dużym stopniu zapożyczona od Pufendorfa, 
o tyle fragmenty dotyczące historii Danii, oparł Holberg na znacznie bardziej zróż-
nicowanych źródłach. Innymi słowy, Hojer nie wykazał się dobrą wolą przy ocenie 
pracy rywala12.

Holberg miał bardzo gwałtowną naturę, co nieraz z dużą dozą autoironii przy-
znawał („Muszę przyznać, że w prywatnym życiu nigdy nie okazywałem się filozo-
fem”13). Sprowokowany przez Hojera zareagował z całą bezwzględnością. Oskarżył 
przeciwnika o herezję i deptanie świętości narodowych. Pretekstem stało się wy-
danie w 1718 roku rozprawy Hojera o małżeństwach między osobami blisko spo-
krewnionymi (De nuptiis propinquorum) oraz napisanej po niemiecku historii Da-
nii (1718, Kurtzgefasste dännemarkische Geschichte), w której autor zakwestionował 
wkład Holberga w naukową dysputę. Na podstawie Hojerowskiej charakterystyki 
historii Danii można było wnioskować, że wiele wybitnych postaci historycznych 
zostało niesłusznie wyidealizowanych. Natomiast w rozprawie pod tytułem De nup-
tiis propinquorum Hojer nie przeczył, że małżeństwa między bliskim krewnymi są 

10	 L. Holberg, VTB, t. XII, s. 114.
11	 Por. ibid., s. 111–113; L.R. Langslet, Den store ensomme…, s. 110–116. 
12	 Zob. E. Spang-Hanssen, Fra Ludvig Holbergs unge dage. Hans strid med Andreas Hojer, København 

1963; (szczególnie rozdział Holbergs strid med Hojer i litteraturen, s. 68–82).
13	 L. Holberg, VTB, t. XII, s. 231.



30

godne potępienia, lecz podstawą potępienia były dla Hojera normy chrześcijańskie. 
Twierdził natomiast, że zakaz zawierania takich małżeństw nie wypływa ani z prawa 
naturalnego, ani mojżeszowego. 

Atak Holberga na Hojera przybrał formę dwóch fikcyjnych rozpraw opubliko-
wanych pod zapożyczonymi nazwiskami. Dzięki temu kamuflażowi ich autor czuł 
się bezkarny i obsypał konkurenta potokiem drwin, oskarżeń i niewybrednych epi-
tetów. Porównał go do Don Kichota, który bez zastanowienia rzuca się do walki 
z gigantem. Czytelnik mógł się bez trudu domyśleć, jakiego to giganta Hojer miał 
nieszczęście wyzwać na pojedynek. 

Rozprawa z Hojerem uświadomiła Holbergowi jego talent satyryczny i stała się 
bezpośrednią zachętą do stworzenia pierwszych poematów satyrycznych, a następnie 
do napisania w latach 1719–1720 poematu heroikomicznego pod tytułem Peder Pa-
ars. Współcześni odebrali Pedera Paarsa jako „tekst z kluczem”, skierowany między 
innymi przeciwko warstwom panującym i rodzimym naukowcom. Impulsem dla 
autora była miedziorytowa ilustracja do poematu heroikomicznego Nicolasa Boile-
au zatytułowanego Pulpit, a przedstawiająca zacietrzewionych w dyspucie duchow-
nych, obrzucających się księgami. Poemat Holberga, będący parodią Eneidy, nawią-
zujący również do Don Kichota, opowiada o Pederze, kupcu z Kalundborga, który 
wraz ze swym trzeźwo myślącym sekretarzem udaje się w podróż morską do pobli-
skiego Aarhus, by odwiedzić narzeczoną. Po drodze ich statek rozbija się u brzegów 
wyspy Anholt, której mieszkańcy żyją z obrabowywania rozbitków i gdzie – niczym 
Dydona w Eneaszu – zakochuje się w nim córka wójta. 

Komizm głównego bohatera Holbergowskiego poematu wypływa z jego nie-
wzruszonego – stoickiego – spokoju, niczym niezakłóconej wewnętrznej harmonii. 
Peder jest ucieleśnieniem ataraksji. Nic nie jest w stanie wytrącić go z równowagi, 
bez względu na to jak niemiłe niespodzianki szykuje mu los. Taki obraz człowieka 
jest nienaturalny, nijak mający się do rzeczywistości, podpowiada Holberg. Czło-
wiek jest istotą podatną na afekty, które rozum i wola mogą do pewnego stopnia 
kontrolować, ale nigdy nad nim do końca nie zapanują. Podobną karykaturę stoika 
spotkamy w jednym z późniejszych utworów autora Pedera Paarsa, w komedii no-
szącej tytuł Philosophus udi egen Indbilding („Filozof z urojenia”).

Związek między uczuciem a rozumem nieraz pojawi się w pismach Holberga, 
który uważał, że rozum powinien utrzymywać uczucia w ryzach, ale to temperament 
i uczucia – a nie rozum – napędzają ludzkie działanie. W Liście 424 temperament 
określa mianem kół, sprawiających, iż człowiek prze do przodu14. Świat literacki 
Holberga zdaje się dowartościowywać uczucia i afekty, chociaż jednocześnie przed 
nimi ostrzega. Manifestując taką postawę, Holberg nie był odosobniony. Zdaniem 

14	 Zob. L. Holberg, Epistler, t. IV, København 1949, s. 329. O ile nic innego nie zostało zaznaczone, 
listy Holberga przywoływane są na podstawie: L. Holberg, Epistler, red. F.J. Billeskov Jansen, t. I–VIII, 
København 1944–1954.



31

Jeana Starobinskiego artykułowanie roli afektów w ludzkim działaniu jest wyraźnie 
obecne w XVIII wieku:

[o]d samego początku tego „racjonalistycznego” stulecia umysł teoretyczny przyznaje, 
że światem poezji i sztuk pięknych rządzi namiętność. Prawda, że obrazy namiętności 
z 1718 roku nie mają w sobie gwałtowności tych, jakie stworzy dusza romantyczna. 
Niemniej już wtedy dziełu sztuki została przyznana pewna funkcja psychologiczna, 
której dominującą wartością jest intensywna emocja15.

Poemat Peder Paars składa się z czterech ksiąg, które autor publikował sukcesywnie. 
Liczne odniesienia do współczesności sprawiły, że niejedna ówczesna osobistość po-
czuła się obrażona. Królewski archiwista i przewodniczący Sądu Najwyższego, Fre-
drik Rostgaard, będący właścicielem wyspy Anholt, czując się znieważony grotesko-
wymi opisami swoich posiadłości, wniósł nawet skargę do Fryderyka IV, postulując, 
by publikowanie tego rodzaju paszkwili zostało prawnie zabronione. Domagał się 
też kary dla autora i wydawcy, skonfiskowania wszystkich egzemplarzy i spalenia ich 
na stosie. Jednak zarówno rada królewska, jak i sam monarcha, byli na tyle dobrze 
usposobieni do Holberga, że oskarżenie oddalono. Stwierdzono, że co prawda nie 
byłoby wielkiej straty, gdyby rzeczony żartobliwy tekst w ogóle nie powstał, ale nie 
można w nim znaleźć niczego, co godziłoby w godność uczelni lub religię16. 

Holberg nie odmówił sobie kąśliwej uwagi pod adresem zacietrzewionego dygni-
tarza. W przedmowie do trzeciej księgi poematu, przywdziewając maskę „autora” 
zwierza się, że słyszał o pewnym wiejskim kościelnym, który bardzo ostro wystąpił 
przeciwko pierwszym księgom Pedera Paarsa. A przecież z kościelnymi nie ma żartu: 
powierzono im bardzo ważną funkcję – mówienia amen w pacierzu. Wkrótce po-
tem Holberg wydał zbiór poematów satyrycznych: Hans Mikkelsens 4re Skiemte-Dig-
te med. Tvende Fortaler samt Zille Hans Dotters Forsvars-Skrift for Kvinde-Kiønned 
(1722, „Hansa Mikkelsena 4 poematy żartobliwe z dwoma przedmowami oraz Ce-
cylii, córki Hansa obrona płci niewieściej”).

5.  Sługa dwóch panów: pisarz i profesor

Od roku 1717, po objęciu katedry metafizyki, sytuacja finansowa i społeczna Hol-
berga ustabilizowała się, a jego pozycję w uniwersyteckiej hierarchii utwierdziło 
nadanie mu trzy lata później tytułu profesora wymowy, co w praktyce oznaczało 
objęcie przez niego funkcji wykładowcy literatury łacińskiej. Również jego kariera 

15	 J. Starobinski, Wynalezienie wolności 1700–1789…, s. 11. 
16	 Zob. przedmowa K.L. Rahbeka do Pedera Paarsa, [w:] Holbergs udvalgte Skrifter, red. K.L. Rah-

bek, t. VII, Kjøbenhavn 1806, s. 386–388.



32

pisarska nabrała tempa. Jako autor Pedera Paarsa i poematów satyrycznych wykazał 
się takim kunsztem, że w momencie powstania w Kopenhadze pierwszej publicznej 
sceny, teatru przy Lille Grønnegade, poproszono go o pisanie tekstów na jej użytek. 
Swoistego posmaku dodaje fakt, iż wśród gorących orędowników otwarcia duńsko-
języcznego teatru w Kopenhadze znalazł się wspomniany Fredrik Rostgaard. Spór 
o Pedera Paarsa nie przeszkodził obu panom w pracy na rzecz teatru.

W latach 1722–1726, a ściśle rzecz biorąc, do początku roku 1727, Holberg 
współpracował z teatrem przy Lille Grønnegade i z trupą duńskich aktorów kiero-
wanych przez René de Montaigu. Tworząc w niezwykłym tempie (ten okres dzia-
łalności pisarza określany jest mianem „porywu poetyckiego”, poetisk raptus), Hol-
berg położył podwaliny narodowego teatru królestwa Danii i Norwegii. Powstałe 
wówczas komedie wolne są od natarczywego moralizowania, istotną rolę gra w nich 
wizualność, a rezonowanie częstokroć zastąpiono groteskowym przerysowaniem. 
Sięgając nierzadko po schemat farsy, ich autor pozwala przypadkowi zastąpić fatum, 
a niejeden ze stworzonych przez niego błaznów kryje pod maską zaskakujące niejed-
noznacznością oblicze. 

Pisząc dla teatru, Holberg nie przestawał być – i czuć się – profesorem uniwer-
sytetu i urzędnikiem na służbie króla i państwa. W jego czasach uczelnia cieszyła się 
stosunkowo dużą autonomią, a zarządzał nią konsystorz, czyli rada, spośród której 
raz na rok wybierano rektora. Konsystorz miał też władzę sądowniczą. Rozstrzygał 
spory między nauczycielami, zajmował się przypadkami łamania dyscypliny przez 
studentów oraz zaniedbywania obowiązków przez dzierżawców dóbr uniwersytec-
kich. Cztery razy do roku konsystorz pełnił funkcję tak zwanego sądu małżeńskiego 
(tamperetten) dla okręgu zelandzkiego, rozstrzygającego w sprawach małżeńskich 
i obyczajowych. Uwagę przykuwają sprawy dyscyplinarne wytaczane studentom, 
którzy ośmielali się wiązać z publiczną sceną przy Lille Grønnegade. Holberg, jako 
członek konsystorza, był sędzią surowym w kwestiach obyczajowych. Poza tym nie 
protestował, gdy wyciągano konsekwencje wobec występujących w teatrze studen-
tów Uniwersytetu Kopenhaskiego.

Dopóki komedianctwem zajmowały się wędrowne trupy, złożone najczęściej 
z obcokrajowców, konsystorz nie musiał sobie nimi zaprzątać głowy. Inaczej jednak 
miały się sprawy, gdy występami na deskach scenicznych zaczęli zajmować się stu-
denci uniwersytetu. Uniwersytet Kopenhaski był w czasach Holberga uczelnią teo-
logiczną, przygotowującą przyszłych duchownych i królewskich urzędników. Zaan-
gażowanie osób ze środowiska uniwersyteckiego w widowiska teatralne mogło przy-
nosić bluźniercze zetknięcie się świata iluzji z religią. Fascynacja fikcyjnym światem, 
tworzenie iluzji, żonglerka maskami, wszelkie działania polegające na zniekształcaniu 
rzeczywistości, w tym zmiany swej tożsamości i osobowości, były w oczach zarządza-
jącego uczelnią konsystorza porównywalne do oddania się na służbę samemu Księ-
ciu Kłamstwa. Kłopotliwy był z pewnością również fakt, iż w kręgach profesorskich 
znajdował się pisarz współpracujący ze sceną. To, że wielki kanclerz – i formalny 



33

zwierzchnik uniwersytetu – Ulrik Adolf Holstein oraz królewski archiwista Fredrik 
Rostgaard popierali ideę teatru, nie ułatwiało konsystorzowi zadania. Rada poczuła 
się jednak zmuszona da zajęcia zdecydowanego stanowiska. Z przykładną surowo-
ścią poprowadziła sprawy przeciwko łamiącym regulamin uczelni studentom. O au-
tonomii uczelni może świadczyć fakt, że próby szukania protekcji u Rostgaarda, nie 
na wiele się zdawały stawianym w stan oskarżenia studentom – aktorom. 

Bent Holm tworzy analogię między procesem toczącym się w przed sądem w Ko-
penhadze w latach dwudziestych XVIII wieku, a dotyczącym zaprzedania duszy dia-
błu, w którym w roli biegłych opiniodawców występowali profesorowie uniwersy-
tetu, a sprawami dyscyplinarnymi wobec studentów zaangażowanych w działalność 
przy Lille Grønnegade17. Stanowiska teologów w pierwszej kwestii były rozbieżne. 
Z jednej strony znalazły się przekonania, iż proces jest bezprzedmiotowy, jako że 
oskarżony, przyznający się do spotkań z szatanem, uległ iluzjom wskazującym na za-
burzenia umysłu i nie zasługuje na surowe traktowanie (obojętnie, czy źródłem jego 
urojeń był szatan, czy też katolicyzm, w którym go wychowano). Na przeciwległym 
biegunie znalazły się postualty o surowe ukaranie oskarżonego, który dopuścił się 
odrzucenia Boga, co w sposób symboliczny mogło być odczytane jako podważenie 
władzy państwowej i królewskiej. Proces zakończył się wyrokiem śmierci. 

W kwestii studenckich występów w teatrze konsystorz także podzielił się na dwa 
obozy: nieco mniej liczną grupę ortodoksyjną oraz grupę bardziej liberalną, skłonną 
wybaczyć grzesznikom, o ile natychmiast zaprzestaną nagannego procederu, wyka-
żą skruchę i przez okres próbny będą prowadzić się w sposób godny studenta oraz 
przyszłego teologa i królewskiego urzędnika. Do tej drugiej grupy należał Holberg. 

Z dokumentów spraw wynika, że niektórzy z teologów, którzy byli skłonni do 
łagodniejszego wyrokowania w sprawie o bluźniercze uwielbienie szatana, zajmo-
wali ortodoksyjne stanowisko wobec studentów związanych z teatrem. Tym, któ-
ry bardzo dotkliwie odczuł represje był niejaki Jens Høberg. Po zdaniu egzaminu 
z teologii w 1722 roku otrzymał miejsce w jednym z czterech kolegiów uniwersy-
teckich, tak zwanym Kolegium Valkendorfa i napisał trzy rozprawy teologiczne. Za 
przyłączenie się do zespołu przy Lille Grønnegade został pozbawiony stypendium 
oraz miejsca w kolegium. Pomimo iż odszedł z teatru, nie pozwolono mu na objęcie 
posady pastora. Zmarł w nędzy i osamotnieniu. Świat iluzji tworzony przy Lille 
Grønnegade stanowił dla niektórych teologów większą obrazę boskiego ładu niż 
podpisanie cyrografu przez heretyka. Holberg opowiadał się za liberalniejszym po-
dejściem do kwestii teatru, ale przeciwko sankcjom nie głosował. Może nas oburzać 
konformizm, wręcz dwulicowość, światłego intelektualisty. Taka postawa nie powin-
na jednak zaskakiwać. Urzędnicze struktury państwowe – a taki był też uniwersytet 
– stwarzały możliwości awansu społecznego i osiągnięcia uznania w społeczeństwie 
osobom z nizin, lub – jak w wypadku Holberga – pochodzących z norweskiej pro-

17	 O historii procesu, zob. B. Holm, Skal dette være Troja?, København 2004, s. 20–51.



34

wincji. Holberg oficjalnie potępiając studentów – aktorów, potępiał osoby łamiące 
regulamin zatrudniającej go instytucji. Poza tym niewątpliwie zdawał sobie sprawę, 
że jako piszący dla teatru też może narazić się na krytykę, a nawet na sankcje, co by 
oznaczało koniec wymarzonej kariery. Wolał nie uchylać niepotrzebnie przyłbicy 
i nie dawać swoim potencjalnym wrogom powodów do krytyki. 

6.  Just Justesen alias baron Ludvig Holberg

We wstępie do I tomu komedii z 1723 roku, używając imienia Justa Justesena, uzna-
je prawo młodych ludzi z dobrych rodzin do występów na deskach teatru, przy-
pominając zarazem, że takie instytucje jak szkoła i kościół od dawna wykorzystują 
inscenizacje jako środek pedagogiczny. Jego zdaniem orzekanie o poprawności lub 
nieprzystojności pewnych zachowań jest po prostu kwestią obyczajów czy wręcz 
zmiennej mody: 

W Anglii i Francji panuje wśród duchownych moda na chadzanie do teatru i kawiar-
ni […] Gdy tylko najwyższe władze orzekną, że to przystoi, by porządni ludzie wy-
stępowali w komediach, to od razu przestanie to gorszyć, a jeżeli duchowni w całym 
mieście postanowią wybrać się na komedię, nie będą przez to bardziej nieprzystojni 
od duchownych w Anglii, Francji; tak samo jak wtedy, gdy szlachetna dama postano-
wiła pewnego razu zająć miejsce na parterze, to wśród mieszczek uznano to za wielce 
przyzwoitą modę18.

Posługiwanie się pseudonimami było jednym ze sposobów chronienia swej pozycji 
naukowca i profesora. W tekstach poetyckich powstałych w latach 1719–1726 Hol-
berg stworzył aż dwa swoje wcielenia. Autorem Pedera Paarsa, Czterech poematów 
żartobliwych, Metamorfoz oraz komedii był niejaki Hans Michelsen, występujący 
czasami jako Mikkelsen lub Mickelsen. O Michelsenie było wiadomo, iż jest piwo-
warem i poetą pochodzącym z Kalundborga na Zelandii. Natomiast jego uczony 
przyjaciel, Just Justesen, tłumaczył potrzebę istnienia teatru, pisał komentarze do 
tekstów Mikkelsena, bronił ich i ich autora lub – tak jak w przypadku Pedera Paar-
sa – uzupełniał utwory przypisami. W Pierwszym liście biograficznym (1728), mając 
już umocnioną pozycję w uniwersyteckiej hierarchii, Holberg oficjalnie wskazuje na 
siebie jako na właściwego autora wspomnianych tekstów literackich i komentarzy. 
Ta informacja prawdopodobnie niewielu zaskoczyła.

Odbywszy w latach 1725–1726 ostatnią zagraniczną podróż, na południe Eu-
ropy, Holberg powrócił do pracy naukowej, rozpoczynając okres „porywu histo-

18	 L. Holberg, VTB, t. VII, s. 456. Za czasów Holberga miejsca na parterze były tradycyjnie zajmo-
wane przez mężczyzn.



35

rycznego”. W 1729 roku skończył Dannemarks og Norges Beskrivelse („Opis Danii 
i Norwegii”), nad którym swego czasu przerwał pracę, by zająć się zamówieniami 
teatralnymi. Po otrzymaniu w roku 1730 profesury z historii, opublikował między 
innymi trzytomową, liczącą około dwu i pół tysiąca stron, Dannemarks Riges Hi-
storie (1732–1735, „Historia królestwa Danii”), Den berømmelige Norske Handel-
-Stad Bergens Beskrivelse (1737, „Opis sławnego norweskiego miasta handlowego 
Bergen”), Almindelig Kirke-Historie fra Kristendommens første Begyndelse til Lutheri 
Reformation (1738, „Powszechna historia kościoła od początków chrześcijaństwa do 
reformacji Lutra”), biograficzne dzieło Adskillige store Helte og berømmelige Mænds 
sammenlignede Historier efter Plutarchi Maade (1739, „Historie przeróżnych boha-
terów i sławnych mężów na wzór Plutarcha”), uzupełnione w sześć lat później przez 
Adskillige Heltinders og navnkundige Damers sammenlignende Historier (1745, „Hi-
storie przeróżnych bohaterek i sławnych dam”), Jødiske Historie fra Verdens Begyndel-
se, fortsatt Til disse Tider (1742, „Historia narodu żydowskiego od początku świata 
do czasów najnowszych”). 

Il. 2. Baron Ludvig Holberg. Portret Jonasa Haasa, ok. 1754. Ze zbiorów Biblioteki Królewskiej 
w Kopenhadze



36

Na przełomie lat trzydziestych i czterdziestych w działalności Holberga nastąpił 
okres „porywu filozoficznego”. Z tego kresu pochodzi zbiór epigramatów. Wydanie 
z roku 1737 (Opuscula quaedam latina. Epistola I, cujus nova haec editio prioribus est 
emendatior. Epistola II, quinque libri Epigrammatum) było podzielone na pięć części 
– „libri” – i zawierało 758 krótkich tekstów w języku łacińskim. Holberg stopniowo 
uzupełniał swój zbiór aforystycznych utworów i w 1749 r. opublikował poszerzoną 
wersję, składającą się z siedmiu ksiąg, mieszczących ponad dziewięćset epigrama-
tów, będącą zarazem ostatnim, znaczącym w historii literatury Danii i Norwegii, 
dziełem łacińskojęzycznym. Ponadto w tym czasie ukazały się dwutomowe Moralske 
Tanker (1744, „Myśli moralne”) oraz pięć tomów listów (Epistler), wydanych w la-
tach 1748 (tom I i II), 1750 (tom III i IV). Ostatni tom listów wyszedł pośmiertnie, 
w roku 1754. 

Powstał wtedy również największy „światowy bestseller” Holberga, powieść Ni-
colai Klimii iter subterraneum. Napisana po łacinie, wyszła po raz pierwszy w Niem-
czech w 1741 roku. Trudno wyrokować w sposób jednoznaczny, czy decyzja wyda-
nia dzieła była podyktowana obawą przed rodzimą cenzurą, czy był to tylko chwyt 
mający zapewnić autorowi zainteresowanie czytelników. W ciągu zaledwie paru lat 
dzieło przetłumaczono na liczne języki. Oprócz tłumaczenia na język ojczysty au-
tora ukazały się też wydania w języku niemieckim, angielskim, francuskim i holen-
derskim. O rozpowszechnieniu powieści Holberga może świadczyć między innymi 
fakt, iż należała ona do lektur Roderyka, bohatera słynnej noweli Edgara Allana Poe, 
zatytułowanej Zagłada domu Usherów. Po polsku książka ukazała się w roku 1819, 
w tłumaczeniu Wincentego Stoińskiego, i nosiła tytuł Podróż do krajów podziemnych 
Mikołaja Klimiusza. 

W 1737 roku Holberg zrzekł się profesury i objął funkcję kwestora. Przestał na 
nim ciążyć niemiły mu obowiązek prowadzenia zająć ze studentami, dzięki czemu 
więcej czasu mógł poświęcić pisaniu. Stopniowe umacnianie się w uniwersyteckiej 
hierarchii i związane z tym wysokie uposażenie oraz dochody płynące ze sprzedaży 
książek (Holberg wprowadził system subskrypcji na swoje nieopublikowane jeszcze 
dzieła) sprawiły, że pod koniec życia pisarz stał się bardzo majętnym człowiekiem, 
między innymi właścicielem dwóch posiadłości ziemskich – Brorup i Tersløsegard.

W Trzecim liście biograficznym, pięćdziesięciodziewięcioletni Holberg nakreślił 
ostatnią część swego autoportretu, uzupełnioną wydanymi pod koniec życia Listami 
(Epistler I–V, 1748–1754). W świetle tych pism Holberg jawi się jako człowiek za-
dowolony z życia, lecz niewątpliwie samotny, niewolny od wielu dziwactw, oszczęd-
ny, wręcz skąpy, zatroskany stanem swego zdrowia. 

Nie mając dziedzica, Holberg poparł projekt odrodzenia akademii rycerskiej 
w Sorø, założonej w 1586 roku przez Fryderyka II, lecz w zasadzie zamkniętej od 
roku 1665. Akademia, nauczając przedmiotów praktycznych, miała stanowić prze-
ciwwagę dla skostniałego systemu uniwersyteckiego. W roku 1747 orędownikom 
akademii udało się doprowadzić do nadania Holbergowi tytułu barona. Starzejący 



37

Il. 3. Mikołaj Klimiusz Imperator Podziemny
Ilustracja z polskiego wydania Nicolai Klimii iter subterraneum ze zbiorów Biblioteki Uniwersyteckiej 
w Warszawie

się pisarz odwdzięczył się ustanowieniem legatu, na mocy którego cały jego majątek 
miał po jego śmierci przejść na własność uczelni. Specjalnym zapisem zapewniał 
też bezpłatne miejsce na uczelni dla sześciu niezamożnych studentów. Tego samego 
roku akademia rycerska w Sorø ponownie otworzyła swe podwoje. 

Ze względu na sytuację finansową szkoły w Sorø, Holberg już w roku 1749 zobo-
wiązał się wobec administratora akademii do wcześniejszego zrzeczenia się na rzecz 
uczelni wszystkich dochodów ze swoich posiadłości. Od 1 maja 1751 r. pozostała 
mu jedynie pensja uniwersytecka. By wyrazić wdzięczność swemu dobroczyńcy, aka-
demia postanowiła zadbać o przyznanie mu miejsca wiecznego pochówku w kościele 
przy klasztorze cystersów w Sorø, gdzie między innymi znajduje się grobowiec bi-
skupa Absalona, legendarnego założyciela Kopenhagi. 

Pisarz zmarł na początku roku 1754. Jako pierwsza doniosła o tym, wychodzą-
ca dwa razy w tygodniu, stołeczna gazeta „Kiøbenhavnske Danske Post-Tidender”. 
W numerze z dnia 28 stycznia 1754 można było przeczytać, iż minionej nocy Lu-
dvig Holberg „w wieku lat siedemdziesięciu, został z tego świata odwołany, co jest 



dla nauki niepowetowaną stratą”19. 5 lutego 1754 roku trumna z ciałem Holberga 
spoczęła tymczasowo w jednym z kopenhaskich kościołów. Oficjalne uroczystości 
pogrzebowe w Sorø odbyły się dopiero 28 grudnia 1754 roku.

19	 L. Holberg, VTB, t. XII, s. 104. 



39

Przedziwny chaos 

1.  O społecznej naturze człowieka

Chcąc opisać człowieka Holbergowskiego, tj. ambiwalentnego, pełnego sprzeczno-
ści, możemy sięgnąć po metaforykę teatru. Człowiek u Holberga to między innymi 
istota kryjąca się pod maską lub dopiero pod osłoną maski wyzwalająca swe praw-
dziwe oblicze, nie zawsze potrafiąca dostrzec granicę między iluzją a rzeczywistością. 
Dobrym wprowadzeniem do Holbergowskiej filozofii człowieka jest jedna z jego 
pierwszych rozpraw, początkowo nosząca tytuł Moralske Kierne eller Introduction til 
Naturens og Folke-Rettens Kundskab (1716, „Źródło moralne albo wprowadzenie do 
wiedzy o prawie naturalnym i prawie narodów”), ale znana również jako Naturens og 
Folke-Rettens Kundskab („Wiedza o prawie naturalnym i prawie narodów”)1. Stano-
wi ona nie tylko ważny wkład w dzieje myśli prawniczej w królestwie Danii i Nor-
wegii, ale także przybliża Holbergowskie poglądy na istotę ludzką. 

Obraz człowieka przedstawiony w Naturens og Folke-Rettens Kundskab powra-
ca echem w kolejnych tekstach Holberga. Odnajdujemy tam dwa przeciwstawne, 
a przecież uzupełniające się, wyobrażenia o człowieku. Pierwsze z nich zgodne jest 
z Arystotelesowskim stwierdzeniem „Człowiek jest istotą społeczną”, drugie bliższe 
jest ideom Thomasa Hobbesa, który uważał, że naturalnym stanem człowieka jest 
stan wojny każdego z każdym. Do naturalnych zachowań i reakcji zaliczał stronni-
czość, mściwość, zachłanność, okrucieństwo. Do zachowań moralnych – sprawiedli-
wości, bezstronności, miłosierdzia, skromności – może człowieka, zdaniem Hobbe-
sa, skłonić jedynie silna władza państwowa.

W filozofii Hobbesa i w niemieckim luteranizmie tkwią z kolei korzenie teorii 
człowieka wykładanej przez Samuela Pufendorfa, z którego pracami Holberg miał 

1	 Za życia Holberga ukazało się pięć wydań Wiedzy o prawie naturalnym i prawie narodów. Pierwsze 
ukazało się w roku 1716, pomimo iż na karcie tytułowej figuruje data 1715. W kolejnych wariantach 
autor zarówno eliminował błędy drukarskie pierwszego wydania, jak i dokonywał rewizji niektórych 
poglądów. Zmianie uległa również strona tytułowa. Od drugiego wydania dzieło ukazywało się pod 
tytułem Naturens og Folke-Rettens Kundskab („Wiedza o prawie naturalnym i prawie narodów”). Przy-
wołany w niniejszej pracy tekst przygotowano w oparciu o piąte wydanie (1751), ostatnie z autoryzo-
wanych przez Holberga.



40

okazję gruntownie się zapoznać. Niemiecki uczony widział człowieka jako istotę ro-
zumną, lecz jednocześnie skłonną do zła i ulegającą namiętnościom. By namiętności 
okiełznać, potrzebne jest klarowne prawo i sprawne państwo. 

Wiedza o prawie naturalnym została napisana – o czym informuje autor na stro-
nie tytułowej – „zgodnie z metodą Grocjusza i Pufendorfa”. U Hugona Grocjusza 
(1583–1645) Holberg znalazł pogodniejszy obraz istoty ludzkiej. Zdaniem holen-
derskiego filozofa i prawnika, człowiek jest istotą biologiczną i jako taka podlega 
instynktowi samozachowawczemu, ale z natury jest również istotą społeczną, mającą 
wrodzony instynkt wybierania dobra i unikania zła. 

Poglądy Holberga kształtowane pod wpływem Pufendorfa, lecz modyfikowane 
między innymi dzięki Grocjuszowi, dochodzą do głosu zarówno w jego komediach, 
jak i innych utworach literackich. Zwłaszcza dwa punkty są istotne przy charaktery-
zowaniu komediowego uniwersum Holberga: człowiek jest istotą społeczną i potrafi 
dostrzec różnicę między tym co dobre a tym co złe. Istnieją w nim jednak mroczne, 
niepokojące pokłady chaosu, które popychają człowieka do tego, by działał nieracjo-
nalnie – wbrew rozsądkowi, wbrew interesom własnym i swej społeczności. 

W pierwszym rozdziale Wiedzy o prawie naturalnym zatytułowanym Om Men-
neskets Gierning („O ludzkich uczynkach”) autor stwierdza, że każdą istotę ludzką 
Natura wyposażyła w rozum i wolę wybieranie dobra zamiast zła. Jednak wiele czyn-
ników może utrudnić człowiekowi, czy wręcz uniemożliwić, dokonanie słusznego 
wyboru2. Rozum jest przewodnikiem człowieka, lecz zarówno zewnętrzne, jak i we-
wnętrzne elementy mogą przeszkodzić rozumowi w kierowaniu ludzkimi wyborami. 
Do zewnętrznych czynników zaliczyć można złe nawyki czy też błędne wychowanie. 
Do przyczyn wewnętrznych zalicza autor namiętności. Dlatego człowiek potrzebuje 
dodatkowych wskazówek, na przykład kodeksu prawnego, którym należy się pod-
porządkować. Funkcję podobną prawnikom kodyfikującym prawa pełnią, zdaniem 
autora „Wiedzy o prawie naturalnym”, satyrycy, korygujący zachowanie poprzez 
ośmieszanie i piętnowanie przywar, złych nawyków, niebezpiecznych namiętności. 

Człowiek, twierdzi Holberg, działa albo w sposób wymuszony, albo dobrowol-
nie, lecz za czyny dokonane pod przymusem nie powinno ponosić się odpowie-
dzialności. Również czyny dokonane bez świadomości popełniania występku – np. 
w przypadku dzieci lub chorych psychicznie – nie powinny pociągać za sobą kary. 
To tak jakby karać kogoś za grzechy popełniane we śnie, choć trzeba pamiętać – 
przypomina Holberg – że na przykład źródłem lubieżnych snów niejednokrotnie 
sami jesteśmy, rozmyślając zbyt wiele o cielesnych rozkoszach w ciągu dnia. 

W Wiedzy o prawie naturalnym znajdujemy ponadto wyraźnie wyartykułowa-
ne poglądy na temat społecznej natury człowieka. Zgodnie z prawem naturalnym 
człowiek jest istotą społeczną. Został stworzony do życia we wspólnocie i dlatego 
jego obowiązkiem jest dbanie o dobro i rozwój zarówno całego społeczeństwa, jak 

2	 Por. L. Holberg, VTB, t. I, s. 59–70.



41

i mniejszych grup, w których przychodzi mu żyć – rodziny, sąsiedztwa, miasteczka. 
Dobrem jest zatem to, co stymuluje rozwój życia społecznego, a złem to, co mu 
szkodzi. Zasadę Holberg formułuje następująco:

[…] każdy człowiek, w takim stopniu, w jakim to jest od niego uzależnione powinien 
dbać o wspólnotę i międzyludzką więź, a co za tym idzie wszystko, co pomaga takiej 
wspólnocie i wzajemnym kontaktom, jest nakazane prawem naturalnym, a to, co 
temu stoi na przeszkodzie tymże prawem zakazane: w tym powszechnym prawie są 
wszystkie inne nakazy zawarte3.

A jako że owo naturalne prawo zostało ludziom dane przez Boga i odciśnięte w ich 
sercach, „to oni w żaden sposób nie mogą go zmienić”. Dotyczy to zarówno chrze-
ścijan, jak pogan4. 

Kolejne wydania „Wiedzy o prawie naturalnym” świadczą o ewolucji poglądów 
Holberga, między innymi na instytucję rodziny. W pierwszej wersji autor autory-
tatywnie stwierdza, iż w kwestii wyboru małżonka dzieci powinny podporządko-
wać się woli rodziców. Związek małżeński zawarty bez zgody rodziców jest prawnie 
ważny, ale moralnie wysoce naganny5. W wydaniu z roku 1734 dodaje jednak, iż 
dziecko – z całym szacunkiem – ma prawo odmówić poślubienia kogoś, kto mu nie 
przypadł do serca, „jako że więzami małżeńskimi powinna być wzajemna miłość, 
a trudno kochać na rozkaz”6. Można się zastanowić, czy przypadkiem autor nie doj-
rzał do takiej modyfikacji swego wcześniejszego stanowiska, rozpisawszy na głosy 
w niejednej komedii kwestię międzypokoleniowego konfliktu, ogniskującego się na 
materii małżeńskiej. 

2.  O różnicy między człowiekiem a papugą

W Wiedzy o prawie naturalnym Holberg formułuje również swoje poglądy na język, 
korespondujące z jego ambiwalentną wizją człowieka. Rozważania na temat mowy 
i języka przedstawia w rozdziale zatytułowanym Om Talen („O mowie”)7. Umiejęt-
ność używania języka, porozumiewania się za pomocą mowy, traktuje jako oznakę 
społecznej natury człowieka: „Samo to, iż ludzie za pomocą mowy w odróżnieniu od 
innych stworzeń mogą oznajmiać swe poglądy oraz domagać się pomocy i pociechy 
od innych dowodzi, że są z natury przystosowani do życia w towarzystwie i w oto-

3	 Ibid., t. I, s. 80.
4	 Ibid., t. I, s. 80–81.
5	 Zob. L.R. Langslet, Den store ensomme…, s. 273–274.
6	 L. Holberg, VTB, t. I, s. 168. 
7	 Ibid., s. 143–148.



42

czeniu innych”8. Holberg odróżnia dar mowy ludzkiej od umiejętności posiadanej 
przez niektóre ptaki, pozwalającej owym stworzeniom imitować ludzką mowę. Tylko 
człowiek używa słów w sposób przemyślany, tak iż są dla niego nośnikami znaczeń9. 

Jako użytkownicy języka jesteśmy zobligowani do przestrzegania dwóch zasad, 
pisze autor Wiedzy o prawie naturalnym. Po pierwsze – nasza mowa powinna być 
zrozumiała. Powinniśmy używać słów w znaczeniu powszechnie akceptowanym, 
mając przy tym w pamięci konotacje jakie dane wyrażenie niesie ze sobą w konkret-
nym kontekście. Za przykład służy Holbergowi między innymi przymiotnik „kato-
licki”, zwłaszcza w wyrażeniu „I er Catholsk i Hovedet („Masz katolicko w głowie”). 
Wyrażenie można interpretować jako „Pomieszało ci się w głowie”/„Oszalałeś”. Uży-
te w tym kontekście słowo „catholsk” – wbrew swemu pierwotnemu, „literalnemu” 
znaczeniu – było zwyczajowo odbierane w języku duńskim jako obelga i przywoły-
wało obraz kogoś szalonego, otumanionego; kogoś, kogo splątane myśli wywiodły 
na manowce. 

Drugą powinnością człowieka – pisze Holberg – jest ujawnianie z serca pły-
nącego przekonania („Hiertes mening”), w taki sposób, by inni mogli go pojąć. 
Zgodność wypowiedzi z wewnętrznym stanem mówiącego „ja” określa on mianem 
prawdy moralnej: „Prawda moralna polega na tym, że z serca płynące przekonanie 
przedstawiamy w sposób jasny temu, który ma prawo je poznać”10. Prawda moralna, 
zdaniem Holberga, ma jeszcze jedną cechę: głosimy ją, wierząc, że jest to z pożyt-
kiem dla innych. Jednak prawda nie jest wartością bezwzględną i niewzruszoną. 
Nie podając jasnych kryteriów określania kategorii osób uprawnionych do poznania 
naszych przemyśleń w sposób niezawoalowany, autor uprawomocnia takie użycie ję-
zyka, które nasz przekaz czyni dwuznacznym. Uważa bowiem, iż ludzie nie zawsze są 
wystarczająco dojrzali i mądrzy, by mieli prawo do poznania prawdy, do zapoznania 
się z wiedzą o stanie rzeczy, którą posiada mówiący. Rozmawiając z dziećmi, trzeba 
uciekać się do przypowieści. Żołnierzom, zanim pośle się ich do ataku na wroga, 

8	 Ibid., s. 143.
9	 Holberg wyraźnie wzoruje swoją argumentację na wywodzie Locke’a, który ten zawarł w Księdze 

trzeciej swoich Rozważań dotyczących rozumu ludzkiego, łącząc dar mowy ze społeczną naturą człowieka. 
Locke pisze: „Ponieważ Bóg uczynił człowieka istotą towarzyską, więc dał mu nie tylko popęd do ob-
cowania z podobnymi sobie i sprawił, że jest on dlań koniecznością, lecz wyposażył go rówież w mowę, 
która miała być głównym narzędziem porozumienia i wspólną więzią społeczną”. Następnie dodaje, 
iż dar języka nie jest darem takim, jaki otrzymały „papugi i różne inne ptaki”, a człowiek tym się od 
tych stworzeń różni, że nie tylko jest w stanie „wytwarzać dźwięki artykułowane, ale również używać 
ich jako znaków dla pojęć, które powstają w jego umyśle i czynić je znakami posiadanych przezeń idei, 
dzięki czemu inni mogą je poznawać, a myśli mogą być przekazywane przez jeden umysł innemu”. 
J. Locke, Rozważania dotyczące rozumu ludzkiego, tłum. B.J. Gawecki, t. II, Warszawa 1955, s. 9. Po-
dobnej metafory używa Holberg, zaznaczając, iż dla mowy istotne są „nie tylko słowa i dźwięki, tak jak 
się rzecz ma z gadaniem papug lub innych ptaków, ale to, że się rozumie i pojmuje znaczenie tego, co 
się wypowiada, a jest to zastrzeżone dla człowieka”. L. Holberg, VTB, I, s. 143. 

10	 L. Holberg, VTB, t. I, s. 146.



43

należy wmawiać, że szala zwycięstwa już przechyliła się na ich stronę. „Podobnie 
władze, aby zaspokoić ciekawość prostego człowieka i uniemożliwić mu dociekania 
najgłębszych tajemnic republiki, mogą uciekać się do wymyślonych historii i roz-
puszczać fałszywe opowieści”11. Istnieją prawdy niebezpieczne dla nieprzygotowa-
nych, a wypowiadanie słów niepokrywających się z wewnętrznym przekonaniem nie 
zawsze zasługuje na miano kłamstwa. 

3.  Zwierzę niedefiniowalne

W 1722 roku Holberg wydał zbiór poematów zatytułowany Hans Mikkelsens 4re 
Skiemte-Digte med Tvende Fortaler samt Zille Hans Dotters Forsvars-Skrift for Kvinde-
Kiønned (1722, „Hansa Mikkelsena 4 poematy żartobliwe z dwoma przedmowami 
oraz Cecylii, córki Hansa obrona płci niewieściej”). Znajdziemy w nim Demokryta 
i Heraklita, Apologię pieśniarza Tigelliusza, Krytykę Pedera Paarsa, tekst zatytułowa-
ny Poeta odradza ożenek staremu przyjacielowi Jensowi Larsenowi oraz towarzyszą-
cą owym czterem poematom Cecylii, córki Hansa obronę płci niewieściej. Jak łatwo 
zgadnąć Critique over Peder Paars jest napastliwą obroną kontrowersyjnego utworu. 
Dostaje się tam nieznośnie – w oczach autora – między innymi pedantycznemu 
historykowi, profesorowi Hansowi Gramowi (1685–1748), który jako pierwszy 
w Danii stosował metodycznie krytykę źródeł. Holberg czyni w swej Krytyce Pedera 
Paarsa dość przejrzystą aluzję do kramarskich naukowców, dysputujących o rzym-
skich podwiązkach i piszących dysertacje o greckich kalesonach, czym przynoszą 
znacznie większy wstyd uczelni niż niejeden żartobliwy poemat. Gwoli ścisłości na-
leży dodać, że Hans Gram sekundował Fredrikowi Rostgaardowi, gdy ten próbował 
oskarżyć autora Pedera Paarsa o szarganie świętości. 

Pozostałe poematy żartobliwe uwypuklają wybrane elementy Holbergowskiej wi-
zji człowieka zasygnalizowanej w Wiedzy o prawie naturalnym. Poemat Democritus og 
Heraclitus („Demokryt i Heraklit”) prezentuje pesymistyczną, przejętą od Hobbesa 
i Pufendorfa, wizję człowieczeństwa. Człowiek miota się między skrajnościami i jest 
istotą potrzebującą silnej władzy zwierzchniej – nieograniczona wolność może jej 
przynieść tylko zagładę. Ponadto jest z natury okrutny, gorszy niż dzikie zwierzę, 
które nie pozbawi życia przedstawiciela tego samego gatunku. Innymi słowy: naj-
szlachetniejsze i najpiękniejsze z dzieł Stwórcy jest zarazem najpodlejszą i najrzadziej 
kierującą się rozumem istotą. Obaj filozofowie zgadzają się z tak ponurą wizją czło-
wieka. Różni ich reakcja na taki stan rzeczy: Heraklit reaguje płaczem, Demokryt 
śmiechem. Ta druga postawa bliska jest piszącemu „ja” i można zaryzykować twier-
dzenie, że w pewnym sensie praktykował ją również profesor Holberg.

11	 Ibid., s. 147.



44

Il. 4. Holberg spotyka dwóch błaznów. Rys. Vilhelma Marstranda 
Słynna anegdota głosi, iż pewnego dnia Holberg natknął się na ulicy na dwóch szlachciców urażonych 
którymś z satyrycznych utworów profesora. „Błaznowi z drogi nie zejdziemy”, rzucili zaczepnie. „Za to 
ja dwóm błaznom zejdę z drogi z ochotą”, odparł grzecznie Holberg, uchylił kapelusza i poszedł dalej. 

Podobnie autor sportretował człowieka w Apologie for Sangeren Tigellio (1722, 
„Apologia pieśniarza Tigelliusza”), gdzie tytułowa postać przedstawiona została jako 
ucieleśnienie niestałości i nieprzewidywalności. Pochwała Tigelliusza opiera się na 
następującym argumencie: ludźmi, miastami, narodami kieruje przypadek, co czyni 
z Tigelliusza symbol świata oraz człowieka. Tigelliusz, stały w swej niestałości, postę-
puje po prostu zgodnie z naturą. Staje przed nami z odkrytym obliczem, pokazuje się 
nam bez maski. Maski są niczym innym jak normami i rolami, które społeczeństwo 
narzuca człowiekowi. Owa narzucona maska tworzy kontury, które trzymają w ry-
zach kłębiące się w człowieku namiętności. Pod nią nie można ujrzeć prawdziwego 
oblicza, wymyka się ono bowiem próbom wizualizacji, bliższe jest nieprzeniknio-
nej otchłani, „gdyż w każdym człowieku trwa przedziwny chaos”. Poeta rezygnuje 
z prób ogarnięcia natury ludzkiej, stwierdza tylko, że nie ma lepszej definicji niż ta, 
iż człowiek „jest zwierzęciem, którego nie można zdefiniować”12.

Maska – w tym również maska karnawałowa służąca do szybkiej, doraźnej zmia-
ny tożsamości – ma u Holberga wielorakie znaczenie. W jednym z esejów, w Liście 
347, charakteryzując maskarady, pisze: 

12	 L. Holberg, Værker i tolv bind, t. II, s. 355–356.



45

mądry to wynalazek, a przyczyną zgorszenia tylko jego nadużywanie. Powiadam, że 
wynalazek to mądry, jako że za jego pomocą przedstawić można stan naturalny, czy-
niący wszystkich ludzi równymi, i podczas którego na pewien czas zanikają przymus 
i kłopotliwe ceremonie. Jest to imitacja dawnych Saturnalii, które w szczególnych 
porach roku organizowano, by przywołać stan, w którym nie istnieje żadna różnica 
między wysoko a nisko urodzonymi, między panem a sługą, między ludźmi a utytu-
łowanymi ludźmi. […] Jako że maskarady obecnie taki mają cel, przyznać należy, że 
wynalazek to zatem mądry, ba, że to filozoficzna zabawa, albo przynajmniej okazja 
do filozoficznych przemyśleń, jako że wszyscy przypominają sobie o stanie, w jakim 
znalazł się człowiek po stworzeniu go przez Boga, a który poprzez grzech utracił: 
można stwierdzić, że zwykły stan, w którym żyjemy, jest ciągłą maskaradą, jako że 
rządy, mody i obyczaje nakazują nam używania masek, które podczas takowej zabawy 
możemy zdjąć, i właściwie nigdy nie jesteśmy bardziej zamaskowani, jak wówczas gdy 
chodzimy z odkrytą twarzą13.

Maska ma w paradoksalnym wywodzie Holberga co najmniej dwojakie znaczenie. 
Rozumiana dosłownie jest karnawałowym rekwizytem, częścią stroju ukrywającym 
tożsamość przywdziewającej ją osoby. Ma też znaczenie metaforyczne – to norma, 
zespół narzuconych obyczajem zachowań i ról, z których na krótki czas karnawa-
łu można się wyzwolić, właśnie dzięki masce-rekwizytowi zapewniającej anonimo-
wość i umożliwiającej niespotykane w innych okolicznościach poczucie bezkarności 
i swobody. 

Jednak maska może u Holberga być synonimem nieprawdziwości, fałszu, zakła-
mania, może jawić się jako kłamliwa konstrukcja, stanowiąca przeciwieństwo „praw-
dziwego ja”: „większość ludzi jest zamaskowana i potrafi tak udawać, że nie można 
dostrzec niczego poza powłoką i zewnętrznością, co powoduje, iż się cień za ciało 
bierze”, utrzymuje on w Liście 37214.

Potrzeba maskowania się i odgrywania ról już w pierwszych tekstach Holberga 
jawi się jako cecha charakterystyczna społecznej natury człowieka. Dzięki masce mo-
żemy funkcjonować wśród innych ludzi. Zdaje się zatem, że teatr najtrafniej ujmuje 
to, co jest sednem relacji człowieka z innymi. Andrzej Falkiewicz, pisząc o teatrze 
jako o epifenomenie ludzkiej natury, zauważa:

Można orzec o wrodzonej fałszywości, do naszej skłonności do ubierania się w cudze 
piórka, do kłamstw lub nawet zdradzieckich działań; co skądinąd niekiedy się zdarza 
i czego również doświadczamy. Ale można też mówić o pewnym wrodzonym czło-
wiekowi sposobie bycia, który właśnie tak – jako teatralność – się przejawia15.

13	 L. Holberg, Epistler, t. IV, København 1949, s. 123–124. Holberg nie opatrywał swoich esejów 
tytułami. Jednak we współczesnych antologiach List 347 najczęściej nazywany jest „Forsvar for maska-
rader” („Obroną maskarad”). 

14	 L. Holberg, Epistler, t. IV, København 1949, s. 200.
15	 Por. A. Falkiewicz, Człowiek teatralny, „Dialog” 1988, nr 9, s. 93.



46

4.  Myśli moralne

Moralske tanker („Myśli moralne”), powstałe w ostatniej dekadzie życia Holberga, 
należą do najbardziej dopracowanych pod względem literackim utworów. Składają 
się z sześćdziesięciu trzech esejów, które poprzedza przedmowa nosząca tytuł Przy-
gotowanie. Swoistą bazą pomysłów i tematów rozwijanych w Myślach moralnych są 
opublikowane w 1737 roku Holbergowskie Epigramaty. Każdy rozdział Myśli mo-
ralnych służy zgłębieniu jednego z epigramatów, który – zapisany w języku łaciń-
skim – funkcjonuje jako nagłówek, a może raczej motto. Autor komentuje jedynie 
wybrane epigramaty, jednak kolejne eseje opatrzone są numeracją zgodną z tą, jaką 
zastosował w Epigrammer. Teksty mają formę rozprawki, czasami listu. Holberg nie 
nadawał im tytułów. Te pochodzą od wydawców.

Inspiracji szukał Holberg u autorów antycznych (w tym u Juwenalisa, Owidiu-
sza, Seneki) oraz u późniejszych mistrzów eseju – Michela de Montaigne’a i Pier-
re’a Bayle’a. Do tego ostatniego Holberg miał stosunek ambiwalentny. Podziwiał 
świeżość spojrzenia, dystansując się jednak do apriorycznego odrzucania wszelkich 
powszechnie akceptowanych prawd, co zdaniem autora Myśli moralnych cechowało 
prace Bayle’a. 

Dwutomowe Moralske tanker są jedną z najbardziej znaczących książek Holberga. 
Wraz z nimi zaczyna się historia nie tylko duńskiego, ale i skandynawskiego eseju. 
Wydane w roku 1744 są niecodziennym poradnikiem w zakresie filozofii praktycz-
nej. O ich popularności wśród osiemnastowiecznych czytelników świadczy fakt, iż 
prawie natychmiast po opublikowaniu dzieła przez autora pojawiło się wydanie pi-
rackie. W roku 1744 ukazały się też dwa wydania w języku niemieckim. Holender-
ski przekład wyszedł w latach 1747–1748, a francuski w latach 1748–1749. Myśli 
moralne miały trochę więcej trudności z pokonaniem szwedzkiej granicy. Tamtejsza 
cenzura początkowo zgodziła się jedynie na dystrybucję wydania duńskojęzycznego. 
W 1770 r. zezwolono na druk pojedynczego eseju po szwedzku, w którym autor, 
pragnąc przestrzec swego wyimaginowanego adresata przed karierą dworską, prze-
konywał, iż nie jest możliwy żaden inny opis dworaka ponad to, iż jest on dwora-
kiem, czyli istotą, której nie da się opisać16. Kompletne szwedzkojęzyczne wydanie 
Myśli moralnych pojawiło się dopiero w roku 1782. 

Celem postawionym sobie przez Holberga – eseistę było upowszechnienie praw 
etycznych. W kolejnych tekstach analizował ludzkie postawy i zachowania, zastana-
wiając się, na ile mają one swe źródło w ludzkim rozumie. Argumentacja w esejach 
Holberga ma charakter dedukcyjny – argumenty są podporządkowane podanej na 
wstępie tezie. Pisząc w pierwszej osobie, autor powołuje się często na osobiste do-

16	 Zob. L. Holberg, Beskrivelse over en Hofmand (http://www2.kb.dk/elib/lit//dan/holberg/moral-
ske.dkl/58.htm [1.03.2011]). Przetłumaczony w 1770 roku na język szwedzki esej ukazał się pod tytu-
łem Beskrifning øfwer en Håf-Man („Opis dworaka”).



47

świadczenie, przez co jego komentarze, nie tracąc cech uogólniającej oceny rzeczywi-
stości, nabierają indywidualnego charakteru. Nierzadko dramatyzuje swój wywód, 
wcielając się bądź w rolę uczestnika, bądź naocznego świadka zdarzeń, mających 
ilustrować podaną na wstępie tezę. 

Chcąc się przyjrzeć metodzie Holberga, przywołajmy dwa kolejne eseje z Myśli 
moralnych. Tekst nawiązujący do epigramatu 84 z księgi II („Obscoenum factu qvod 
non est, est neqve dictu: / Actio nam verbis turpior esse solet.”) otwiera stwierdzenie: 
„Obyczajnością nazywa się to, co pozostaje w zgodzie z aktualnie panującą modą, zaś 
nieobyczajnością to, co się owej modzie sprzeciwia”17. Holberg z ironią twierdzi, iż 
w gestii władz wyższych (mając tu zapewne na myśli posiadających silne wpływy na 
królewskim dworze pietystów) leży teraz orzekanie, które spośród wielu bagatelnych 
zachowań człowieka należy traktować jako obyczajne, a które jako nieobyczajne. 
Atakuje elity, które ustalają normy postępowania, a nie potrafią odróżnić naturalnej 
przyzwoitości od tego, co znajduje oparcie wyłącznie w obyczajach i modach. Nie 
różnią się w tym od prostego człowieka biorącego za cnotę i przyzwoitość to, co 
jest aprobowane przez większość. Najczęściej bowiem nazywa się „nieobyczajnym 
wszystko to co niezwyczajne”18.

Natomiast esej osnuty na epigramacie 20 z księgi IV podejmuje kwestię ludzkie-
go pożądania zakazanych owoców:

Człowieka opisuje się jako stworzenie rozumne, a przez to odróżnia się go od wszel-
kich stworzeń na ziemi w wodzie i powietrzu. Na podstawie doświadczenia jednak 
należy stwierdzić, że ze wszystkich zwierząt żadne nie przypomina człowieka w mniej-
szym stopniu niż właśnie człowiek. […] Doprawdy! Gdy przyglądamy się człowie-
kowi samemu w sobie, musimy przyznać, że jest on majstersztykiem Stwórcy. Lecz 
gdy przyjrzymy się jego dziwnemu zachowaniu i przyrównamy je do ograniczonych 
pragnień i regularności [działań] u innych zwierząt, wysokie mniemanie, które wy-
robiliśmy sobie o jego szlachetnej naturze, legnie w gruzach. […] Moim zadaniem 
nie jest całościowe opisywanie ludzi. Chciałem jedynie powiedzieć nieco o jednej 
z ich dziwnych skłonności, polegającej na tym, iż pragną iść pod prąd: robić to, co 
zakazane, poniechać tego, co nakazane, tęsknić za tym, czego bez przeszkód i niebez-
pieczeństw zdobyć się nie da19.

Wykorzystując semantyczne napięcie między rzeczownikiem „człowiek”, rozumia-
nym z jednej strony jako gatunek, a z drugiej jako pojedynczy przedstawiciel owego 

17	 Omówione w tej sekwencji dwa eseje (84 z księgi II i 20 z księgi IV) pełnią istotną rolę we wspo-
mnianej wcześnie powieści Pera Olova Enquista. Zob. M. Sibińska, O „Myślach moralnych” Ludviga 
Holberga. Przypis do powieści P.O. Enquista pt. „Wizyta królewskiego konsyliarza”, [w:] H. Chojnacki 
i in., W poszukiwaniu tożsamości skandynawskiej i polskiej. Studia o literaturze i społeczeństwie, Gdańsk 
2011, s. 21–32.

18	 L. Holberg, VTB, t. X, s. 168. 
19	 Ibid., s. 253–254.



48

gatunku, autor odsłania przed nami zaskakujący obraz jednostki ludzkiej. Nie two-
rzy otwarcie apoteozy. Chwali w sposób przewrotny przewidywalność i ograniczo-
ność (pragnień). Na zasadzie antytezy przeciwstawia je brakowi pokory i odwadze 
w doborze życiowych celów, które – zestawione z przewidywalnością i zwierzęcą 
ograniczonością – bronią się same, wbrew pozornej naganie wyartykułowanej przez 
narratora. Esej niesie w sobie przestrogę, próbę uświadomienia czytelnikowi, jakie 
pułapki i wyzwania niesie ze sobą fakt bycia człowiekiem. W naturę człowieka wpi-
sane są bunt i pragnienie nieosiągalnego, co rzecz jasna może być źródłem tragedii 
poszczególnych jednostek. Zarazem to właśnie odróżnia nas od zwierząt. 

5.  Porządkując zamęt: paradoks i antyteza

Język w Myślach moralnych cechuje wyważona gra stylu potocznego z uczonym dys-
kursem. Rzeczywistość opisywana jest za pomocą binarnych opozycji, co świetnie 
widać na przykładzie fragmentów wspomnianego uprzednio Opisu dworaka: 

dworzanin jest przykładem dumy i jest przykładem najwyższej pokory. Kładzie się 
u stóp jednych, aby móc deptać karki innych. Poczyna sobie zarazem niczym rumak 
i jeździec, pozwala się dosiadać możniejszemu od siebie, a słabszego on sam dosiada, 
tak iż dostrzec w nim można mieszaninę cierpliwości, bezczelności, posłuszeństwa, 
żądzy władzy, dumy, pokory, ambicji i poczucia niższości; ponadto można z jednej 
strony utrzymywać, że Natura bardziej niż pozostałych ludzi stworzyła go do niewol-
nictwa, a z drugiej strony, iż jego naturalną skłonnością jest panowanie nad innymi. 
[…] Innymi słowy, pasywność i aktywność występują u dworaka w równym stopniu. 
A dalej: dworak jest istotą, która wciąż lęka się i której inni się lękają […]20.

Pary przeciwstawnych semantycznie rzeczowników wspierane są czasownikami 
oznaczającymi na przemian bierne i aktywne zachowanie. Ponadto wśród antoni-
mów pojawia się para „aktywność” – „pasywność”, a sekwencja kończy się konstruk-
cją antytetyczną, opierającą się na zastosowaniu strony czynnej i biernej czasownika 
„frygte” („lękać się”): frygter – frygtes. Tym sposobem lęk jawi się jako rewers bu-
dzenia lęku u innych. 

Przyjrzyjmy się również wspomnianemu wcześniej esejowi, rozważającemu epi-
gramat 84 z księgi II: „Co w jednym kraju nazywają dostojnością, w innym nazywa-
ją pychą. Co tu zwie się bezpośredniością, tam zwie się bezczelnością, a co w jednym 
miejscu nosi miano cnoty, w innym zwie się nadmierną pruderią”21. Trzy antyte-
tyczne sekwencje budowane są wokół par antonimów, przy czym w środkowej parze 

20	 Zob. L. Holberg, Beskrivelse over en Hofmand…
21	 L. Holberg, VTB, t. X, s. 170. 



49

semantyczna opozycja podkreślona została konsonansem: gravitet (dostojność) – 
hovmod (pycha); fripostighed (bezpośredniość) – frekhed; (bezczelność); kydskhed 
(cnota) – peenhed (pruderia).

Paralele, rytmiczność, powtórzenia, ciągi rzeczowników: antytetyczna symetria 
gra niebagatelną rolę w Myślach moralnych. Po antytezę, jako figurę retoryczną, się-
gali chętnie twórcy wcześniejszych epok. Holberg używa jej jednak nie tylko po 
to, by pokazać niepojęte sprzeczności, które składają się na obraz ludzkiego życia. 
Kieruje nim również pragnienie, by uchwycić, usystematyzować i w sposób logiczny 
opisać nielogiczności, asymetryczności, dysharmonię i chaotyczność będące istotą 
życia człowieka. 

W Myślach moralnych antytetyczna formuła często pojawia się na początku: 
„Obyczajnością nazywa się to, co pozostaje w zgodzie z aktualnie panującą modą, 
zaś nieobyczajnością to, co się owej modzie sprzeciwia”22. Syntaktyczny paralelizm 
służy uwypukleniu kontrastu między dwiema przeciwstawnymi semantycznie fraza-
mi. Antonimy ujawniają krzyżowanie się znaczeń, wizualizują jedną z istotnych cech 
języka, a mianowicie płynność granic między nakładającymi się znaczeniami; płyn-
ność będącą również udziałem elementu znaczącego. Zarówno element znaczący 
(signifiant), jak i znaczony (signifiè) tworzone są i wchodzą w relacje w konkretnych 
warunkach. Holberg twierdząc, iż pojęcie nieobyczajności jest bardzo dyskusyjne, 
pokazuje, że również samemu znakowi językowemu daleko do jednoznaczności. 
Krusząc ugruntowane tradycją poglądy, kwestionuje oczywistość i stabilność języ-
kowego znaku. Ani słowa, ani pojęcia nie znaczą same przez się. Słowo „nieobyczaj-
ność” (usømmelighed) jest przecież niczym innym, jak przekształconą pod wpływem 
otoczenia (za pomocą prefiksu) „obyczajnością” (sømmelighed). 

Wartości urzeczywistniane przez język Myśli moralnych są przeciwieństwami ry-
sowanej w nich wizji człowieka i świata. Język jest zdyscyplinowany, oparty na sy-
metrycznych konstrukcjach. Jak sugeruje Hans Hagedorn Thomsen w publikacji 
pod wiele mówiącym tytułem Sprogets fornuft. Om sproget i Ludvig Holbergs Moralske 
tanker („Rozsądek języka. O języku w Myślach moralnych Ludviga Holberga”), ję-
zyk w esejach Holberga jest metaforą rzeczywistości podporządkowanej rozumowi, 
rzeczywistości idealnej – będącej przeciwieństwem realnego świata. Natomiast opi-
sywana rzeczywistość jest nieprzewidywalna, a człowiek jawi się jako istota, która 
wciąż nas zaskakuje; kierująca się bardziej afektami niż rozumem, niepoddająca się 
klasyfikacjom. Holbergowski esej postuluje przy tym jeszcze jedną kwestię – sy-
metria, porządek, harmonia [języka] żywią się chaosem, są z nim nierozerwalnie 
związane. 

Na antytetycznych konstrukcjach opierają się Holbergowskie paradoksy. Etymo-
logia wyrazu „paradoks” wskazuje, iż za jego pomocą można – w sposób odmienny 
od powszechnie oczekiwanego – wskazać zależności pomiędzy poszczególnymi ele-

22	 P.O. Enquist, op. cit., s. 179.



50

mentami rzeczywistości. Grecki prefiks para znaczy „przy”, „obok”, „poza (czymś)”. 
Natomiast dóksa oznacza „osąd”, „zdanie”. Dla Rolanda Barthesa doxa jest pojęciem 
pokrewnym mitowi, to inaczej „norma” i „powszechne mniemanie”23. Umberto Eco 
pisze: „paradoxos jest tym, co wykracza pará ten doxan, czyli poza ramy potocznych 
sądów”24. Porównuje przy tym paradoks z aforyzmem, maksymą oraz paradoksami 
pozornymi, określanymi przez Eco mianem „aforyzmów rakowatych”. Podstawowym 
elementem odróżniającym maksymę od aforyzmu jest zwięzłość formy. Podobny jest 
natomiast ich stosunek do ustalonego porządku rzeczy: nie występują przeciwko po-
tocznym opiniom, wyrażają je w sposób błyskotliwy, zachęcając do zgłębiania wybra-
nych kwestii, akceptowanych, lecz być może czasami nie dość docenianych. Aforyzm 
chce być od pierwszego wejrzenia klasyfikowanym jako prawda. „Aforyzmy rakowate” 
są w opinii Eco jedynie wyrazem dbałości o formę – wypowiedzią zwięzłą, dowcipną, 
prowokująca, zaskakującą. Są jednak „czystą igraszką umysłu obojętnego na prawdę”25.

Paradoks natomiast jest zburzeniem powszechnie przyjętej perspektywy. Pod 
konsternującą formą kryje przekonujące racje. Występując przeciwko opinii potocz-
nej, przestrzega zasad logiki i dotyczy fragmentu naszej rzeczywistości. Początkowo 
zdaje się głosić fałsz, jest trudny do przyjęcia. Dopiero po pewnym czasie „pozwala 
dostrzec to, co autor uznaje za prawdę. Wskutek rozziewu pomiędzy oczekiwaniami 
potocznej opinii a prowokacyjną formą, jaką on przybiera, wydaje się błyskotliwy”26.

Inkongruencja między oczekiwaniem a realizacją jest źródłem humoru: błysko-
tliwe wywody Holberga po prostu bawią czytelnika. Można przy tym stwierdzić, że 
paradoks wprowadza w wypowiedź ducha karnawału, chociaż Eco zastrzega, iż nie 
postrzega paradoksu jako wariantu „świata odwróconego” pojmowanego jako kar-
nawałowa zabawa, której mechanizm polega na „mnożeniu adynata lub impossibilia 
bez żadnej logiki. […] Co zaś się tyczy paradoksu, to trzeba aby odwrócenie prze-
strzegało pewnej logiki i ograniczało się tylko do pewnego fragmentu świata”27. Jed-
nakowoż przy innej okazji podkreśla, że karnawał może zaistnieć w ramach znanego 
i akceptowanego prawa. Karnawałowe transgresje zawsze związane są z przypomnie-
niem o niewzruszoności prawa poza sferą karnawału28. Ponadto Eco nie wyklucza, 
iż paradoks może rodzić się z upodobania do ekscentryczności. Przypomnieć więc 
wypada, że badając zjawisko karnawału Bachtin zaliczył ekscentryczność do katego-
rii światoodczucia karnawałowego, życia życiem karnawału29.

23	 Por. R. Barthes, Mytologien idag, [w:] idem, I tegnets tid, Oslo 1994, s. 59.
24	 U. Eco, Wilde. Paradoks i aforyzm, [w:] idem: O literaturze, Warszawa 2003, s. 65.
25	 Ibid., s. 74.
26	 Ibid., s. 66.
27	 Ibid., s. 68.
28	 U. Eco, Komizm – „Wolność” – Karnawał, „Konteksty. Polska Sztuka Ludowa” 2002, z. 3–4, 

s. 132–136. 
29	 Bachtin pisze o czterech kategoriach światoodczucia karnawałowego: familiarny kontakt każdego 

z każdym, ekscentryczność umożliwiająca wyjawianie się podskórnych intencji natury ludzkiej, meza-



51

Według Holberg-ordbog słowo „paradoks” używane jest przez autora Myśli mo-
ralnych w dwóch podstawowych znaczeniach. Z jednej strony paradoksem nazywa 
on stwierdzenie sprzeczne z powszechnymi opiniami, z drugiej zaś paradoksalne są 
dla niego powszechnie akceptowane opinie i poglądy, które po zbadaniu okazują się 
wewnętrznie sprzeczne. W Przygotowaniu, czyli wstępie do Myśli moralnych, pisząc 
o swej strategii, Holberg wspomina „paradoksy moralne”. Służą mu one – jak twier-
dzi – do obalania błędnych przekonań, odróżniania sedna spraw od ich fasady: „Jeśli 
w takiej czy innej sprawie popełniłem błąd, to jednak stworzyłem okazję przestudio-
wana niejednej kwestii i pokazałem, że taki lub inny aksjomat, albo powszechnie ak-
ceptowany pogląd, poddany dokładnym studiom, czasami rozsypuje się”30. Stwier-
dzenie jak najbardziej w swej naturze paradoksalne: chociaż popełniłem – w opinii 
ogółu – błąd, to jednak osiągnąłem cel. Błędu więc nie popełniłem. 

„Paradoksy moralne” stawiają zatem wyzwania opinii społecznej, zbiorowym 
sądom, narzuconym poglądom, pokazując, ze hołdowanie owym powielanym, nie-
raz wewnętrznie sprzecznym, lecz uświęconym tradycją „prawdom” jest najwięk-
szym paradoksem. Holberg usiłuje pokazać, jak często bierzemy Obyczaj za Naturę. 
Holbergowski paradoks to coś więcej niż tylko figura retoryczna, finezyjny wywód 
oparty na antytezie. Paradoks podważa obiegowe prawdy, przedstawia je w krzy-
wym zwierciadle, skłania do spojrzenia na świat z nowej perspektywy. Jest figurą 
demitologizującą, umożliwiającą autorowi, skrywającemu twarz pod maską ironii 
i komizmu, przewartościowanie obowiązujących systemów. 

Metoda Holberga przypomina rozważania Rolanda Barthesa na temat mitów 
konserwujących drobnomieszczańskie społeczeństwo połowy XX wieku. Można 
rzecz, że Holberg w Myślach moralnych demitologizuje społeczeństwo duńskie, dwie-
ście lat starsze niż to, na którym wiwisekcję przeprowadził swego czasu francuski 
semiolog. Mitologię pojmował Barthes jako system znakowy, prezentujący zjawiska 
historyczne jako wieczne, niezmienne, a przede wszystkim naturalne. Dla Barthesa 
kluczowymi w funkcjonowaniu zastygłych wyobrażeń, opinii i poglądów są Historia, 
Kultura, Ideologia, które podszywają się pod Naturę. Przy okazji przygotowywania 
nowego wydania Mitologii Barthes napisał przedmowę, w której zachęcał do zmiany 
optyki. Zamiast kwestionować „mityczne” prawdy, należało zabrać się za kruszenie 
samego znaku językowego31. Traktując język sam w sobie jako system mitotwórczy, 
Barthes wskazywał na zagęszczony, wieloznaczny tekst jako na sposób naruszenia 
pozornej stabilności (zmitologizowanego) znaku. 

Max Horkheimer i Theodor Adorno przez pojęcie oświecenia rozumieli „postęp 
myśli”, po raz pierwszy tak wyraźnie wyartykułowany w XVIII wieku. Celem owego 
postępu było Kantowskie uwolnienie człowieka od strachu i uczynienie go panem 

lians przeciwstawnych pojęć i zjawisk oraz profanacja. Por. M. Bachtin, Problemy poetyki Dostojewskiego, 
tłum. N. Modzelewska, Warszawa 1970, s. 188–190.

30	 L. Holberg, VTB, t. X, s. 58.
31	 Zob. R. Barthes, Mytologien idag…, s. 59–62.



Stworzenia. Byli zgodni co do tego, że wolność w społeczeństwie jest nieodłączna od 
oświeconego myślenia. Jednak w oświeceniu, w emancypacji poprzez dopuszczenie 
do głosu rozumu, tkwi również przyczyna regresu. Jest nią lęk przed odejściem od 
faktów, lęk przed tym co dwuznaczne, niejasne, wymykające się definiowaniu i ka-
tegoryzacji. Innymi słowy, autorzy Dialektyki oświecenia przestrzegają: oświecenie 
uaktywnia represyjną racjonalność, a wszelka próba opisu zjawisk łączy się zawsze 
z procesami niwelującymi, ze „stereotypową obróbką, wciśnięciem rzeczywistości 
w korygujące ramy języka”32. Jednakowoż, przywołując Barthowską definicję mitu, 
możemy stwierdzić, że twórczość Holberga, w tym jego eseistyka, stanowi przy-
kład na tekstualne uniwersum kruszące mit wieku świateł jako epoki bezwzględnie 
hołdującej ratio. Podyktowane rozumem spojrzenie na człowieka i świat pozwala 
autorowi Myśli moralnych dostrzegać umykające racjonalnemu osądowi elementy.

32	 M. Horkheimer, Th.W. Adorno, Dialektyka oświecenia, tłum. M. Łukasiewicz, Warszawa 1994, 
s. 14.



53

Obrona płci niewieściej

1.  „Dajcie studiować tym, co umysł ku temu mają”

W 1. Pieśni III Księgi Pedera Paarsa znajdziemy, wypowiadany ustami służącej Mar-
ty, często przywoływany Holbergowski apel o dopuszczenie kobiet do aktywnego 
udziału w życiu społeczeństwa: „Dajcie studiować tym, co umysł ku temu mają/
Dajcie rządzić tym, co dom prowadzić potrafią”1. Opozycja pierwiastek męski – 
pierwiastek żeński jest w tekstach Holberga dość wyraźna. Cechy „męskie”, w tym 
rozsądek, umiarkowanie, odwaga, są społecznie pożądane. „Kobiecość” niejako 
z definicji jawi się jako ich przeciwieństwo; coś, co dla dobra społeczeństwa należy 
kontrolować. Jednak posiadanie cech „męskich” lub „kobiecych” nie było w oczach 
autora biologicznie zdeterminowane. Było wynikiem – nie zawsze prawidłowych 
– procesów społecznych, w tym wychowania. W Trzecim liście biograficznym autor 
wyjaśnia:

Niektórzy uważają […], że schlebiam w swych pismach płci niewieściej. Jeśliby zba-
dać, co pozytywnego na temat kobiet pisałem, okazałoby się, że nie tyle grałem rolę 
lizusa, co sprawiedliwego sędziego i obrońcy. Stwierdzałem, że większość wad, które 
– jak się utrzymuje – są przypisane płci niewieściej, nie są wrodzone, lecz są skutkiem 
nauczania i że wychowanie niejednokrotnie myli się z naturą. Powiadałem, że moż-
na by znaleźć u większości kobiet dobre męskie przymioty, gdyby je od dzieciństwa 
wychowywać jak mężczyzn. Mówiłem, że większość praw, które mężczyźni traktują 
jako im należne, bardziej się opierają na konwencji niż na prawach natury. Udowad-
niałem, że większą wagę powinno się przypisywać dobrym cechom niż imieniu i że 
kobiety z racji swej płci nie powinny być pozbawiane prawa do pełnienia funkcji 
wymagających użycia mózgu. Znane są przecież przykłady na tęgie wśród nich gło-
wy, które nadają się zarówno do tego, by własnych spraw doglądać, jak i być chlubą 
urzędów publicznych. Ja zatem nie schlebiam kobietom, lecz mierzę obydwie płcie tą 
samą miarą bez dyskryminowania2. 

1	 L. Holberg, VTB, t. II, s. 176.
2	 L. Holberg, VTB, t. XII, s. 335.



54

Utwór zatytułowany Zille Hans Dotters Gynaicologia eller Forsvar Skrift for 
Qvinde-Kiønnet („Pismo Cecylii, córki Hansa, czyli obrona płci niewieściej”), 
towarzyszący przywołanym uprzednio poematom satyrycznym z 1722 roku, sta-
nowi świadectwo niezwykle racjonalnego spojrzenia Holberga na kwestię miejsca 
kobiety w społeczeństwie, a zwłaszcza potrzeby zrównania praw kobiet i męż-
czyzn w dostępie do edukacji. Argumenty wyłożone w poemacie przypominają 
te, które Holberg wymienia w cytowanym powyżej fragmencie autobiografii. Pi-
smo Cecylii składa się z dwóch części: przedmowy prozą, adresowanej do Han-
sa Mikkelsena oraz wierszowanego wywodu. W obydwóch częściach mamy do 
czynienia z tym samym, kobiecym „piszącym ja” – słyszymy głos Cecylii (Zille), 
córki Hansa3. 

W przedmowie Cecylia zwraca się do Mikkelsena, będącego jak pamiętamy jed-
nym z Holbergowskich alter ego. Cecylia ceni go za umiarkowanie w wygłaszaniu 
opinii i bezstronność. Krótko wspomina pisarzy wrogich kobietom, w tym Juwe-
nalisa. Potem przechodzi do drugiej, bardzo zróżnicowanej grupy literatów, którzy 
pozornie nie są wrodzy kobietom, ale nie traktują ich jak równych mężczyznom4. 
Wśród nich są ci, którzy starają się przedstawić kobiety jako istoty z gruntu lepsze. 

3	 Pierwowzorem bohaterki Holbergowskiego poematu satyrycznego była prawdopodobnie niejaka 
Cille Gad (?1675–1711), córka prawnika wojskowego z Bergen. Pisała poezję, a dzięki ojcu, poznawała 
języki obce, w tym łacinę, grekę, hebrajski. Po przyjeździe do Kopenhagi, jak podaje Frederik Chri-
stian Schønau w książce portretującej uczone Dunki (Samling af Danske Lærde Fruentimer, 1753) stała 
się – nieformalnie – częścią tamtejszej wspólnoty akademickiej. Ówczesne prawo uniemożliwiało jej 
jednak formalne funkcjonowanie w strukturach uczelni. Por. E. Aasen, Holbergs forhold til Bergen – og 
til kvinner, [w:] Den mangfoldige Holberg, red. E. Tjønneland, Oslo 2005, s. 9–23.

4	 Łącząca gender studies ze studiami filozoficznymi Ingeborg W. Owesen wpisuje Holberga w debatę 
na temat „kwestii kobiecej”, „Querelle des femmes”, toczącą się w kulturze europejskiej w latach 1400–
1789 i przygotowującą drogę nowoczesnej myśli feministycznej. Symptomatyczne dla debaty było 
z jednej strony stanowisko teologa i astrologa Heinricha Corneliusa Agrippy, zakładające przewagę ko-
biety nad mężczyzną w wymiarze moralnym i teologicznym (1529, De nobilitate et praecellentia foemi-
nei sexus), a z drugiej strony niezwykle popularna książka Alphabet de l’imperfection et malice des femmes 
(1617), autorstwa Alexisa Trousseta (do roku 1680 ukazało się 18 wydań), gdzie autor, wspomagając 
się Biblią, przytacza przykłady licznych ułomności kobiecej natury. Natomiast jednym z pierwszych 
głosów na rzecz równości kobiety i mężczyzny był traktat Marie le Jars de Gournay, zatytułowany Ega-
lité des hommes et des femmes (1641). Dane na temat lektur Holberga są bardzo fragmentaryczne. Owe-
sen przyjmuje jednak, że autor Pisma Cecylii, dobrze znał – przynajmniej z drugiej ręki – argumenty 
używane w debacie przez zwolenników owych trzech głównych postaw. (Por. I.W. Owesen, Ludvig 
Holberg – en tidligmoderne feminist „Norsk filosofisk tidsskrift” 2010, nr 1, s. 40–54). Należy w tym 
miejscu zaznaczyć, że nie tylko literaci francuscy angażowali się w siedemnastowieczną debatę na temat 
losu kobiet. Maria Ciechomska w książce pt. Od matriarchatu do feminizmu (Poznań 1996) jest zdania, 
iż najistotniejszy w tej materii wkład wniosły autorki angielskie – m.in. Esther Sowerman i Margaret 
Cavendish – „analizujące sytuację kobiety w państwie, społeczeństwie i rodzinie oraz domagające się 
praw do wolności religijnej, swobody osobistej, zdobywania wykształcenia oraz sprawowania funkcji 
publicznych” (M. Ciechomska, op. cit., s. 93).



55

Piszą w sposób tak jawnie pochlebczy, iż czytelnik raczej odbiera takie głos jako 
satyrę, niż jako pochwałę:

Gdyż cóż jest bardziej warte śmiechu niż udowadnianie wspaniałości kobiet tym, 
że potrafią one ślicznie szyć i haftować, co uczynił pewien pisarz, i przypisywać 
naturze to, co jest wynikiem zwyczaju lub wychowania? Byłoby przecież równie 
chybionym gdybym chwaląc Was, rzekła, że natura obdarowała was talentem wa-
rzenia piwa, w sytuacji gdy Wasi rodzice od wczesnej młodości posyłali Was do 
browaru […] 

Inni udowadniają wspaniałość płci niewieściej w następujący sposób: jako iż pierw-
szy mężczyzna został stworzony z prochu ziemi, a następnie z człowieka została 
stworzona pierwsza kobieta, to dlatego jest ona tym wobec mężczyzny, czym desty-
lowany spirytus wobec zwyczajnej siwuchy. Ten argument zdaje się być dobrym, ale 
na wszelki wypadek go nie użyję, jako że lepszym dysponuję5.

Jeszcze inni – pisze Cecylia – używają pokrętnych wywodów, twierdząc, iż wszystko, 
co Bóg stworzył jest dobre, ale to wcale dla nich nie oznacza równości między ga-
tunkami. Oznacza jedynie to, iż każdy gatunek jest dobry „sam w sobie”, a każdego 
osobnika można porównać z przedstawicielami tego samego gatunku: konkretny 
lew – jest jak na lwa dobry, dany mężczyzna – jest jak na mężczyznę dobry, a kobieta 
– jest jak na kobietę dobra.

Natomiast Cecylia utrzymuje, że „mężczyźni i kobiety są z jednej materii i są 
takiej samej konstrukcji oraz że te ostatnie mogłyby się nadawać do wielu zadań, 
do których nie są dopuszczane, ba, mogłyby być tak samo pożytecznymi członkami 
republiki, jak mężczyźni”6. W części wierszowanej poematu pyta między innymi, 
czemu daje się kobiecie do ręki igłę, a odmawia pióra i papieru. Odpowiada sama 
sobie, że być może mężczyźni, boją się, iż „pióro stanie się mieczem, strzałą w ko-
biecej dłoni”. 

Humorystyczny ton poematu mógłby wprowadzić w błąd i sugerować ironiczne 
stanowisko pisarza. Anne E. Jensen, duńska historyk teatru i autorka książki o po-
glądach Holberga na kobiety (Holberg og kvinderne, eller Et forsvar for ligeretten, 
1984), pokazuje niezwykłą konsekwencję autora Zille Hans Dotters Forsvars-Skrift 
for Kvinde-Kiønned, jeśli chodzi o jego stanowisko wobec społecznej roli kobiet. 
Wskazuje przy tym na długą tradycję błędnych interpretacji związanych z Holber-
gowskim obrazem kobiety. Przykładem jest, wzbudzające zaufanie, czterotomowe 
opracowanie Illustreret dansk litteraturhistorie z przełomu lat dwudziestych i trzy-
dziestych XX wieku, którego autor postrzegał postać Zille jako satyrę na uczoną 

5	 L. Holberg, VTB, t. II, s. 389–391.
6	 Ibid., s. 391.



56

kobietę, mającą świadczyć o niczym innym jak tylko o ciętym dowcipie Holberga 
oraz jego oczytaniu, w tym znajomości pism Juvenala7.

Jednak inne teksty pisarza tworzą kontekst umacniający stanowisko zasugerowa-
ne w żartobliwej formie w poemacie o Cecylii. Za przykład mogą posłużyć Histo-
rie przeróżnych bohaterów i sławnych mężów na wzór Plutarcha (1739), a zwłaszcza 
Forberedelse („Przygotowanie”), czyli wstęp do rozdziału portretującego Septymię 
Zenobię i Katarzynę Wielką8. Dla Holberga punktem wyjścia w Forberedelse jest 
przeświadczenie (autor powołuje się na swoje obserwacje), że kobiety i mężczyźni 
zostali jednakowo przez naturę obdarowani przymiotami ducha. Zdaje sobie przy 
tym sprawę, że w opinii ogółu rzeczy mają się inaczej. Toteż systematyzuje zarzuty 
kierowane pod adresem kobiet i próbuje je odpierać. Argumenty, na które natyka się 
autor, mające dowieść naturalnej nierówności kobiet, są głównie natury biologicz-
nej: ich mniejsza w porównaniu z mężczyznami siła fizyczna, poród uniemożliwia-
jący kobiecie przez kilka tygodni w roku zajmowanie się „męskimi sprawami” (tu 
Holberg akceptuje prawdopodobieństwo corocznego rodzenia dziecka przez zamęż-
ną kobietę). Ponadto przypisuje się kobietom częstsze niż u mężczyzn występowanie 
przywar charakteru, takich jak lękliwość, niestałość czy też niecierpliwość. 

Biologiczne różnice nie wydają się Holbergowi decydujące. Autor oczywiście 
przyznaje, że kobiety są słabsze fizycznie, ale nie traktuje tego jako oznaki ich niż-
szej wartości, czy też ich nieprzydatności przy pełnieniu publicznych funkcji w pań-
stwie. Co więcej, pokazuje, iż jeśli będzie się brało pod uwagę siłę fizyczną, to może 
się okazać, iż jej mizeria działać będzie na korzyść kobiet. Traktując siłę fizyczną 
jako punkt wyjścia dla nierównego podziału ról w społeczeństwie, można przydzie-
lić kobietom role duchowego kierownictwa – np. w budownictwie byłaby to rola 
architekta. Wówczas mężczyznom pozostałaby ciężka fizyczna praca: „mieszanie 
wapna, rąbanie bali i dźwiganie cegieł”, jeśli pozostaniemy w branży budowlanej. 
Z argumentem dotyczącym porodów Holberg rozprawia się dość jednoznacznie 
– owa naturalna funkcja kobiety sprawia, iż jest ona niezdolna do pełnienia urzę-
du przez sześć tygodni (tyle trwał zwyczajowy okres połogu), natomiast niejeden 
pozbawiony rozumu mężczyzna niezdolny jest do sprawowania powierzonej mu 
publicznej funkcji przez cały rok, co jednak, w myśl panujących obyczajów, nie 
przeszkadza mu o takową się ubiegać. 

Holberg podkreśla, że jedna z najistotniejszych zasad wypływających z prawa 
naturalnego polega na powierzaniu ludziom takich zadań, do których z racji swych 
talentów najlepiej się nadają. Najwyraźniej jednak, ironizuje autor, owa reguła traci 
moc w odniesieniu do kobiet i w rezultacie połowa populacji ludzkiej zostaje uznana 
za niezdolną do zajmowania się skomplikowanymi i istotnymi sprawami. Pisarz, 

7	 Zob. V. Andersen, Illustreret dansk litteraturhistorie, b. 2, København 1934, s. 35.
8	 L. Holberg, Samlede Skrifter, red. Carl S. Petersen, t. 11, København 1931, s. 307–310. Znamien-

ne, iż decyzją autora obie przywódczynie narodów dołączyły do pocztu bohaterów, a nie bohaterek, któ-
rych dzieje opisywał w osobnym dziele, czyli w Historiach przeróżnych bohaterek i sławnych dam (1745).



57

rozprawiając się też z mitami dotyczącymi „naturalnych” ułomności kobiecej natury, 
pokazuje, że mowa tu raczej o nawykach będących skutkiem błędnego wychowania:

Ciekawe, czy jeśliby młodą dziewczynę wychować tak, by przywykła do męskich 
zadań, gdyby jej powierzać istotne sprawy, za które musiałaby samodzielnie wobec 
społeczeństwa odpowiadać, gdyby ją rozliczano z każdego bezmyślnego słowa, któ-
re by się jej wymknęło, gdyby jej odwaga była traktowana jako cnota, tchórzostwo 
jako wada, to czy w miejscu błędów i ułomności nie odnaleźlibyśmy równie wielu 
zalet. Tak samo gdyby mężczyźni odbierali takie wychowanie jak kobiety, to czy nie 
zobaczylibyśmy wielu cnót przemienionych w wady i ułomności, tak iż gadulstwo 
nazywałoby się może chłopskim gadaniem, a impulsywność chłopską przypadłością; 
a tak jak się teraz powiada, że trzeba patrzeć przez palce na kobiecą słabość, mówiłoby 
się: nie ma się co przejmować słabym mężczyzną9. 

Ponadto autor Historii przeróżnych bohaterów i sławnych mężów bezpośrednio odsyła 
swoich czytelników do Pisma Cecylii, córki Hansa, przypominając, iż tekst ten od-
piera część komicznych argumentów dowodzących ułomności kobiet, „w sposób na 
jaki zasługują”, sugerując tym samym, że do niepoważnych zarzutów przystaje lekki, 
humorystyczny ton kontrargumentów, padających z ust Cecylii. 

Pod koniec życia, z myślą o otwartej w 1748 roku scenie przy Kongens Nytorv, 
Holberg napisał, przywołaną już kilkukrotnie, pięcioaktówkę zatytułowaną Philoso-
phus udi egen Indbilding („Filozof z urojenia”), która miała swą teatralną premierę 
dopiero w 1754 roku, kilka miesięcy po śmierci autora. Sztuka ta, bardziej przypo-
minająca traktat filozoficzny, nie przyczyniła się do rozsławiania imienia Holberga 
jako komediopisarza. Jest jednak ciekawym świadectwem wyobrażeń Holberga na 
temat intelektualnego potencjału kobiet. W Liście 447 autor pisze, że sztuka jego 
traktuje o tych, „którzy wyobrażają sobie, że filozofia polega wyłącznie na teorii, 
brodzie i pelerynie”. Zaznacza przy tym dobitnie, że w komedii tej „najważniejsza 
rola przypada pokojówce”10.

Intryga zawiązana jest wokół dobrze rozpoznanej sytuacji: o rękę Leonory za-
biegają Leander oraz filozof Cosmus Holgersen, który pragnąc dać wyraz swej fi-
lozoficznej naturze, przemianował się na Cosmoligerausa. Leonora jest niezależną, 
majętną wdową, co nie jest bez znaczenia dla jej zalotników. Nie straciła głowy dla 
żadnego z nich, ale bardziej skłania się ku Cosmoligerausowi. Urzeka ją między in-
nymi jego obojętny stosunek do wszelkich zaszczytów i wyróżnień. Służąca Leonory, 
Petronela, trzeźwo ocenia postawy obu zalotników: 

Petronela: Leander […] stwierdza bez ogródek, że pani pieniądze przydadzą mu się, 
lecz mimo wszystko uważam, że jego miłość jest mniej interesowana niż tego dru-
giego.

9	 L. Holberg, Samlede Skrifter, red. Carl S. Petersen, t. 11, København 1931, s. 308.
10	 L. Holberg, Epistler, t. V, København 1951, s. 17.



58

Leonora: Nie podoba mi się, że ktoś, kto ubiegająca się o moją rękę, otwarcie przy-
znaje, że myśli o moich pieniądzach.
Petronela: A mnie się jeszcze mniej podoba, że ktoś zasięga informacji o pani środ-
kach, a potem oznajmia, że jego miłość zesłały niebiosa.
Leonora: Deklaracja tego pierwszego jest otwarta i dlatego odpychająca.
Petronela: Tego drugiego obłudna, i dlatego jeszcze bardziej odpychająca (akt 1, 
scena 1)11. 

Hieronim, brat Leonory i jej służąca, Petronela, zawiązują spisek. Hieronim suge-
ruje filozofowi, manifestującemu swą pogardę dla dóbr doczesnych, że jego siostra 
chciałaby męża, którego ranga w społeczeństwie byłaby potwierdzona zewnętrzny-
mi atrybutami poważania i władzy. Przebrana za przybyłego z Pragi młodego dok-
tora filozofii Petronela wdaje się w długą dysputę z Cosmoligerausem, usiłując go 
sprowokować do „niefilozoficznego” działania. Dziewczyna przekonuje go, że pęd 
za zaszczytami nie jest sprzeczny z naturą filozoficzną. Usłyszawszy uprzednio od 
Hieronima, iż Leonora w rzeczywistości oczekuje od swego przyszłego małżonka 
wykazania się ambicją, Cosmoligeraus daje się przekonać elokwentnemu „doktoro-
wi”. Pisze list, w którym wnioskuje o przyznanie mu zaszczytów, a pismo owo usłuż-
na Petronela dostarcza swej pani, na dowód nieszczerości intencji zalotnika. Sztuka 
kończy się „uleczeniem” Cosmoligerausa, który dochodzi do wniosku, że jego filozo-
ficzny stosunek do życia był wystudiowaną pozą. Filozof opuszcza dom Leonory, nie 
oznacza to jednak zwycięstwa jego konkurenta. Komedia ma zakończenie otwarte: 
nie wiadomo, czy Leonora zwiąże się z Leandrem, który po prostu znika z naszego 
pola widzenia w przedostatniej scenie.

Philosophus w wielu punktach łamie ustalone schematy Holbergowskiej komedii, 
zarówno jeśli chodzi o intrygę, jak i galerię postaci. Intryga zawiązana jest wokół 
znanego schematu, jednak jej zakończenie jest otwarte, sugerując, iż uleczenie zbłą-
kanego nieszczęśnika i połączenie kochanków węzłem małżeńskim nie były głów-
nymi projektami napędzającym akcję sztuki. Było nią raczej (jak wspominaliśmy) 
napiętnowanie nieautentyczności życiowych postaw, wykpienie filozofii traktowanej 
jako „potępianie tych wad, w które sami praktykujemy” (akt V, scena 8)12.

Również postacie odbiegają od Holbergowskiej matrycy. Leonora w Filozofie 
z urojenia nie jest podlotkiem ani szukającą przygód młodą mężatką. Jest wolną, 
dojrzałą, majętną kobietą. Hieronim w tej sztuce w niczym nie przypomina swoich 
upartych i wybuchowych imienników z innych komedii Holberga. Jest wyważonym 
i rozsądnym bratem Leonory, pragnącym opamiętania zarówno dla siostry, jak i dla 
Cosmoligerausa, w którym widzi nie tyle obłudnika, ile człowieka, który nie zna 
samego siebie. Pragnie, by zarówno on, jak i Leonora przejrzeli na oczy. 

11	 L.Holberg, VTB, t. VII, s. 254.
12	 L. Holberg, VTB, t. VII, s. 323. 



59

Najbardziej jednak znaczącą metamorfozę przechodzi Petronela. To nie tyle wy-
gadana, stąpająca mocno po ziemi subretka, ile oczytana, pewna siebie młoda osoba. 
Jako „doktor z Pragi” jest do dysputy z Cosmoligerausem merytorycznie na tyle do-
brze przygotowana, że ten nie odkrywa podstępu. Jej znajomość literatury jest czymś 
osobliwym dla Leandra, ale brat pani domu, Hieronim przedstawia mu – i czytel-
nikowi/widzowi – przyczyny takiego stanu rzeczy: „Gospodarstwo mojej siostry nie 
jest zbyt duże; trzyma tę dziewczynę w zasadzie dla towarzystwa, gdyż czytają obie za 
dnia, a wieczorami opowiadają sobie, co przeczytały” (akt IV, scena 2)13. 

Jakie książki czyta Petronela w domu swojej pani? Na pewno nie obcy jest jej Hol-
bergowski esej będący wstępem do biografii Sokratesa i Epaminondasa w Historiach 
i czynach przeróżnych bohaterów i sławnych mężów na wzór Plutarcha, który nauczył 
ją „odróżniać prawdziwą filozofię od nieprawdziwej” (akt I, scena 5)14. W owym 
wstępie Holberg podaje cechy charakteryzujące prawdziwych mędrców i filozofów, 
w tym: gruntowna wiedza (ale w dziedzinach pożytecznych), kontrola namiętności 
(lecz nie ich brak), stateczność (bez udawanej powagi), znajomość samego siebie 
i wyrozumiałość wobec innych. Ponadto Petronela zna twórczość Hauteroche’a, 
jako że w pewnym momencie oznajmia: „Ciekawe, czy nie będzie ze mnie równie 
dobry filozof, jak doktor medycyny z Crispina, w tamtej komedii. Chociaż on nie 
umiał niczego prócz słów: „Medicus sum” (akt IV, scena 3)15. Hieronim, twierdząc, 
że bez zarzutu odegrał swą rolę w intrydze, co dowodzi, że i mężczyźni mają głowę 
nie od parady, prowokuje ironiczną ripostę Petroneli. W jej argumentach bez trudu 
rozpoznamy echa wstępu do rozdziału poświęconego porównaniu dwóch kobiet, 
Zenobii i Katarzynie w Historiach i czynach przeróżnych bohaterów i sławnych mężów 
na wzór Plutarcha.

To żaden dowód na posiadanie głowy. Widzę jedynie, że wykonaliście to, co ja wy-
myśliłam; to wszystko, czego można oczekiwać od mężczyzn. My wytapiamy kule, 
wy potraficie nimi strzelać; my koncypujemy, a wy niczym kopiści przepisujecie na 
czysto. Wam jednak przypisują bystrość umysłu, chociaż w większości przypadków to 
dzieło kobiet (akt IV, scena 1)16.

W pierwszym wydaniu Wiedzy o prawie naturalnym i prawie narodów z roku 1716 
zabrakło argumentów, które przemawiałyby za zrównaniem praw kobiet i mężczyzn 
pod względem dostępu do edukacji i sfery publicznej. Jednak kolejna wersja z roku 
1728, zagadnieniom tym poświęca więcej uwagi, chociaż wyartykułowany tam sto-

13	 Ibid., s. 299.
14	 L. Holberg, VTB, t. VII, s. 262.
15	 L. Holberg, VTB, t. VII, s. 299. Komedię Crispin Médecin autorstwa Noëla Le Breton de Haute-

roche’a wystawiono w karnawale roku 1724 (zob. A.E. Jensen, Teateret i Lille Grønnegade, s. 97). Pe-
tronela nawiązuje tym samym dodatkową nić porozumienia z publicznością, powołując się na wspólne 
doświadczenie.

16	 L. Holberg, VTB, t. VII, s. 298.



60

sunek autora do kobiet pozostaje do końca ambiwalentny. Akceptuje on obyczaje 
i prawa uzależniające kobietę od mężczyzny. Utrzymuje jednak, że podporządkowa-
ne się kobiet mężczyźnie nie wynika z praw Natury, lecz opiera się przede wszystkim 
na woli Bożej (której Holberg nie zamierzał, przynajmniej otwarcie, sprzeciwiać się), 
wyrażonej w Piśmie Świętym, a ponadto jest podtrzymane obyczajem (do którego 
nasz autor miał stosunek co najmniej krytyczny). 

2.  Podróże podziemne młodego bergeńczyka

W jednej z bardziej znanych komedii charakteru z okresu współpracy ze sceną przy 
Lille Grønnegade, a mianowicie w Jeanie de France, z ust służącej Marty słyszymy 
następującą replikę: „Nadejdzie jeszcze czas, gdy się będzie bardziej na głowę niż na 
płeć zwracało uwagę, bardziej na uzdolnienia niż na imię” (akt II, scena 3)17. Sym-
bolika imienia często powraca w tekstach Holberga. Imię funkcjonuje jako metafora 
maski, rozumianej jako rola, narzucana człowiekowi i determinująca jego miejsce 
w społeczeństwie. W Piśmie Cecylii, córki Hansa pada ironiczna propozycja, by cze-
kać z nadawaniem dzieciom imion do szóstego roku życia, aż okaże się, czy mają 
umysł stworzony do matematyki (tym nadawać imiona męskie), czy do przędzenia 
(tym nadawać imiona żeńskie). 

Wizualizacji czasów, do których tęskni komediowa Marta, dostarcza nam Hol-
berg w swej fantastyczno-utopijnej powieści, zatytułowanej Podróż do krajów pod-
ziemnych Mikołaja Klimiusza (1741). Powieść jest pokrewna utopiom Thomasa Mo-
re’a i Jonathana Swifta18. Drugą, wyraźną linią tradycji literackiej, w którą wpisuje 
się utwór Holberga wyznacza epos, a cytaty Eneidy, gęsto wplatane w Holbergowski 
tekst, współtworzą heroikomiczny obraz głównego bohatera. Łacińskie wydanie Mi-
kołaja Klimiusza było anonimowe, a tekst na karcie tytułowej głosił: Nicolai Klimii 
iter subterraneum. Novam tellurius theoriam ac historiam qvintæ monarchiæ adhuc 
nobis incognitæ exhibens e Bibliotheca B. Abelini. 

Tolerancja religijna, egalitaryzm, prawa kobiet, żądza władzy, kwestie naturalno-
ści i nienaturalności, obcości i swojskości, zderzenia realistyczności z fantazją – to 

17	 L. Holberg, VTB, t. III, s. 179.
18	 Łączenie konwencji powieści utopijnej z awanturniczo-podróżniczą było chwytem chętnie stoso-

wanym przez pisarzy i myślicieli epoki, pragnących dotrzeć do szerszego grona czytelników ze społecz-
no-krytycznym przesłaniem. Przykładów na to dostarcza nam również rodzima literatura. Nie chcemy 
w tym miejscu rozstrzygać, na ile zbiegiem okoliczności jest fakt, iż tytułowy bohater polskiej powieści 
utopijnej okresu oświecenia, nosi takie samo imię, jak Holbergowski bohater. Nie można wykluczyć, że 
biskup Ignacy Krasicki, autor Mikołaja Doświadczyńskiego przypadków (1776) mógł zetknąć się utwo-
rem profesora z Kopenhagi lub przynajmniej o nim słyszał na długo zanim ów tekst pojawił się w pol-
skiej wersji językowej.



61

tylko niektóre z tematów podejmowanych w powieści. Pisana w pierwszej osobie 
relacja Nielsa Klima, podporządkowana jest projektowi oświeceniowemu: bohater 
odwiedza obce krainy, a dzięki jego opowieści, funkcjonującej niczym krzywe zwier-
ciadło, czytelnik zdaje sobie sprawę z relacji panujących w swoim świecie. To z ko-
lei pozwala mu poznać i zrozumieć samego siebie. Obserwowana przez Nielsa we 
wnętrzu ziemi rzeczywistość stanowi relief, dzięki któremu ówczesna oświeceniowa 
Europa jawi się w ostrzejszych, wyraźniejszych barwach. Przypomina, iż świat jest 
być może znacznie większy i bardziej złożony niż się czytelnikowi może pierwot-
nie wydawać. Ponadto doświadczenie obcych krain stwarza dobry punkt wyjścia 
do satyrycznej analizy stosunków panujących w zdawałoby się rozumnej i oświeco-
nej Europie. Jednakowoż podróż podziemna w niewielkim tylko stopniu przydaje 
mądrości samemu bohaterowi. W decydującym momencie, gdy może wpłynąć na 
pozytywny, podporządkowany Naturze i Rozumowi, rozwój społeczności, do której 
rzucił go los, wykorzystuje wiedzę przywiezioną ze swego oświeceniowo-europej-
skiego świata, by sięgnąć po władzę i ustanowić tyranię. 

Akcja Nicolai Klimii iter subterraneum rozgrywa się w XVII wieku. Powieść trak-
tuje o młodym Mikołaju Klimiuszu (Nielsie Klimie), który w roku 1664, ukoń-
czywszy studia filozoficzne i teologiczne w Kopenhadze, powraca do rodzinnego 
Bergen. Kroniki hanzeatyckiego Bergen donoszą, iż rzeczywiście żył tam swego cza-
su niejaki Niels Klim, kościelny w kościele pod wezwaniem Św. Krzyża, a jego żona 
była spokrewniona z matką Holberga. Autor uzupełnia swój tekst o jeszcze jedną 
historyczną postać związaną z rodzinnym miastem: filozofa i podróżnika Abelina. 
W powieści imię takie nosi wydawca relacji Mikołaja z podróży. 

Główny bohater zdał świetnie egzaminy, z czego dowodem w postaci dyplomu 
nigdy się nie rozstaje (zob. scenę, będącą przy okazji ironicznym komentarzem na 
temat przydatności nauki serwowanej na kopenhaskiej uczelni, w której Mikołaj, 
przerażony widokiem gryfa, próbuje go odstraszyć, wymachując przed sobą dyplo-
mem uniwersyteckim). Pomimo akademickiego przygotowania nie może znaleźć 
sobie stałej posady, toteż pragnąc poszerzyć swą praktyczną wiedzę prowadzi prace 
badawcze w okolicy. W czasie wyprawy na pobliskie wzgórze – Fløifjellet – wpada 
w rozpadlinę, prowadzącą do wnętrza ziemi i odkrywa tam swoisty kosmos. 

Po dramatycznych przejściach udaje mu się dotrzeć na planetę zwaną Nazar, do 
państwa Potu (anagram Utopii). Zasypia pod gołym niebem, a wyrwany ze snu 
przez groźnego byka, salwuje się ucieczką na pobliskie drzewo. Za ten czyn zostaje 
przez mieszkańców Potu postawiony przed sądem, oskarżony o gwałt. W nieświado-
mości bowiem wdrapał się na szacowną żonę miejscowego sędziego, jak się okazało, 
los rzucił go na planetę zamieszkiwaną przez rozumne drzewa i krzewy. Zostaje jed-
nak uniewinniony, a jego gospodarze postanawiają zadbać o przystosowanie go do 
życia w ich kraju. 

W Potu panuje tolerancja religijna, obie płcie mają równy dostęp do życia pu-
blicznego, a chłopów poważa się bardziej niż dworzan. Młody bergeńczyk, próbu-



62

jący dzielić się z gospodarzami wiedzą i swymi, czyli europejskimi, wyobrażeniami 
o świecie, nie potrafi im zaimponować i jest przez nich traktowany z pobłażliwą 
wyrozumiałością. Jedynej umiejętności, której rozsądne drzewa mu zazdroszczą 
– umiejętności szybkiego przemieszczania się z miejsca na miejsce – bohater za-
wdzięcza posadę książęcego gońca, co w sposób naturalny stwarza mu okazję do 
przyglądania się mechanizmom rządzącym w kraju Potuańczyków. Po kilku latach, 
poznawszy język i obyczaje swoich gospodarzy, udaje się na zwiedzanie państw są-
siadujących z Potu.

Kraina Potuańczyków ma cechę, której na próżno szukać w oświeconej Europie: 
panuje tam równość między płciami. Drzewa płci żeńskiej mogą pełnić najbardziej 
wyeksponowane funkcje w państwie, o ile tylko ich umiejętności i cechy osobiste 
przemawiają za tym. Potraktowany sprawiedliwie przez sędzinę przewodniczącą pa-
miętnej rozprawie, gdy go oskarżano o gwałt na żonie miejscowego notabla, Mikołaj 
przyznaje: 

Potuańczycy, nie odsuwając płci pięknej od urzędów, jednak nie postępują tak szaleń-
czo, jak mi się na początku zdawało. Myślałem sobie: a gdyby tak żona przewodni-
czącego sądu w Bergen, wydawała wyroki zamiast swego męża! Albo córka adwokata 
Severina, elokwentna i rozsądna dziewczyna, prowadziła sprawy zamiast swego głu-
piego ojca? Może znajomość prawa nie ponosiłaby z tego tytułu uszczerbku, a spra-
wiedliwość rzadziej by słabowała19.

Jednak bohater zmienia zdanie i opracowuje propozycję ustawy mającej na celu od-
sunięcie kobiet od życia publicznego, czyli na dobrą sprawę zmianę ustroju w Potu. 
Impulsem stają się odwiedziny u sąsiadów Potuańczyków, w krainie Kokleku, gdzie 
panuje matriarchat. Obowiązujące tam prawo – jak pisze podróżnik – jest posta-
wione na głowie. Nasz bohater zauważa również, że Natura w żaden sposób nie jest 
winna panujących tam obyczajów:

Mieszkańcami są jałowce, obojga płci, lecz mężczyźni używani są tylko do prac ku-
chennych i innych zajęć bez znaczenia. W czasach wojen powoływano ich co prawda 
do służby, ale rzadko stawali się czymś więcej niż prostymi żołnierzami. […]

Niedawno dziwiłem się Potuańczykom, że przy rozdziale stanowisk jedna płeć nie 
ma przewagi nad drugą, lecz ten naród zdał mi się postępować prawdziwie szaleńczo 
i wbrew naturze. Nie mogłem się nadziwić bezczynności płci męskiej, która pomimo 
że obdarzona większą siłą fizyczną, z cierpliwością znosiła owo niecne jarzmo […] 
[W]ierzono, że tak natura chciała, żeby kobiety rządziły państwem, a mężczyźni przę-
dli, gotowali, dziergali, tkali, zamiatali izby, a przy okazji zbierali cięgi. 

19	 L. Holberg, VTB, t. IX, s. 37.



63

Kobiety oparły swe panowanie na większej sile fizycznej mężczyzn, ich silniejszych 
mięśniach i członkach, zdatnych do ciężkiej pracy. Nie ma wątpliwości, utrzymują, 
że to natura przeznaczyła ich [mężczyzn] do prac fizycznych.
Cudzoziemcy nadziwić się nie mogą, gdy zawitawszy do ich domów, widzą panią 
domu w gabinecie, po uszy zagrzebaną w papierach, podczas gdy pan domu krząta 
się po kuchni i szoruje garnki20.

W opisie systemu, na którym opiera się społeczeństwo Kokleku, rozpoznajemy prze-
śmiewczą argumentację ze wstępu do portretu Septymii Zenobii i Katarzyny Wiel-
kiej. Tam, jak pamiętamy, Holberg pokazuje na przykładzie argumentu dotyczącego 
siły fizycznej, jak przewrotnie można powoływać się na naturę przy sankcjonowaniu 
uświęconych tradycją podziałów społecznych. Mikołaja zastanawia fakt, iż kobiety 
w tym kraju mają cechy, które on kwalifikuje jako „męskie”: są rozsądne, skrom-
ne, opanowane, małomówne. Mężczyźni natomiast jawią się istotami lekkomyślny-
mi, niestabilnymi, gadatliwymi. Holberg pozwala swojemu bohaterowi bezbłędnie 
diagnozować ten stan nie jako naturalny, lecz jako wynik wychowania i swoistego 
przyzwolenia społecznego na ubezwłasnowolnienie mężczyzn, co odzwierciedla rów-
nież język. Na przykład, gdy ktoś mówił dużo i bez zastanowienia, nazywało się to 
w Kokleku nie inaczej jak „chłopskie plotki”. Tu, podobnie jak w Historiach przeróż-
nych bohaterów autor akcentuje rolę języka w procesie socjalizacji, w nakładaniu na 
człowieka ról społecznych. Język – jak sugeruje Holberg – ugruntowuje proces wy-
chowania człowieka na istotę niesamodzielną i słabą (na mężczyznę w państwie Ko-
kleku, na kobietę w kulturze europejskiej) lub na silną i odpowiedzialną (na kobietę 
w państwie Kokleku, na mężczyznę w kulturze europejskiej). Holbergowski bohater 
dostrzega umowność konwencji w świecie będącym odwróceniem jego świata. Nie 
pomaga mu to jednak zauważyć umowności i historycznych uwarunkowań podziału 
ról społecznych panujących w jego świecie. 

Holberg powołuje się na Naturę i Rozum, owe słowa-klucze do myśli oświece-
niowej, by podważyć postawy rzekomo przez Naturę i Rozum uświęcone. Pokazuje 
między innymi jak przewrotnie może być interpretowana fizyczność chrakteryzująca 
obie płcie. Nie przeczy, że natura inaczej wyposażyła mężczyzn, a inaczej kobiety. 
Uświadamia jednak czytelnikowi, że społeczna interpretacja tego faktu jest kwestią 
obyczaju. 

Opisując matriarchat, budzący gorący sprzeciw Mikołaja, nieodrodnego przed-
stawiciela oświeceniowej Europy, autor pokazuje społeczeństwo forsujące podział ról 
społecznych według klucza biologicznego. Na zasadzie analogii daje do zrozumienia, 
że innym – równie absurdalnie niesprawiedliwym i „nienaturalnym” wariantem spo-
łeczeństwa, opartego na dokładnie takiej samej, opresyjno-marginalizującej zasadzie, 
jest patriarchat, funkcjonujący – i w pełni przez naszego bohatera akceptowany – 
w państwach europejskich: 

20	 Ibid., s. 114–115.



64

Szczęśliwa Europo, zawołałem przy tej okazji, a zwłaszcza po trzykroć szczęśliwe 
Francjo i Anglio, gdzie słaba płeć słusznie nosi swe imię, gdzie żony są ślepo posłusz-
ne rozkazom swych mężów, tak iż bardziej przypominają maszyny lub automaty niż 
obdarzone wolną wolą stworzenia21.

Mikołaj Klimiusz nie potrafi zaakceptować innego modelu społecznego, niż opresyj-
ny. Dla niego jedyną alternatywą patriarchatu jest matriarchat. Mimo iż doświadcza 
u Potuańczyków modelu partnerskiego, uważa go za twór przejściowy, który bez 
wątpienia będzie ewoluował w stronę matriarchatu. Przeżycia w Kokleku interpretu-
je jednoznacznie: „Państwo chwieje się w posadach, gdy kobiety biorą udział w jego 
zarządzaniu”22. Przyczynę Mikołaj widzi jedną: natura. Kobiety z natury są bowiem 
próżne i żądne władzy. Zgłasza więc propozycję – o ile nie natychmiastowego, to 
przynajmniej stopniowego – ograniczenia swobód płci żeńskiej. Reakcja władz jest 
druzgocąca. Mikołaja skazano na wygnanie, uzasadniając wyrok zagrożonym bez-
pieczeństwem państwa: 

Propozycja złożona przez gońca jego wysokości, by drugą płeć wyłączyć z pełnienia 
publicznych urzędów, nie może być przyjęta i wprowadzona bez przynoszenia pań-
stwu najwyższej szkody, jako że owa połowa narodu składająca się z kobiet, byłaby 
z konieczności dotknięta taką zamianą, a tym samym zaczęłaby sprawiać kłopoty 
i byłaby wrogo wobec rządu nastawiona. Niezmiennie za niesprawiedliwe uważamy 
odmawianie drzewom o chwalebnych przymiotach dostępu do zaszczytów, na które 
zasługują, zwłaszcza iż nieprawdopodobnym jest, by natura, która niczego nie czyni 
bez zastanowienia, miała bez powodów je tak hojnie obdarować. 

W dalszym uzasadnieniu wyroku pobrzmiewają argumenty wyłożone przez Holber-
ga przy okazji portretowania Katarzyny Wielkiej i Zenobii: 

Uważamy, że zaspokojenie potrzeb państwa wymaga, by bardziej zwracać uwagę przy 
rozdziale stanowisk na zdolności i umiejętności niż na imię. A w sytuacji gdy krajo-
wi nierzadko brakuje zdolnych kandydatów, uznajemy to za szkodliwe, by na mocy 
zarządzenia, czy też postanowienia ogłosić, iż połowa mieszkańców po prostu z racji 
swego urodzenia, jest niegodna i nienadająca się na urzędy23.

Troska Holberga o zrównanie praw kobiet i mężczyzn między innymi w dostępie do 
edukacji to wyraz jego troski o dobro państwa. Był zdania, że wyedukowana niewia-
sta bardziej przyda się społeczeństwu niż istota, której naturalne talenty na skutek 
błędów wychowawczych nie zostaną spożytkowane dla dobra ogółu. Jak bardzo na 
tle epoki, wyczulonej na kwestie tolerancji i równości, poglądy Holberga były dale-

21	 Ibid., s. 116. 
22	 Ibid., s. 150.
23	 Ibid., s. 152.



65

kie od oczywistych, uświadamia nam lektura jednego z najbardziej opiniotwórczych 
pisarzy XVIII wieku, a mianowicie Jana Jakuba Rousseau. Różnica staje się wyraź-
na zwłaszcza przy lekturze księgi piątej Emila, którą to księgę Rousseau poświęca 
wychowaniu dziewczyny, idealnej towarzyszki życia tytułowego bohatera (pozostałe 
cztery części rozprawy poświęcone są wychowaniu mężczyzny). Inkarnacją ideału 
jest Zofia, wybranka Emila24.

Jean Jaques Rousseau, podobnie jak Ludvig Holberg, utrzymuje, że kobieta różni 
się od mężczyzny tylko pod względem swej płci, lecz dla niego jest to różnica kardy-
nalna. Płciowość człowieka determinuje jego charakter, temperament, upodobania, 
sposób przeżywania świata, a tym samym zadania jakie przyjdzie mu pełnić w spo-
łeczeństwie. Rousseau nie stwierdza wprost, że mężczyzna jest istotą lepszą od ko-
biety, ale absurdem zdaje mu się aspirowanie jednej płci do przejęcia zadań (w tym 
również społecznych) płci przeciwnej. Ponieważ płciowość jest tą sferą, w której 
manifestują się różnice między kobietą a mężczyzną, akt płciowy zdaje się być dla 
Rousseau głównym obszarem obserwacji i zbierania doświadczeń:

Mężczyzna musi być czynny i silny, kobieta bierna i słaba. Jest koniecznością, by męż-
czyzna chciał i mógł, wystarczy gdy kobieta nieco się wzbrania. Z ustalonej powyżej 
zasady wynika, że kobieta jest po to stworzona, aby się podobać mężczyźnie. Za to 
nie jest wcale konieczne, aby mężczyzna podobał się kobiecie, główną bowiem zaletą 
mężczyzny – jego siła. Dla niej samej pożąda go kobieta. Nie jest to jednak reguła 
miłości, tylko prawo natury poprzedzające miłość samą25.

Kilka stronic dalej dopowiada: 

Nie może żadnej mowy o jakiejkolwiek równości obu płci. Mężczyzna jest samcem 
w pewnych tylko momentach, kobieta pozostaje samicą przez całe życie, a przynaj-
mniej dopóki jest młoda. Płeć narzuca jej się ustawicznie i we wszystkim26.

24	 Obraz kobiety u J.J. Rousseau jest znacznie bardziej złożony w Nowej Heloizie. W związku męż-
czyzna – kobieta, bohaterka Nowej Heloizy, Julia, jest istotą równą, zarówno kochanemu przez nią do 
końca życia Saint-Preux’owi, jak i Wolmarowi, z którym łączą ją więzy małżeńskie. Jednakowoż rów-
nież i jej rola społeczna – podobnie jak ideał kobiety opisywany przez Jeana Jaquesa Rousseau w Emilu 
– zdaje się być zdeterminowana płcią. Sama Julia, realizująca się w małżeństwie (pomimo tłumionych 
uczuć do kochanka, którym tak na prawdę tylko śmierć może położyć kres i ustrzec ją tym samym 
przed zdradą) uważa, że „przeznaczeniem żony i męża jest wspólne, ale nie takie samo życie, powinni 
działać zgodnie, nie robiąc jednakowych rzeczy. […] Innymi słowy, oboje dążą do wspólnego szczęścia 
różnymi drogami, a podział pracy i starań jest najsilniejszą więzią ich jedności”. Jako komentarz do sta-
nowiska Julii, Saint-Preux dodaje, wyostrzając zasadę rozdzielenia funkcji społecznych według klucza 
biologicznego: „Nawet wśród dzikusów nie widać, aby kobiety i mężczyźni przebywali zawsze razem. 
Wieczór rodzina się zbiera, każdy spędza noc przy swej żonie, dzień przynosi rozłąkę i obie płcie nie 
mają już nic ze sobą wspólnego, najwyżej posiłki”. J.J. Rousseau, Nowa Heloiza, tłum. E. Rzadkowska, 
Wrocław – Warszawa – Kraków 1962, s. 244–245.

25	 J.J. Rousseau, Emil czyli o wychowaniu, tłum. E. Zieliński, t. II, Wrocław 1955, s. 220. 
26	 Ibid., s. 224.



66

Wniosek sam nasuwa się autorowi Emila: „Skoro więc charakter oraz temperament 
kobiety i mężczyzny nie są ani nie mogą być te same, nie powinni mieć oboje tej 
samej edukacji”27. Nie potępia całkowicie zdobywania wiedzy przez kobiety, nie bę-
dzie ona jednak nigdy celem samym w sobie. Zdobytą wiedzą kobieta będzie służyła 
mężowi. „Nie róbcie z waszych córek rezonerek ani teologów w spódnicy”, prze-
strzega28. Kobiety bowiem nie są zdolne do uogólniania – do badania prawd abs-
trakcyjnych i spekulatywnych, do poznawania zasad i aksjomatów naukowych. Ich 
edukacja powinna się ograniczać do praktyki, a kobiece myśli, o ile nie koncentrują 
się bezpośrednio na domowych obowiązkach, winny ograniczać się do „wiadomości 
przyjemnych, których jedynym kryterium – smak” lub do zgłębiania umysłu męż-
czyzny29. Mężczyzna nie ma być oczywiście rozumiany jako pojęcie abstrakcyjne. 
Chodzi o mężczyznę, z którym dane jest kobiecie dzielić życie.

Należy podkreślić, że w porównaniu z wiekiem XVII wiek świateł okazał się epo-
ką znacznie mniej otwartą na kwestie kobiece. Istniał co prawda pogląd, że obie płcie 
są z natury równe, a różnice w zachowaniu wyjaśnić można uciskiem kobiet, przypo-
mina Maria Ciechomska. Wielu żywiło jednak przekonanie, że kobieta, będąc z na-
tury odmienną od mężczyzny, nie powinna aspirować do sfer jemu zastrzeżonych:

Pierwszy punkt widzenia, który reprezentował między innymi Jean Antoine Nicolas 
de Condorcet, ustąpił z czasem przed drugim. Opowiedziała się za nim większość 
wybitnych myślicieli epoki, pod wieloma względami wyprzedzających swój czas 
i chcących reformować wszystko z wyjątkiem stosunków między płciami. Nowością 
było jedynie to, że ostatecznie przestali powoływać się na instancje nadprzyrodzone. 
Absolutnym punktem odniesienia stała się natura, podniesiona z resztą przez niektó-
rych do rangi bóstwa30. 

3.  „Poeta odradza ożenek  
staremu przyjacielowi Jensowi Larsenowi”

Istniała jednak sfera, w której kobieta powinna się mężczyźnie podporządkować, 
sugeruje Holberg. Sferą taką jest małżeństwo. By było zgodne z ludzką naturą, po-
winno spełniać trzy warunki, twierdził. Po pierwsze, kobieta zobowiązana jest do 
małżeńskiej wierności, czyli jak to Holberg ujmuje, nie powinna zezwolić komuś 
postronnemu na „użycie swego ciała”. Tego samego należy oczekiwać od męża. Po 
drugie, małżonkowie mieszkają razem, by wspólnie wychowywać potomstwo i sobie 

27	 Ibid., s. 228. 
28	 Ibid., s. 257.
29	 Ibid., s. 265.
30	 M. Ciechomska, op. cit., s. 104.



67

wzajemnie pomagać. Trzecim zaś warunkiem jest to, iż „kobieta w sprawach doty-
czących małżeństwa jest swemu mężowi, jako głowie, poddana”31.

Władza nad kobietą powinna być „łagodna i utrzymywana raczej miłością niż 
strachem, nie daje prawa do życia i śmierci, ani do używanie brutalnego przymusu”, 
pisze Holberg w Wiedzy o prawie naturalnym32. Dodaje też, że owszem, według daw-
nych praw obowiązujących wcześniej w Danii, małżonek mógł grzeszącą żonę siłą 
przywoływać do porządku. (Miał takie uprawnienia również wobec służby i dzieci). 
Dyscyplinować mógł ostrym słowem lub stosując karę fizyczną. Te ostatnie informa-
cje pozostawił autor bez komentarza. 

Nakazane wolą Boga podporządkowanie kobiety mężczyźnie jest skutkiem grze-
chu pierworodnego, rezultatem wygnania pierwszych ludzi z Raju. Przed zerwaniem 
jabłka w rajskim ogrodzie, w stanie pierwotnym, kobieta była równą mężczyźnie, 
twierdzi Holberg. Jest zdania, że „powszechną przyczyną podporządkowania [ko-
biety] jest niedoskonałość, której przed upadkiem nie można było przypisać Ewie 
i dlatego musimy pozostać w mniemaniu, że nakaz panowania mężczyzny wiąże się 
jedynie z grzechem pierworodnym, jako że nakazano kobiecie być posłuszną męż-
czyźnie jako karę za to, że się pierwsza dała skusić”33.

Jednak przyznanie przez Boga mężczyznom władzy nad kobietą nie jest automa-
tycznie związane z wyposażeniem ich przez Naturę w dominujące przymioty ducho-
we i intelektualne. Zdaniem Holberga wielu mężczyzn Natura stworzyła raczej do 
kołowrotka, podczas gdy niejedna kobieta ma walory intelektualne, predysponujące 
ją do studiowania i działania pro publico bono. W wydaniu z roku 1728 Holberg 
podejmuje też kwestię powszechnie praktykowanego pozbawienia kobiet zdolności 
prawnej do zawierania umów: 

Jednakowoż, nie umniejszając respektu, który żywię i powinienem żywić dla praw 
obywatelskich obowiązujących każdy z narodów, muszę przyznać, że nigdy nie mogło 
mi się pomieścić w głowie, iż można uważać kobietę za zdolną do rządzenia całym 
krajem, od czego zależy pomyślność tysięcy ludzi, a z drugiej strony uznać ją za nie-
zdolną do zawarcia nieistotnej umowy finansowej34. 

Powrócimy na chwilę do poematu z 1722 r. zatytułowanego Poeten raader sin gamle 
Ven Jens Larsen fra at gifte sig („Poeta odradza ożenek staremu przyjacielowi Jensowi 
Larsenowi”). Z tekstu wyłania się dość ponury obraz małżeńskiego pożycia. Poeta 
zastrzega na samym początku, że nie jest – wzorem Juwenalisa – wrogiem kobiet 
jako takich i nie pragnie deprecjonować kobiecej natury. Uważa jednak małżeń-
stwo za drastyczne ograniczenie wolności oraz źródło trosk, związanych zwłaszcza 

31	 L. Holberg, VTB, t. I, s. 256. 
32	 Ibid., s. 258.
33	 Ibid., s. 259.
34	 L. Holberg, VTB, t. I, s. 133.



68

z wychowaniem potomstwa. Afekt jest niczym gorączka, która minąwszy, pozosta-
wia rozczarowanie i gorycz – zwłaszcza gdy różnica wieku między małżonkami jest 
znaczna. To jak wstawianie pieca kaflowego do igloo: śnieżne ściany stopią się i bu-
dowla runie. 

Sam Holberg nigdy się nie ożenił, a w autobiograficznych tekstach brak śladów 
romantycznych epizodów. Od kobiet stronił, przyznawał tylko, iż relaksująco wpły-
wa nań przebywanie w towarzystwie dojrzałych matron. W Wiedzy o prawie na-
turalnym zaznacza, że małżeństwo jest instytucją opartą o prawo Natury, zgodną 
z planem Stwórcy i użyteczną dla społeczeństwa. Rozumie społeczności, w których 
małżeństwo było nakazywane, a na nieżonatych mężczyzn nakładano kary. Wymie-
nia jednak okoliczności przemawiające za trwaniem w bezżenności. Mężczyzna po-
winien przede wszystkim mieć możliwość utrzymania żony i dzieci. Biedacy nie 
powinny zatem zawierać małżeństwa. Jako że przedłużanie gatunku jest głównym 
zadaniem małżonków, żenić nie powinni się impotenci i kastraci. Nie można też 
mieć pretensji do osób owdowiałych, którzy nie żenią się powtórnie, nie chcąc na-
rzucać macochy (lub ojczyma) dzieciom z poprzedniego małżeństwa. „Podobnie, 
nie można winić kogoś szczególnie w sobie zamkniętego, kto widzi, że może lepiej 
służyć ojczyźnie w stanie bezżennym”35. Jak widzimy, Holberg przygotował sobie 
solidną podstawę prawną dla swojego starokawalerstwa. 

W jego Pierwszym liście biograficznym pojawia się jednak mgliste wspomnienie 
panien z Kristiansand, niemających sobie równych w całej Norwegii pod względem 
urody i ogłady. Zwłaszcza córkę tamtejszego biskupa zapamiętał jako „nadzwyczaj 
piękną”. Biskupem w Kristiansand – i ojcem wspomnianej piękności – był Ludvig 
Munthe Stoud, wuj Holberga, który udzielił przyszłemu pisarzowi gościny. Ową 
nadzwyczaj piękną panną musiała być zatem jedna z jego kuzynek, z którą przez ja-
kiś czas mieszkał pod wspólnym dachem, ale dziwnym trafem autorowi ta informa-
cja zdała się zbędną. Niedomówienie w tym względzie jest dla niektórych biografów 
wskazówką, iż Ludvig żywił do swej kuzynki coś więcej niż tylko braterskie uczucie, 
o czym nie chciał jednak rozprawiać36. 

Kobiety w jego literackim dyskursie zajmowały godną pozycję. Bronił jednak 
niezmiennie swej bezżenności: 

[…] Przyjaciele próbują mnie często namówić do małżeństwa. Zbywam ich, mówiąc 
albo, że nie jestem wystarczająco dobry w fizyce eksperymentalnej, albo że jestem za 
stary. Argumentuję następująco: Przed czterdziestym rokiem życia nie byłem w stanie 
utrzymać żony, a później nie byłbym w stanie jej zadowolić. Najpierw się bałem, że 
nie miałaby czego do garnka włożyć, a teraz, że miałaby co przyprawiać. […] 
Właściwa przyczyna leży jednak w tym, że jestem z natury wybredny i małostkowy. 
Obawiam się domowych zmartwień i tym podobnych drobiazgów, które są przez 

35	 Ibid., s. 253.
36	 Por. G. Brandes, Ludvig Holberg. Et festskrift, København 1884, s. 207–213.



69

innych traktowane lekko, lecz których ja nie znoszę. Poza tym, jeśli już udałbym się 
w konkury, to bym opowiedział o wszystkich swoich wadach i brakach. A chociaż 
w większości są bez znaczenia, to jednak jest ich tak wiele, że odstręczyłyby każdą 
dziewczynę lub niewiastę od zawarcia ze mną związku małżeńskiego37.

Spekulacji na temat przyczyn jego celibatu było wiele – od banalnej nieśmiałości po 
homoseksualizm i obustronne wnętrostwo. Tę ostatnią diagnozę postawiono między 
innymi na podstawie utyskiwań Holberga na temat swego wyglądu: będąc już męż-
czyzną, wciąż miał chłopięcą twarz38. Ten aspekt biografii autora prowadził czasami 
do zbyt lekkiego traktowania jego rozważań o kobietach – odmawiano mu dogłęb-
nej znajomości tematu: „jako uczony stary kawaler nigdy nie miał możliwości same-
mu doświadczyć w jakim kręgu i w jakich warunkach duchowe bogactwo kobiety 
najpiękniej się objawia”39.

***

Holberg był pierwszym autorem skandynawskim, który z taką siłą, posługując się 
mnogością argumentów i szerokim wachlarzem środków wyrazu, głosił potrzebę do-
stępu kobiet do życia publicznego. Co kształtowało poglądy Holberga na kwestie 
kobiece? Istotne były z pewnością ówczesne debaty filozoficzne, z których odpo-
wiednio dobrane argumenty Holberg wsączał w kulturowy krwioobieg Skandyna-
wii. Anne E. Jensen utrzymuje, że najprawdopodobniej zasadniczym doświadcze-
niem, który uformował poglądy Holberga na równość między obu płciami, w tym 
pogląd, iż rozum jest cechą, którą natura równo obdziela zarówno mężczyzn, jak 
i kobiety, była lektura Kartezjusza40. Można jednak postawić pytanie – co nota bene 
czyni Bredsdorff 41 – dlaczego inni XVIII-wieczni czytelnicy Kartezjusza, a tych 
przecież nie brakowało, nie stawali się rzecznikami równouprawnienia. Ingeborg 
W. Owesen, będąc przekonana, iż Holberg orientował się w ówczesnej „Querelle des 
femmes”, zastanawia się, czy dla autora Podróży do krajów podziemnych Mikołaja Kli-
miusza ważniejszą od Kartezjusza inspiracją nie była znajomość pogladów Françoisa 
Poulain de la Barre, który w rozprawie De l’égalité des deux sexes (1673) stwierdził, że 
„naturalnie” podrzędna rola kobiet w społeczeństwie jest wynikiem przyzwyczajeń 
i uprzedzeń42. 

Ważne były doświadczenia osobiste Holberga. Już w dzieciństwie miał okazję 
spotkać kobiety zaradne, wykształcone i utalentowane. Ciekawy aspekt biograficzny 

37	 L. Holberg, VTB, t. XII, s. 234–235. 
38	 L.R. Langslet, Den store ensomme…, s. 321–328. 
39	 C.W. Smith, Om Holbergs Levnet og populære Skrifter, København 1858, s. 97.
40	 A.E. Jensen: Holberg og kvinderne eller Et forsvar for ligeretten. København 1984, s. 70.
41	 Th. Bredsdorff, Den brogede oplysning…, s. 154.
42	 I.W. Owesen, Ludvig Holberg – en tidligmoderne feminist…, s. 50. 



70

jego wyobrażeń o człowieku i świecie sugeruje Thomas Bredsdorff w Den brogede 
oplysning. Zastanawia się, czy nie bez znaczenia dla stanowiska Holberga w kwestii 
kobiecej było jego doświadczenie teatru: teatru rozumianego również jako przestrzeń 
organizująca życie aktorskiej społeczności, dopuszczająca do głosu samodzielne, in-
teligentne kobiety – zarówno w kwestiach praktyczno-organizacyjnych, jak i arty-
stycznych. W autobiograficznych pismach Holberga brak bezpośrednich wskazówek 
mogących poprzeć tezę Bredsdorffa, ale myśl ta jest na tyle kusząca, że trudno nam 
ją bezwzględnie odrzucić. W tej kwestii pewne znaczenie mogła mieć współpra-
ca z przedsiębiorstwem teatralnym przy Lille Grønnegade, gdzie niebagatelną rolę 
odgrywała żona dyrektora trupy i podziwiana przez Holberga aktorka, pani Marie 
Magdalene de Montaigu (1692–1736), pierwsza gwiazda w historii duńskiej sceny. 
Te kontakty nie mogły jednak mieć decydującego wpływu. Holberg manifestował 
swoje przemyślenia na temat prawa kobiet do edukacji oraz umożliwienia im pełnie-
nia funkcji publicznych jeszcze przed powstaniem teatru w Kopenhadze. 

Jeśli doświadczenie społeczności aktorskiej miałoby wpłynąć na pozytywny obraz 
kobiety u Holberga, to musiało by się wiązać z jego pierwszą podróżą do Włoch 
i Francji, którą odbył w latach 1714–1716. Podczas owej podróży nie tylko oglądał 
włoskie przedstawienia, ale mógł z bliska studiować społeczność, w której kobiety 
realizowały się w różnych rolach, nie tylko artystycznych, ale również przywódczych 
i organizacyjnych. Autor przez kilka tygodni mieszkał w rzymskim zajeździe z trupą 
włoskich komediantów:

Po Bożym Narodzeniu do Rzymu przybyło dziesięć – dwanaście różnych trup. Każ-
da trupa wybiera sobie kilka określonych sztuk, które potem odgrywa. Trupa, która 
kwaterowała w mojej gospodzie, zdecydowała się na komedię o lekarzu, wielce przy-
pominającą Le médecin malgré lui, Lekarza mimo woli, Moliera. Przywódca grupy 
grał rolę medyka i był nim przez całą zimę. Dlatego też wszyscy nazywali go Panem 
Doktorem – Signor Dottore – nawet gdy rozmawiali z nim na poważnie. Z radością 
pozwalał tak się tytułować, tak jakby był doktorem w rzeczywistości, a nie tylko na 
scenie. 

Można by sądzić, że dla aktorów to marny interes wystawiać wciąż tę samą sztukę, 
jako że publiczność musi się znudzić oglądając powtórki; ale wśród tak licznej pu-
bliczności będą zawsze nowi widzowie, gdyż ludzie biegają z jednego przedstawienia 
na drugie43.

W zespołach aktorskich odtwórczynie ról kobiecych (służących i kochanek), bez 
których komedie nie istniały, pełniły nie tylko na scenie, ale również w aktorskiej 
społeczności role w wielu wypadkach równe mężczyznom. Sztuka improwizacji wy-
magała od aktorów opanowania konwencji i stylów literackich. Nierzadko członko-

43	 L. Holberg, Værker i tolv bind, t. XII, s. 98–99.



wie aktorskich zespołów mieli klasyczne wykształcenie i byli literacko uzdolnieni. 
Sytuacja ta dotyczyła również żeńskich członków zespołu: kobiet często oczytanych 
i wyemancypowanych. Wystarczy wspomnieć legendarną trupę „Gelosi”, która zy-
skała rozgłos w szesnastowiecznej Europie, a którą wspólnie kierowali Francesco 
i Isabella Andreini. Isabella opracowywała kwestie dla swojej postaci, ponadto była 
autorką zbioru listów i poezji. Za swoje zasługi aktorskie i pisarskie zastała członkiem 
Accademia degli Intenti, co może świadczyć zarówno o akademickich aspiracjach 
aktorów, jak i o życzliwości ówczesnych kręgów akademickich dla sztuki aktorskiej44. 
Gdy Holberg wyruszył na południe Europy w pierwszej połowie XVIII wieku, 

choć wiele zespołów aktorskich wędrowało od miasta do miasta, dając przedstawienia 
podlejszego gatunku, to tradycję zapoczątkowaną przez zespół „Gelosi” utrzymywało 
jednak kilka ważniejszych trup, a relacje o pewnych ciekawszych przedstawieniach 
każą w gruncie rzeczy domniemywać, że przez cały wiek osiemnasty istnieli kome-
dianci w zupełności zdolni do współzawodniczenia z najbardziej wysławianymi ak-
torami przeszłości45. 

Nie mamy pewności w jakim stopniu znajomość z grupą włoskich komediantów 
współkształtowała poglądy Holberga na teatr i jego relacje ze światem. Holberg bar-
dzo starannie selekcjonował fakty, które miały rzucać światło na jego życie. Przy-
znawanie się do fascynacji komedią Plauta i powoływanie się na autorytet Moliera 
automatycznie umieszczało Holberga w gronie szacownych klasyków. Ewentualne 
wskazywanie włoskich komediantów i ich działalności jako pryzmatu pomagającego 
nie tylko zrozumieć teatr, ale również obrać właściwą perspektywę przy obserwo-
waniu pozascenicznego świata, nie niosło z sobą takiego prestiżu. Nie zmienia to 
jednak faktu, że znajomość z włoskimi komediantami – choć pewnie sama w sobie 
nie decydująca – mogła stać się nieoczekiwanym impulsem, dzięki któremu Holberg 
zajął dość szczególne, jak na swe czasy, stanowisko w „Querelle des femmes”.

44	 Nie tylko w społeczności włoskich aktorów pozycja kobiet była nierzadko bardzo silna. Przy-
glądając się dziejom grup niemieckich aktorów w XVIII wieku, dostrzegamy ważną funkcją kobiet 
w tamtejszych przedsiębiorstwach teatralnych, por. C. Roos, Det 18.aarhundredes tyske oversettelser…; 
O. Dobijanka, Wstęp, [w:] G.E. Lessing, Dramaturgia hamburska, Wrocław 1956.

45	 A. Nicoll, W świecie Arlekina. Studium o komedii dell’arte, tłum. A. Dębnicki, Warszawa 1967, 
s. 155.





73

Komedie Holberga na scenie 

Nie wiadomo, czy talent dramatyczny Ludviga Holberga objawiłby się bez duń-
skojęzycznego teatru, który zaczął działać w Kopenhadze w roku 1722 przy Lille 
Grønnegade (Zielonej Uliczce). Można jednak wątpić, czy bez jego talentu owa 
kopenhaska uliczka kojarzyłaby się z początkami nowoczesnego teatru i dramatu 
w północnej Europie. Koncepcja sceny publicznej wykrystalizowana w okresie dzia-
łalności teatru przy Lille Grønnegade (1722–1728) okazała się pod wieloma wzglę-
dami decydująca dla rozwoju duńsko-norweskiej tradycji teatralnej, będącej prawie 
przez cały XVIII wiek pod wpływami francuskimi. Dominował tu zdecydowanie 
repertuar komediowy zwracający się ku publiczności mieszczańskiej o zróżnicowa-
nych, nie zawsze wyrafinowanych, gustach. Jego doświadczenia jako profesjonalnej 
instytucji publicznej, służącej edukacji narodu, były bezcenne dla państw sąsiedz-
kich1. Działalność teatru przy Lille Grønnegade zainspirowała między innymi prze-
bywającego w Kopenhadze Johanna Eliasa Schlegla (1718–1749) do przemyśleń 
na temat potrzeby istnienia sceny narodowej, mającej być „zwierciadłem samopo-
znania”. Swoje uwagi zawarł w pracach dotyczących instytucji teatru: Schreiben von 
Errichtung eines Theaters in Kopenhagen (1746) oraz Gedanken zur Aufnahme des 
dänischen Theaters (1747), gdzie między innymi dowodził, iż podstawowym warun-
kiem funkcjonowania teatru jako instytucji państwowej, wspieranej i finansowanej 
przez państwo, jest istnienie rodzimej dramaturgii. Przestrzegał też przed sytuacją, 
w której aktorzy są zmuszeni do prowadzenia teatru na własny rachunek, co mogło 
sprowadzać ich do poziomu rzemieślników i stanowić zagrożenie dla poziomu ar-
tystycznego przedsięwzięcia2. Dodać w tym miejscu wypada, iż o wysuwane przez 
Schlegla postulaty oparł się zarówno Johann Friedrich Löwen (1729–1771), czło-
wiek teatru, walczący o utworzenie stałej sceny w Hamburgu, jak i dramaturg – 
oraz reformator niemieckiego teatru – Gotthold Ephraim Lessing (1729–1781)3. 

1	 Por. D. Ratajczakowa, Komedia oświeconych, Warszawa 1993, s. 62.
2	 Por. M. Berthold, op. cit., s. 399–401; G.E. Lessing Dramaturgia hamburska, tłum. i opracowanie 

O. Dobijanka-Witczakowa, Kraków 1994, s. 18, przypis 3. Zainteresowanie teatralnymi osiągnięciami 
Duńczyków nie przeszkadzało J.E. Schleglowi pozostawać krytycznym wobec dokonań dramaturgicz-
nych filaru duńskiej sceny, Ludviga Holberga, którego cenił właściwe jedynie za Blacharza burmi-
strzem.

3	 Zob. O. Dobijanka, Wstęp, [w:] G.E. Lessing, Dramaturgia hamburska, Wrocław 1956, s. 61.



74

Duńska Scena przy Lille Grønnegade zainicjowała działalność 23 września 1722 
roku przedstawieniem Molierowskiego Skąpca w duńskiej wersji językowej. Dwa 
dni później odbyła się premiera oryginalnej komedii duńskiej: Blacharz burmistrzem 
autorstwa Ludviga Holberga. 

Oczekiwania publiczności, która jesienią 1722 roku przyszła podziwiać duńskich 
aktorów pana de Montaigu, kształtowały się głównie pod wpływem teatrów wę-
drownych i szkolnych. Pomimo iż oświeceniowa wizja teatru publicznego zakładała 
rekrutowanie publiczności również ze środowisk uniwersyteckich i urzędniczych, 
zespół z Lille Grønnegade oraz ich dramaturg musieli mieć na względzie gusty te-
atralne „parteru”. 

1.  O dawnej tradycji teatralnej  
w królestwie Danii i Norwegii słów kilka

Życie teatralne na terytoriach norweskich do II połowy XVIII wieku ograniczało 
się w zasadzie do przedstawień organizowanych przez szkoły łacińskie oraz zespoły 
wędrowne. Również w rodzinnym mieście Holberga te dwie formy przedstawień te-
atralnych były obecne w miejskim pejzażu. To właśnie w Bergen odbyło się pierwsze 
udokumentowane przedstawienie teatralne na terenie Norwegii. W 1562 roku, na 
placu przy katedrze, uczniowie miejscowej szkoły łacińskiej wystawili sztukę w ro-
dzimym języku. Były to popularne w całej ówczesnej Europie misteria o wygnaniu 
Adama z raju. Wiadomo, iż w przedstawieniu wystąpił niejaki Nils Hjelt, pierwszy 
znany z nazwiska norweski aktor. Wspomina o tym między innymi Norges teater-
historie („Historia teatru norweskiego”), wskazując jako źródło informacji dziennik 
pisany przez Absalona Pederssøna Beyera (1528–1575), lektora bergeńskiej szkoły 
łacińskiej4.

1.1.  Z dziennika Absalona

Teatry szkolne były w XVI wieku powszechnie stosowanym środkiem pedagogicz-
nym w protestanckich szkołach, przygotowujących przyszłych duchownych. Przed-
stawienia dawano zapewne również w innych ośrodkach miejskich, między innymi 
w Trondheim, będącym w czasach katolickich siedzibą arcybiskupstwa. Grane przez 
uczniów sztuki miały przede wszystkim wpływać wychowawczo na samych młodych 
aktorów. Zwracając się ku szerszej publiczności, pragnęły rzecz jasna i do niej trafić 
z umoralniającym przesłaniem, lecz istotnym było również dostarczanie widzom 

4	 L. Lyche, Norges teaterhistorie, Asker 1991, s. 18. 



75

rozrywki. Hojność rozbawionej publiczności nie była bez znaczenia dla szkolnych 
finansów. Świadczą o tym między innymi prośby o jedzenie, napitek lub pieniądze 
wpisane w epilogi sztuk grywanych przez szkolne teatry w Danii i Norwegii do lat 
dwudziestych wieku XVII. Po tym okresie bowiem teatry szkolne stopniowo znikały 
z tamtejszego krajobrazu. 

Dziennik Absalona, czołowego przedstawiciela humanizmu w Norwegii, gorące-
go zwolennika reformacji, ucznia między innymi Filipa Melanchtona, wychowan-
ka uniwersytetów w Wittenberdze i Kopenhadze, zawiera zapiski z lat 1552–1572. 
Wolumin przechowywano początkowo w katedralnym kapitularzu, stąd jego nazwa: 
Bergens Kapitelbok („Bergeńska księga kapitulna”). W pierwszym okresie autor pisał 
po łacinie, lecz od roku 1561 używał głównie duńskiego, a w jego duńszczyźnie 
wyraźne są elementy lokalnego dialektu. 

Dziennik zawiera liczne scenki rodzajowe – Absalon pisze o ślubach, pogrzebach, 
zawijających do miasta statkach kupieckich, konfliktach między władzą kościelną 
a mieszczanami i innych wydarzeniach z życia codziennego bergeńczyków. Zapis 
o rzeczonym przedstawieniu, na który z namaszczeniem powołują się historycy li-
teratury i teatru, okazuje się jednozdaniową parentezą w barwnej i szczegółowej 
relacji z karczemnej bójki między zamieszkującymi nabrzeże bergeńskie Hanzeatami 
a Norwegami. Zajście zakończyło się tragicznie. Jeden z uczestników zginął, a wino-
wajcę po krótkim procesie stracono. Od potyczek słownych do rękoczynów doszło 
w chwili, gdy biorącego udział w incydencie niejakiego Nilsa Hjelta, ucznia szkoły 
łacińskiej, ktoś niebacznie nazwał Kylekopem. Przezwisko to przylgnęło do Nilsa po 
przedstawieniu sztuki o upadku Adama, którą – jak wyjaśnia autor w zdaniu wtrą-
conym – „ja, mistrz Absalon, ponosząc wielkie trudy i koszty, wystawiłem na placu 
kościelnym, i w której to sztuce Nils swoją rolę przedstawił tak dobrze, że od tej pory 
niejeden zwał go Kylekopem”5.

Malowniczy kontekst, w którym wypłynął zarówno tytuł pierwszego odnotowa-
nego na ziemiach norweskich przedstawienia, jak i nazwisko pierwszego norweskie-
go aktora, niektórym historykom wydał się być może zbyt dwuznaczny, a przez to 
pozbawiający początki norweskiego teatru należytej powagi. W każdym razie infor-
mację o przedstawieniu przed bergeńskim kościołem najczęściej podaje się wyprepa-
rowaną, w „stanie czystym”6. A przecież relacja Absalona sugeruje – chociaż w spo-

5	 Zdarzenie zanotowane pod datą 7.03.1563 r. (zob. Absalon Pederssøns dagbok 1552–1572, s. 42; 
http://www.dokpro.uio.no/litteratur/beyer/index.html [12.01.2011]). Zakłada się, że wspomniane 
przedstawienie odbyło się rok wcześniej. Kylekop – czart lub troll, zapewne postać z komicznego inter-
medium. Imię Kylekop być może ma związek z niem. Külkropf (jabłko Adama); por. H. Beyer i E. Bey-
er, Norsk litteraturhistorie, Oslo 1978, s. 68.

6	 Chlubnym wyjątkiem jest opracowanie Hansa Wiersa-Jenssena, pochodzącego z Bergen historyka 
teatru, a przy tym autora sztuk teatralnych oraz aktora i reżysera. Wiers-Jenssen poświęca dużo miej-
sca Absalonowi i z rozmachem kreśli kontekst historyczno-obyczajowy pierwszego, odnotowanego na 
ziemi norweskiej przedstawienia, Hans Wiers-Jenssen, Billeder fra Bergens ældste teaterhistorie, Bergen 
1921, s. 22–47. 



76

sób zupełnie niezamierzony – ambiwalentność początków nowożytnej instytucji 
teatru; zapuszczającej korzenie na granicy kościelnego placu i karczmy, będącej dla 
jednych źródłem umoralniających nauk i zwierciadłem ludzkiej duszy, dla innych 
zaś synonimem nieprawości, zwodniczej iluzji i impulsem do grzechu. 

Samuel Weber krytycznie przygląda się tradycyjnym koncepcjom teatralnym, 
kładąc nacisk na performatywny aspekt teatru7. Polemizuje między innymi z Arysto-
telesowskim spojrzeniem na teatr, gdyż, jego zdaniem, autor Poetyki, kładąc główny 
nacisk na fabułę, dewaluował wszystko to, co wiązało się ze spektaklem, traktując go 
wyłącznie jako narzędzie8.

W 6. rozdziale Poetyki, traktującym o konstytutywnych składnikach tragedii, 
autor wymienia następujące elementy: fabuła, charakter, wysłowienie, sposób my-
ślenia, widowisko i śpiew. Najważniejszym z nich, decydującym o wartości sztuki, 
jest układ zdarzeń, czyli fabuła. Co do widowiska, to chociaż ma ono „niewątpliwie 
moc budzenia afektów, jest elementem najmniej artystycznym i najluźniej związa-
nym z samą sztuką poetycką”. „[…] Poza tym w przygotowaniu widowiska większą 
rolę odgrywa sztuka scenografa niż poety”9. Autor Poetyki akcentuje wagę fabuły, 
a spektakl traktuje jedynie jako środek do celu, jako medium: „narzędzie, element; 
konieczny lecz niewystarczający składnik poezji”10. Maska, scena, lokalizacja, oświe-
tlenie – wszystkie elementy, które miały jakiś związek z opsis były jedynie material-
nymi warunkami reprezentacji działania przez fabułę11. Aspekt przestrzenny lub też 
sceniczny teatru – uważa Weber – jest przez Arystotelesa redukowany za pomocą 
dwóch powiązanych ze sobą procesów: określeniem teatru przede wszystkim jako 
gatunku literackiego (jako tragedii lub ewentualnie komedii) oraz definiowaniem 
tego gatunku jako naśladowanie działalności.

Weber dostrzega jednak u Arystotelesa elementy niejednoznaczne. Wskazuje na 
znamienny, nie zawsze eksponowany, fragment Arystotelesowskiego wywodu mó-
wiący o próbach zawłaszczenia przez greckie miasta wynalazku tragedii i komedii. 
W relacji Arystotelesa Dorowie, przypisując sobie wynalezienie komedii, powoły-
wali się na etymologię słowa „komedia”. Twierdzili, że nazwa aktorów komedio-
wych „kōmōidoi” pochodzi od słowa „kōmai”, oznaczającego wioskę, a nie od słowa 
komādzein („brać udział w wesołym pochodzie”). Nazwa gatunku wiązać się miała 
z tym, iż nie lubiani w mieście aktorzy wędrowali od wioski do wioski12.

7	 Samuel Weber, amerykański dekonstrukcjonista, a zarazem człowiek teatru. W latach osiemdzie-
siątych XX wieku współpracował jako dramaturg z niemieckimi scenami operowymi i teatralnymi. 

8	 Zob. S. Weber, Teatralność jako medium, Kraków 2009, s. 90.
9	 Arystoteles, Poetyka, tłum. H. Podbielski, [w:] idem, Etyka wielka. Poetyka, Warszawa 2010, 

s. 137–138.
10	 S. Weber, Teatralność jako medium, tłum. J. Burzyński, Kraków 2009, s. 90.
11	 Por. ibid., s. 322.
12	 Arystoteles, Poetyka, tłum. H. Podbielski, [w:] idem, Etyka wielka. Poetyka, Warszawa 2010, s. 130.



77

Weber widzi w tym fragmencie swoistą sugestię wskazującą na naturę komedii. 
Ma tu bowiem miejsce „połączenie «komedii» z pewną eksterytorialnością, z wy-
gnaniem i wędrowaniem”. Owa opowieść Arystotelesa antycypuje ponadto „jedną 
z charakterystycznych cech historii teatru […]: jego kłopotliwą relację z własnością, 
polityką i przyjętymi, uświęconymi miejscami i instytucjami, tak prywatnymi, jak 
i publicznymi, politycznymi i domowymi”13. Opowieść Absalona o początkach te-
atru w Norwegii potwierdza tezę Webera, dotyczącą ambiwalencji owej instytucji, 
ambiwalencji, która w czasach Holberga wyraźnie odciskała piętno na losach teatru. 

U Absalona znajdujemy też kilka innych wzmianek ukazujących początki miej-
scowej historii teatru. Tym razem wpisy w dzienniku są jednozdaniowe, pozbawione 
dramaturgii, która towarzyszyła odnotowaniu spektaklu o upadku Adama. W marcu 
1576 roku, w dniu św. Grzegorza, lektor szkoły katedralnej imieniem Jon wystawił 
Formiona Terencjusza, a w tym czasie „inni grali fragmenty Dziewczyny z Andros”. 
13 marca 1571 r. wystawiono nieznaną bliżej komedię – pierwszy udokumentowa-
ny spektakl komediowy w języku norweskim. Pod datą 14 sierpnia 1571 r. Bergeńska 
księga kapitulna podaje: „Tu w mieście na placu kościelnym zagrano komedię zwaną 
Studentum, a tuż potem tragedię o obrazach”. 

Wspomnianą komedią byla zapewne Studentes, comoedia de vita studiosorum, 
autorstwa niemieckiego profesora Christopherusa Stummeliusa. Natomiast anoni-
mową „tragedię o obrazach” można nazwać pierwszym norweskim dramatem spo-
łecznym. Sztuka była uwikłana w trwający w Bergen konflikt między radą miejską 
a biskupem Jensem Pederssønem Skielderupem. Biskup nakazał – zgodnie z prote-
stancką teologią – usunąć z katedry woskowe podobizny świętych. Wzbudził w tym 
gniew przywiązanych do tradycji mieszczan14. Sztuka, napisana po duńsko-norwe-
sku, była atakiem na kościół katolicki, a pośrednio również na miejscowy patry-
cjat, oraz popierała stanowisko biskupa Skielderupa. Premiera norweskojęzycznego 
dramatu musiała być niezwykle udana, gdyż po upływie sześciu dni przedstawienie 
powtórzono, o czym beznamiętnie informuje autor „Księgi Kapitulnej”15.

13	 S. Weber, Teatralność jako medium, Kraków 2009, s. 93. Fragment Poetyki wskazany przez Webera 
podpowiada jeszcze jedną istotną kwestię, przez niego niekomentowaną. Przytoczony przez Arystote-
lesa przykład sugeruje związki między komicznością a marginalizacją. Komiczność kojarzona jest tutaj 
z prowincją, dystansem lub nieprzystawalnością do ustanawiającego reguły i konwencje centrum, z mar-
ginesem społeczności. Nie-miasto budzi śmiech, politowanie i wzgardę. Jest na co dzień odtrącane, 
skazywane na wygnanie; wpuszczane w obręb centrum na chwilę, w dogodnym dla miasta momencie. 

14	 Zdarzenie odnotowane przez Absalona pod datą 28.12.1570 r. Pod kolejnymi datami styczniowy-
mi pojawiają się informacje na temat przebiegu konfliktu. Wspomniane przez Absalona przedstawienie 
ma zatem miejsce osiem miesięcy po wybuchu zatargu. Zob. Absalon Pederssøns dagbok 1552–1572. 
(http://www.dokpro.uio.no/litteratur/beyer/index.html [12.01.2011]) zob. też. L. Lyche, Norges te-
aterhistorie, Asker 1991, s. 19. 

15	 O ewentualnej roli Absalona w powstaniu przedstawienia nic nie wiadomo, nie można jej jed-
nak wykluczyć. W każdym razie popierał on biskupa w konflikcie z bergeńskim patrycjatem. Sam 
nie poniósł konsekwencji swojego wyboru, za jego zaangażowanie zapłaciła żona, Anne Pedersdotter 



78

Tak skąpe informacje na temat teatralnych przedstawień w dzienniku Absalo-
na Pederssøna Beyera, nie muszą świadczyć o tym, że w szesnastowiecznym Ber-
gen – największym w tym czasie mieście na terenie Norwegii, a według niektórych 
historyków okresowo najludniejszym w Skandynawii16 – praktycznie nie istniało 
życie teatralne. Należy raczej przypuszczać, że przedstawienia w Bergen odbywa-
ły się w tym czasie znacznie częściej niż to wynika z Bergeńskiej księgi kapitulnej. 
Prawdopodobnie mistrz Absalon traktował przedstawienia teatru szkolnego jako coś 
powszedniego, oczywistego, należącego do zalecanych przez Marcina Lutra i Filipa 
Melanchtona metod wychowania i ewangelizacji. Ponadto najwyraźniej nie brał pod 
uwagę rozrywek, jakim oddawali się zamieszkujący niemiecką dzielnicę Hanzeaci. 
Ze skarg płynących na nich do rady miejskiej na przełomie XVI i XVII wieku, wy-
nika, że Niemcy mieli konie, jeździli po mieście saniami, zalecali się do miejscowych 
kobiet i grywali komedie17.

Prawdopodobnie Absalon nie uważał za stosowne odnotowywanie wszelkich 
występów wędrownych komediantów, których bez wątpienia przyciągało bogate, 
wielokulturowe miasto. Ich repertuar, podobnie jak i w pozostałej części Europy, sta-
nowiły farsy i dramaty religijne, które apelowały do wszystkich klas społecznych. Do 
najczęściej grywanych sztuk zaliczyć można miraclé o świętej Dorocie, znajdujący się 
w repertuarze większości ówczesnych wędrownych trup18. Sztukę tę grano w wielu 
północnoeuropejskich miastach, również w XVII wieku. Nieobca była Holbergo-
wi, który miał okazję oglądać ją w dzieciństwie w rodzinnym Bergen. W jednym 
z listów (nr 226) powstałych pod koniec lat czterdziestych XVIII wieku, w chwili 
gdy trzeba było się zmierzyć z nowymi, bardziej wysublimowanymi oczekiwaniami 
publiczności, pisarz ubolewa, że współczesne mu sztuki zajmują się wydumanymi 
historyjkami miłosnymi, a nie podejmują – jak to dawniej bywało – podniosłych 
tematów. Nie mówią na przykład „o Adamie i Ewie, o męce Chrystusa, o świętej 
Dorocie lub o doktorze Fauście i tego typu poruszających sprawach”19. Można oczy-
wiście postawić pytanie, ile w tym rzeczywistego ubolewania nad kondycją teatru, 
a ile ironizowania. Przywołany tekst jest bowiem jednym z Holbergowskich listów, 
którego adresatem jest fikcyjne Collegium Politicum, funkcjonujące u Holberga 

Beyer. Oskarżono ją o czary, co było pokłosiem napiętych stosunków Absalona z władzami miejskimi. 
Absalon póki żył, chronił ją, zapewniwszy jej między innymi królewski glejt. Po jego śmierci wdowa 
została jednak skazana i spalona na stosie. Jej egzekucja zapoczątkowała falę procesów o czary, która 
przetoczyła się przez Norwegię na przełomie XVI i XVII wieku. 

16	 Duński historyk Troels Fredrik Troels-Lund, szacował na podstawie liczebności straży obywatel-
skiej w szesnastowiecznych skandynawskich miastach, że Bergen było największym miastem Skandy-
nawii w tym okresie, liczącym, jego zdaniem, 15 tysięcy mieszkańców. Po nim następowała trzyna-
stotysięczna Kopenhaga. Por. T.F. Troels-Lund, Dagligt Liv i Norden i det sekstende Aarhundrede, t. I, 
København, Kristiania 1914, s. 115.

17	 H. Wiers-Jenssen, op. cit., s. 23.
18	 O. Wieselgren, Teaterhistoriska studier, „Samlaren” 1911, s. 7.
19	 L. Holberg, Epistler, t. III, København 1947, s. 160. 



79

jako synonim dyletantyzmu (do listów kierowanych do tego grona jeszcze powró-
cę), a ich nadawca jawi się najczęściej jako niepoprawny naprawiacz współczesnego 
mu świata. Nie zmienia to jednak faktu, iż „piszącemu ja” znany był standardowy 
repertuar wędrownych trup krążących po północnej Europie jeszcze w początkach 
XVIII wieku.

W XVI wieku w leżącej na europejskich obrzeżach Skandynawii rozpowszech-
niły się obyczaje karnawałowe, choć nigdy nie przybrało to tak hucznego i wszech-
ogarniającego charakteru jak na południu Europy. Stałym elementem ostatniego ty-
godnia przed nastaniem Wielkiego Postu było organizowanie przedstawień, podczas 
których wystawiano sztuki mięsopustne (fastelavensspill), pokrewne duchem jar-
marcznym farsom. Za przykład podać można miasto Odense, gdzie przedstawienia 
dawali między innymi uczniowie ze szkoły przy parafii Naszej Pani, a ich występy 
były częścią ostatkowych zabaw organizowanych w zajazdach lub siedzibach cechów. 
Manuskrypt pochodzący właśnie z Odense (1531) zawiera – obok wspomnianej 
wcześniej miraclé o świętej Dorocie – najstarsze duńskie komedie mięsopustne. Tek-
sty w zapisie oryginalnym figurują bez tytułów, lecz tradycyjnie znane są jako Den 
utro hustru (Niewierna żona) i Paris’ dom (Sąd Parysa)20.

Niewierna żona (początek XVI wieku) napisana jest językiem jędrnym, wręcz 
dosadnym, i podobnie jak Sąd Parysa wykorzystuje formę typową dla germańskich 
utworów późnego średniowiecza, tak zwany knittelvers. Występują tu rymy parzyste 
(typu aa) oraz wersy czteroakcentowe, co przy zmiennej liczbie sylab stwarza wra-
żenie pewnej swobody wypowiedzi. Do żony, której mąż wyruszył na pielgrzymkę, 
uderzają w konkury chłop, mnich i szlachcic. Kobieta opiera się kolejno zalotom 
chłopa i mnicha. Jej chęć dochowania wierności małżonkowi wzmacnia fakt, iż 
chłop jest brudny i nieokrzesany, a co gorsza swej własnej żony zaspokoić nie potra-
fi. Natomiast z przygody z mnichem pewnie wyniknęłoby dla niej więcej obowiązku 
niż przyjemności. Początkowo odprawia z niczym również szlachcica, lecz on udaje 
się po poradę do mądrej baby. Ta najpierw nasyła na oporną diabła, lecz biesowi nie 
udaje się namówić kobiety do zdrady. Dopiero kolejny podstęp przebiegłej staru-
chy (opowiastka o niechętnej zalotnikom dziewczynie przemienionej za karę w psa) 
sprawia, że żona pod nieobecność męża oddaje się szlachcicowi. Morał wyartykuło-
wany w epilogu jest na swój sposób pouczający: jeśli nie potrafisz namówić kobiety, 
by cię wpuściła do łożnicy, to poradź się mądrej baby, bo jest ona chytrzejsza od 
samego diabła. Również w Sądzie Parysa (ok. 1520) nie brak erotycznych aluzji, 
jednak epilog jest znacznie bardziej budujący. Nawołuje do rezygnacji z nienawiści 
i waśni, które są przyczyną wiecznego potępienia. 

Okres renesansu, jak już wspomnieliśmy, przyniósł rozkwit protestanckich te-
atrów szkolnych w królestwie Danii i Norwegii. Działały między innymi w Ko-
penhadze, Odense, Roskilde, Vibe oraz w miastach znajdujących się na terytorium 

20	 Zob. Middelalderspil i moderne fordanskning, red. i wstęp L. Søndergaard, Odense 2003, s. 7.



80

norweskim21. Do przełomu XVI i XVII wieku uczniowie szkół łacińskich organizo-
wali przedstawienia, grając w języku duńskim dla publiczności zarówno plebejskiej, 
jak i bardziej wyrafinowanej. Teatr szkolny cieszył się powodzeniem nie tylko wśród 
gminu, ale i u władców – Fryderyka II (1534–1588) i jego następcy Chrystiana IV 
(1577–1648). 

Przed Holbergiem w literaturze Danii i Norwegii nie istnieje artystyczne drama-
topisarstwo. Jednak jedno nazwisko należy w kontekście rozwoju tamtejszej literatu-
ry scenicznej wspomnieć. Z protestanckimi teatrami szkolnymi związany był Hiero-
nymus Justesen Ranch (1539–1607), autor najistotniejszego duńskiego utworu sce-
nicznego powstałego w XVI wieku, a mianowicie komedii pt. Karrig Niding („Skąpy 
Niding”). Ranchowi literatura duńska zawdzięcza pierwsze pomyślne próby prze-
niesienia na grunt duński wzorców klasycznej dramaturgii. Sztuka Rancha pozostaje 
jednak wyjątkiem w duńsko-norweskim pejzażu teatralnym i na kolejne rodzime 
komedie korzystające z klasycznych matryc, trzeba będzie poczekać do początków 
XVIII wieku. Pięcioaktówka, z perypetią w 3 scenie aktu III, traktuje o chorobli-
wie skąpym bogaczu głodzącym swych domowników. Sztuka w sposób przewrotny, 
wykorzystując motyw jednodniowego króla, przestrzega przed niepohamowanym 
skąpstwem. Podczas chwilowej nieobecności Skąpca, jego miejsce przy stole i w mał-
żeńskiej łożnicy – ku ogólnemu zadowoleniu domowników – zajmuje wędrowny 
frant, Jep Skald. Co prawda Jep przyszedł prosić o jałmużnę, widząc jednak, w jakiej 
kondycji znajduje się pani domu i jej otoczenie, dzieli się z nimi zawartością swej 
sakwy, czym zaskarbia sobie wdzięczność zebranych. Wynaturzonemu poszczeniu, 
narzuconemu przez pana domu zostaje przeciwstawiona sakwa obfitości wędrowca. 

Zanim Skąpiec powróci do domu, Jep Skald przywdzieje jego ubrania, a zamek 
w drzwiach zostanie zmieniony tak, by klucz pana domu – konotujący w komedii 
zarówno władzę, jak i potencję – do niego nie pasował. Gdy zjawia się prawowity 
małżonek, wmawia mu, że jest nikim innym, jak tylko biednym przybłędą, a nie 
tym, za kogo się do tej pory uważał. Uzurpator znikąd, Jep Skald, wbrew konwencji 
związanej z figurą jednodniowego króla, utrzymuje się przy władzy. Natomiast po-
zbawiony domu i swej dotychczasowej tożsamości, niepewny rzeczywistości i swego 
„ja” Skąpiec, udaje się na tułaczkę, wierząc, że kiedyś odnajdzie swój dom. Okres 
jego pokuty i nawrócenia nie jest widzowi zaprezentowany. Przebaczenie być może 
nastąpi, ale – jak pointuje głodzona przez lata jego rządów małżonka – nie stanie się 
to zbyt szybko. Karrig Niding stanowi pochwałę umiarkowania, również w umar-
twieniu, a karnawał odnosi chwilowe zwycięstwo nad postem, po to tylko, by przy-
wrócić równowagę. 

Po roku 1600 atmosfera wokół szkolnych teatrów stawała się coraz bardziej nie-
przyjazna. W duńskim kościele protestanckim, zwłaszcza w kręgach decydenckich, 

21	 Zob. Posłowie Janne Risum do H.J. Ranch, Karrig Niding, København 1988; ponadto Middelal-
derspil i moderne fordanskning, red. i wstęp L. Søndergaard, Odense 2004. 



81

zwyciężył odłam bardziej konserwatywny, nieakceptujący teatru jako środka peda-
gogicznego. Sprzeciw budziło zarówno odgrywanie ról kobiecych przez mężczyzn, 
jak i wizualizowanie wad w sposób dla widza atrakcyjny. Jednocześnie na dworze 
Chrystiana IV zapanowała moda na balet i popisy zagranicznych aktorów, co w re-
zultacie w latach dwudziestych XVII wieku doprowadziło do stopniowego zaniku 
szkolnych teatrów w duńsko-norweskim krwiobiegu kulturalnym. 

Wiek XVII przyniósł rozwój instytucji teatru królewskiego, a istotnym impulsem 
dla tego zjawiska stały się słynne uroczystości, zorganizowane przez Chrystiana IV 
w roku 1634, z okazji ślubu jego najstarszego syna Chrystiana z księżniczką sak-
sońską Magdaleną Sybillą. Ślub przygotowano z niebywałym rozmachem, chcąc, 
by świadczył o potędze duńskiego królestwa ponoszącego dotkliwe klęski w czasie 
Wojny Trzydziestoletniej. Uroczystości trwały dwa tygodnie i kosztowały dwa mi-
liony talarów. Niebagatelną rolę pełniły w nich przedstawienia teatralne. Na uroczy-
stości zaproszono angielską trupę komediantów, prawdopodobnie grupę Roberta 
Archera. Oprócz występów angielskich aktorów, goście mieli okazję oglądać, na-
śladujący wzorce francuskie, dworski balet, niemiecką śpiewodramę, farsowe inter-
mezzo, moralitet, a także udramatyzowane parady i pokazy sztucznych ogni22. Przez 
dłuższy okres granica między rodzącą się instytucją teatru królewskiego a widowi-
skiem plebejskim była stosunkowo płynna. Wędrowne trupy aktorów niemieckich 
i holenderskich wystawiały za czasów Fryderyka III (1609–1670) oraz Chrystiana V 
(1646–1699) pompatyczne i pełne mrożących krew w żyłach wydarzeń „Haupt- 
und Staatsaktionen”23 – zabawiając publiczność zarówno na dworze królewskim, 
jak i na jarmarkach. Pod koniec roku 1669 na dworze Fryderyka III zagościli rów-
nież francuscy komedianci. Jednak monarcha po kilku miesiącach zmarł i aktorów 
odprawiono.

22	 Zob. Dansk teaterhistorie, red. K. Kvam, J. Risum, J. Wiingaard, København 2001, s. 49–54. 
23	 Jak wskazuje nazwa „Haupt- und Staatsaktionen” były przedstawieniami poważnymi, sięgającymi 

po materiał mitologiczny, historyczny lub polityczny, o akcji pompatycznej, pełnej przerażających wy-
darzeń i dramatycznych zwrotów, łamiącej zasady trzech jedności. Często literacką kanwą były przerób-
ki dramatów Szekspira lub siedemnastowiecznych powieści. Teksty pisane najczęściej przez członków 
trup aktorskich przyznawały dużą rolę sztuce improwizacji. Pierwszy człon terminu – hauptaktion 
– odnosił się do „poważnej” warstwy przedstawienia, dla której kontrastem były farsowe interludia lub 
postludia. Drugi człon nazwy – staatsaktion – był z kolei próbą tematycznego określenia owych przed-
stawień, zaakcentowania ich historyczno-politycznych treści, zob. E. Harne, Haupt- und staatsaktionen, 
[w:] Europæiske Teaterbilder. Teksthæfte, red. K. Neiiendam, København 1985, s. 99. Inną nazwą tego 
gatunku, proponowaną przez G.E. Lessinga, było heroische Possenspiele (farsa heroiczna). Zob. O. Do-
bijanka, Wstęp, [w:] G.E. Lessing, Dramaturgia hamburska, Wrocław 1956, s. 8.



82

2.  Powstanie sceny przy Lille Grønnegade

Działalność francuskich aktorów na dworach kolejnych władców Danii podpo-
rządkowana była cyklowi królewskich zgonów i koronacji, jak również okresowym 
próbom zmniejszenia wydatków z królewskiej kasy. Chrystian V, jako zagorzały imi-
tator Wersalu, posiadał od 1671 roku zespół francuskich komediantów, grających 
zróżnicowany repertuar. Przez krótki okres zespół dawał również przedstawienia 
publiczne w Zajeździe Krawców (Skræderkroen), goszczącym też często teatry nie-
mieckie. W tych czasach Kopenhaga nie dysponowała jeszcze gmachem teatralnym 
z prawdziwego zdarzenia, na wzór takich jakie istniały na południu Europy, lub 
jakim mogło się poszczyć XVII-wieczne Ulm24. Działalność dworskiej trupy została 
zawieszona w roku 1685 na czas żałoby ogłoszonej po śmierci królowej wdowy Zofii 
Amalii, lecz już po roku dołączyło do nich sześciu aktorów, wśród nich René Ma-
gnon de Montaigu (ok. 1661–1731). 

2.1.  Kuglarze i artyści

W skład królewskiej trupy teatralnej wchodziło wówczas – zgodnie z tradycyjnymi 
wzorcami – dwunastu aktorów: siedmiu mężczyzn i pięć kobiet. Dzięki temu zespół 
mógł sięgać po klasyczny repertuar francuskiego teatru, mając do dyspozycji zain-
stalowaną na stałe scenę na zamku. Pod koniec panowania Chrystiana V francuscy 
aktorzy dostali wypowiedzenie, zespół opuścił Danię, jednak bez René Magnon de 
Montaigu, który postanowił poczekać na kolejną szansę, zarabiając na życie jako 
nauczyciel języka i organizator dworskich balów. 

Szansa pojawiła się tuż po wstąpieniu na tron kolejnego monarchy, Fryderyka IV 
(1671–1730), który jako następca tronu podróżował po Europie. Zobaczył między 
innymi karnawał w Wenecji, którym się zachwycił. Miał też okazję obejrzeć fran-
cuskie przedstawienia teatralne i włoską operę. Na jego polecenie René Magnon de 
Montaigu zebrał w roku 1700 trupę, w skład której wchodzili, oprócz dwunastu 
aktorów, pieśniarze i tancerze, a poza tym baletmistrz Frederik Pilloy25.

Początkowo Francuzi grali w zamku oraz przy Kongens Nytorv, w tak zwanej 
Małej Ludwisarni (Det Lille Giethus). Dopiero po oddaniu do użytku budynku 
opery w roku 1703 zaczęli grać w lepszych technicznie warunkach. Opera dyspo-
nowała zarówno większą sceną, jak i rozbudowaną maszynerią26. Król Fryderyk IV, 

24	 O dziejach teatru w Ulm zob. Z. Raszewski, Wstęp, [w:] J. Furttenbach, O budowie teatrów, 
Gdańsk 2009, s. 32–37.

25	 Por. B. Holm, Skal dette være Troja, s. 13.
26	 Zob. Dansk teaterhistorie, s. 65; C. Brunn, Kjøbenhavn. En illustreret Skildring af dets Historie, 

Mindesmærker og Institutioner, t. II, Kjøbenhavn 1890, s. 432.



83

wznosząc budynek opery, miał bardzo ambitne plany. Pragnął stworzyć scenę, która 
mogłaby gościć grupy teatralne i operowe. Ponadto miała funkcjonować zarówno 
jako scena dworska, jak i powszechna, dostępna dla mieszczańskiej publiczności. 
Król żywił nadzieję, że w ten sposób mieszczanie będą współfinansować przedsię-
wzięcie. Mieszczańska publiczność jednak nie dopisała, budynek opery po kilku 
latach zmienił funkcję (między innymi był siedzibą szkół wojskowych, a potem 
duńskiego Rigstagu), a król zainspirowany kolejną podróżą na południe Europy 
postanowił rozbudować salę teatralną na zamku. Tym razem był to teatr tworzony 
głównie z myślą o publiczności elitarnej: dworzanach i goszczących w Kopenhadze 
zagranicznych ambasadorach. Nie wiadomo, w jakim stopniu był dostępny dla wy-
sokich urzędników państwowych, do których jako profesor uniwersytetu zaliczał się 
od 1717 roku Holberg.

Montaigu znał doskonale klasyczny repertuar francuski. Nie obca mu też była 
commedia dell’arte. Zarówno w latach dziewięćdziesiątych XVII wieku, jak i będąc 
pryncypałem komediantów na dworze Fryderyka IV, Montaigu odwiedzał Paryż 
w poszukiwaniu nowych tekstów, które mogłyby ożywić repertuar jego zespołu27. 
To jemu założony przy Lille Grønnegade teatr zawdzięczał zarówno wybór sce-
nicznych tekstów, jak i styl gry stanowiący swoistą kontynuację aktorstwa trupy 
królewskiej. 

Od 1713 roku z trupą Montaigu związał się niejaki Etienne Capion (1670–
1757), dekorator i rekwizytor, odpowiadający za techniczną oprawę przedstawień. 
Był człowiekiem o szerokich znajomościach, a przy tym kupcem, mającym na su-
mieniu wyrok za długi, i właścicielem niewielkiej restauracji przy Pilestræde. Wśród 
współczesnych mu mieszkańców Kopenhagi znanym był jako francuski kucharz 
(„fransøsisk kok”)28. Capion przybył do Danii na początku wieku, próbując szczęścia 
jako handlarz winami, na co zdobył licencję już w 1703 roku. Szybko udało mu się 
nawiązać kontakt z królewskim dworem i zastał między innymi dostawcą szampana 
dla królowej. Jednak wśród licznych talentów brakowało mu całkowicie zmysłu fi-
nansisty. Już po dwóch latach musiał uciekać przed wierzycielami, którym w końcu 
i tak udało się wtrącić go do więzienia. Nawiązane przez niego uprzednio kontakty 
przyniosły jednak owoce. Po wyjściu na wolność otrzymał funkcję „dworskiego mar-
kietanta”. Trwała właśnie wojna północna i do zadań Capiona należało zaspokajanie 
potrzeb wyższych oficerów i dworskich notabli. 

Zasmakowawszy życia teatralnego, Etienne Capion postanowił spróbować szczę-
ścia jako antreprener. W 1718 roku zaczął się starać o przywilej zapewniający mu 
wyłączne prawo nadzoru przedstawień z udziałem cudzoziemskich komediantów 

27	 Pierwsze podróże miały miejsce w latach 1691 i 1694. Nie jest wykluczone, że Montaigu oglądał 
wówczas spektakle w Théâtre Italien. Następne podróże odbył Montaigu w latach 1708, 1711/1712, 
1717, 1721 (O podróżach Montaigu zob. A.E. Jensen, Studier over europæisk drama i Danmark 1722–
1770, København 1968, s. 17–43.

28	 J. Møller, Borger i København, København 1982, s. 179. 



84

i linoskoczków. Szyki pokrzyżował mu inny cudzoziemiec, Salomon von Qvoten. 
Ów dawny gwardzista, szarlatan handlujący cudownymi lekami i wędrowny cyrulik 
w jednej osobie, również próbował sił jako antreprener. Dzięki możnemu protek-
torowi, tajnemu radcy Ditlevowi Wibe, S. von Qvoten otrzymał nieco wcześniej 
przywilej urządzania przedstawień z niemieckimi aktorami. Przedsiębiorczy Fran-
cuz postanowił zawrzeć – przynajmniej czasowe – porozumienie z konkurentem. 
Wspólnie wynajęli Małą Ludwisarnię, gdzie zaczęły gościć zarówno teatry mario-
netkowe, jak i trupy aktorskie. Oprócz oglądania przedstawień bywalcy Małej Lu-
dwisarni – bogatsi mieszczanie i szlachta – mogli korzystać z innych rozrywek. An-
samble oraz karciane stoliki były istotniejszym źródłem dochodu antreprenerów niż 
występy aktorów. Ludwisarnia, leżąca w centralnej dzielnicy, funkcjonowała jako 
swoiste centrum rozrywki.

Pod koniec 1719 roku Etienne Capion i Samuel von Qvoten, zjednoczywszy 
siły, wystąpili o nadanie przywileju wyłączności przy nadzorze występów aktorskich. 
W międzyczasie S. von Qvoten opuścił Kopenhagę i jedynym posiadaczem przywi-
leju z roku 1720 został Capion. Wszyscy komedianci występujący w mieście musieli 
mieć jego zezwolenie. Nie podlegały mu jednak ani teatry marionetek, ani linoskocz-
kowie. Uzyskawszy przywilej, Capion pojechał do Holandii i Niemiec, gdzie udało 
mu się skompletować trupę. Po raz kolejny jednak musiał się zmagać z konkurencją, 
tym razem ze strony przybyłego właśnie do świętującej zakończenie wojny Kopenha-
gi, niemieckiego ekwilibrysty Johanna Carla Eckenberga (1684–1748)29. Przybysz, 
zwany przez mieszkańców Kopenhagi Siłaczem („den stærke Mand”), zainstalował 
się tuż pod bokiem Capiona i zabawiał widzów pokazami siły, arlekinadami, gdzie 
główną postacią był Hans Wurst30, i włoskimi komediami. Holberg kilkukrotnie 
z nieukrywaną ironią wspomina Eckenberga w swoich komediach. W jednej z Hol-
bergowskich komedii, zatytułowanej Den Vægelsindede („Niezdecydowana”) służący 
Henryk tak świetnie przedrzeźnia swą panią, że pokojówka woli przypatrywać się 
jego grze, niż „iść na Siłacza lub słuchać Chiliana i Hansa Wursta” (Niezdecydowa-
na, akt I, scena 6). Natomiast stary Frands dowiaduje się, że jego syn po powrocie 
z Paryża paraduje w kapeluszu równie dziwacznym, jak ten, co go „miał Hans Wurst 
wtedy, gdy pan poszedł oglądać Siłacza” (Jean de France, akt I, scena 2). 

Capion musiał zawrzeć czasowy sojusz również i z Eckenbergiem. Razem zorga-
nizowali w Małej Ludwisarni niecodzienny trzydniowy festiwal, uświetniający za-
warcie pokoju: alegoryczne obrazy, sceny baletowe, popisy ekwilibrystów, widowiska 
typu „Haupt- und Staatsaktionen” oraz komedie Moliera w wykonaniu niemieckich 
aktorów.

29	 Zob. ibid., s. 172.
30	 Niemieckie arlekinady, czyli hanswurstiady, rozwinęły się z farsowych wstawek, tworzących kon-

trapunkty w „Haupt-und Staatsaktionen”. Zob. O. Dobijanka, Wstęp, [w:] G.E. Lessing, Dramaturgia 
hamburska, Wrocław 1956, s. 8–9.



85

W 1721 roku dowództwo marynarki wojennej wypowiedziało Capionowi umo-
wę o najem Małej Ludwisarni, toteż po rozstaniu z von Eckenbergiem zaczął się 
on poważnie zastanawiać nad budową własnego lokalu. Przede wszystkim pomyślał 
o rozszerzeniu przywileju antreprenerskiego, co mu się szczęśliwie udało. Od maja 
1721 roku każdy kto nosił się z zamiarem nie tylko wystawiania w Kopenhadze 
komedii, ale również organizowania popisów linoskoczków lub teatru marionetek, 
mógł to czynić tylko w uzgodnieniu z Capionem. Przywilej królewski obejmował 
też zwolnienie z płacenia przez najbliższe piętnaście lat podatku od nieruchomości 
oraz nadawał prawo do organizowania balów publicznych, co miało być istotnym 
źródłem wpływów. Z przywileju wynikał natomiast obowiązek zatrudnienia kome-
diantów, którzy – dostarczając rozrywki – nie byliby przy tym źródłem zgorszenia. 
Na scenie – pod groźbą cofnięcia przywileju – nie mogły być wystawiane na pośmie-
wisko ani dobre obyczaje, ani religia31.

Jako osoba niebojąca się podejmowania odważnych – lub być może nierozważ-
nych – decyzji finansowych, Capion zaciągnął pożyczkę na budowę teatru. Zabez-
pieczeniem był planowany budynek teatralny oraz wspomniane przywileje. Za po-
życzone pieniądze kupił działkę przy ulicy Lille Grønnegade. Pod koniec roku 1721 
stanął tam budynek wiele znaczący dla dziejów duńskiej, a tym samym skandynaw-
skiej tradycji teatralnej. 19 stycznia następnego roku miał miejsce pierwszy spektakl 
z udziałem kierowanych przez pana de Montaigu, francuskich komediantów, którzy 
stracili właśnie posadę na kopenhaskim dworze. Bowiem w roku 1721 król, spro-
wadziwszy na dwór niemieckich śpiewaków operowych, zwolnił aktorów pana de 
Montaigu.

Przez kilka kolejnych tygodni przy Lille Grønnegade odbywały się przedstawie-
nia grane na zmianę przez francuskich i niemieckich aktorów. Po przedstawieniach 
publiczność mogła spędzać resztę wieczoru, słuchając muzyki i pijąc kawę, herbatę 
czy też gorącą czekoladę. Do dyspozycji gości były też stoliki karciane. W lutym 
francuscy aktorzy postanowili wracać do Francji. W stolicy Danii pozostał tylko 
René de Montaigu z żoną. Małżonkowie mieli na tyle silne związki z Kopenhagą, że 
nie chcieli jej opuszczać. Natomiast Capion popadł w kłopoty finansowe i ratował 
się kolejnymi pożyczkami. 

Po utracie posady na królewskim dworze Montaigu próbował znaleźć sobie nowe 
pole do działania. Zorganizowanie stałej sceny, na której grano by sztuki w języku ro-
dzimym, było w warunkach duńskich pomysłem świeżym, a jednocześnie wpisanym 
w ducha wieku oświeconego, który co prawda na północnych rubieżach Europy nie 
bardzo jeszcze okrzepł, ale jego założenia bliskie były elitom władzy. Montaigu zna-
lazł dwóch potężnych sprzymierzeńców dla idei sceny duńskojęzycznej – wspomnia-
nego wysokiego urzędnika kancelarii królewskiej Fredrika Rostgaarda oraz wielkiego 
kanclerza i patrona uniwersytetu, hrabiego Ulrika Adolpha Holsteina. Obaj dostoj-

31	 A. Jeppesen, Den danske skueplads på Holbergs tid, København 1972, s. 19.



86

nicy byli spowinowaceni z królową Anną Zofią. Rostgaard miał poza tym zacięcie li-
terackie – pisał wiersze okolicznościowe, tłumaczył psalmy z niemieckiego, pracował 
nad słownikiem języka duńskiego. 

Mając poparcie dwóch dostojników, Montaigu skierował – w dniu 1 czerwca 
1722 roku – prośbę do Fryderyka IV o pozwolenie na założenie sceny narodowej. 
W uzasadnieniu petycji dyplomatycznie zaznaczył, że otwieranie scen publicznych 
w większości przypadków jest znakiem rozkwitu państwa. Królowi pomysł się za-
pewne spodobał, skoro udzielił zezwolenia. Nie był jednak zainteresowany na tyle, 
by go wesprzeć finansowo. Przywilej królewski zobligował ponadto Montaigu do 
współpracy z Capionem. Dwóch entuzjastów teatru z mglistym pojęciem na temat 
prowadzenia finansów miało od tej pory pracować razem.

Miesiące letnie były dla pana de Montaigu, pryncypała nowo powstającej trupy, 
bardzo pracowite. Musiał skompletować zespół, wybrać repertuar i znaleźć tłumaczy 
mogących przełożyć na język duński francuskie komedie, które w początkowym 
zamyśle miały być repertuarowym trzonem duńskiej sceny. Nawiązał też współpracę 
z Holbergiem, którego nazwisko stało się głośne z powodu opublikowanych nie-
dawno tekstów satyrycznych. Zbudował zespół, posiłkując się częściowo dawnymi 
aktorami z trupy królewskiej. W szczytowym okresie zespół liczył około trzydziestu 
osób. Oprócz aktorów w jego skład wchodzili między innymi baletmistrz, księgowy, 
kasjer, fryzjerka, bileterzy. Przy okazji przedstawień wymagających liczniejszej obsa-
dy posiłkowano się osobami luźniej związanymi z trupą, najczęściej studentami teo-
logii miejscowego uniwersytetu32. Zespół składał się ze stosunkowo młodych ludzi. 
Kreujący role starców Johan Nikolai Ulsøe miał w chwili rozpoczęcia działalności te-
atru nie więcej niż 28 lat. Oprócz niego wspomnieć można: żonę pryncypała, Marie 
Magdalene de Montaigu, Frederika Daniela de Pilloy, Henricha Wegnera oraz Joha-
na Grama, posługującego się na scenie zelandzkim dialektem, pierwszego odtwórcy 
roli Jeppego, tj. wiecznie pijanego chłopa, który staje się na jeden dzień baronem. 

Duńska Scena przy Lille Grønnegade zainicjowała działalność 23 września 1722 
roku przedstawieniem Molierowskiego Skąpca w duńskiej wersji językowej. Prolog 
do inauguracyjnego spektaklu wyszedł spod pióra Fredrika Rostgaarda. Dwa dni 
później odbyła się premiera Blacharza burmistrzem, oryginalnej komedii duńskiej, 
autorstwa uniwersyteckiego profesora znanego z krążących po mieście utworów sa-
tyrycznych. Miało to miejsce prawie czterdzieści lat po otwarciu Komedii Francu-
skiej (1680), pierwszej narodowej sceny w Europie, będącej punktem odniesienia 
przede wszystkim dla zespołu aktorskiego pana de Montaigu, ale również dla piszą-
cego dla teatru Holberga. 

Sytuacja Duńczyków w chwili organizowania sceny narodowej była jednak cał-
kowicie odmienna od tej, w jakiej funkcjonowała La Comédie Française w począt-
kach swego istnienia. W Paryżu, zanim otwarto wspieraną – również materialnie 

32	 A. Jeppesen, op. cit., s. 27. 



87

– przez dwór francuski scenę, która aż do wybuchu Wielkiej Rewolcji Francuskiej 
posiadała prawie wyłączny monopol na wystawianie „wielkiego repertuaru”, funk-
cjonował Hôtel de Bourgogne wynajmowany wędrownym trupom, odwiedzającym 
francuską stolicę. Ewa Rzadkowska we wstępie do Teorii dramatycznych oświecenia 
francuskiego akcentuje jego rolę w kształtowaniu się instytucji teatru oraz sztuki dra-
matycznej nad Sekwaną od 1609 roku:

Trzy razy w tygodniu niesforna publiczność szturmuje do drzwi teatru, licząc na wej-
ście bez złożenia przepisanej opłaty. Aktorzy staczają formalne bójki o wyciśnięcie 
z widzów każdego grosza. Wreszcie, gdy wrzwa na sali przycicha, głos zabierają z nie-
zasłoniętej wówczas kurtyną sceny dramatis personae. Przedstawienie jest jednak nie-
ustannie przerywane przez interwencję obecnych. Przyklaskują, kiedy coś przypada 
im do gustu, aż nazbyt łatwo wyszydzają rażące ich słowa czy sytuacje. Dyktują swe 
żądania wprost i bez żenady. Gwizdy i protesty widowni kierują warsztatem pisarza, 
dostarczającego zawodowo sztuk dla trupy. Teatr staje się nie tylko rozrywką, ale 
i szkołą. Ma tu miejsce tak rzadko spotykana wymiana możliwa tylko w ramach wi-
dowiska ludowego: publiczność ucząc się, sama z kolei tworzy sztukę33.

W takich warunkach – pointuje Rzadkowska – rodzi się tragikomedia, zrywająca 
z tradycjami poprzedniego stulecia i chroniąca francuską scenę XVII wieku „przed 
nudą i szablonem”34. Stopniowo widownia nabiera obycia, a jej oczekiawania stają 
się bardziej wyrafinowane: teatr coraz częściej odwiedzają bogaci mieszczanie i ary-
stokraci. Po wstąpieniu na tron Ludwika XIV zmienia się atmosfera wokół teatru. 
Król i kardynał de Richelieu dostrzegają, jak użyteczną w procesie umacniania się 
monarchii absolutnej może okazać się ta instytucja. Jednakowoż dyskusja wokół 
kondycji dramatu i teatru, która od lat trzydziestych XVII wieku toczy się na dworze 
z inicjatywy kardynała, żywi się tkanką teatru. W tym trwającym ponad dwadzieścia 
lat okresie, pisze Rzadkowska, „można zaobserwować najciekawsze w dziejach teatru 
zjawisko: dyskusje teoretyków, sprawdzane natychmiast na żywych przykładach, 
powstawanie systemu dramatyki klasycznej poprzez codzienne doświadczenie pisa-
rzy”. Dyskusja zatacza szerokie kręgi, jej elementami są między innymi rozprawki, 
ulotki, przedmowy do nowo powstających dramatów, a ostatecznym sprawdzianem 
teoretycznych założeń jest spotkanie z teatralnie doświadczoną i wymagającą pu-
blicznością35. W roku 1680 zasadniczy trzon teatralnej publiczności tworzy bogate 
mieszczaństwo, a doktryna klasyczna jest dopracowanym wzorcem realizowanym na 
deskach założonej wówczas przez króla Komedii Francuskiej.

Widzimy zatem w jak odmiennych okolicznościach – zarówno jeśli chodzi 
o kwestie finansowe, jak i stopień rozwoju życia teatralnego – przyszło działać na-

33	 E. Rzadkowska, Wstęp, [w:] Teorie dramatyczne oświecenia francuskiego. Przełożyła i opracowała 
E. Rzadkowska, Wrocław 1958, s. 8.

34	 Ibid., s. 11.
35	 Ibid.



88

rodowej scenie przy Lille Grønnegade. Duńczycy, otwierając swój teatr, nie mieli 
w zasadzie żadnej tradycji, na której mogliby budować. Powstanie sceny przy Lille 
Grønnegade było pionierskim wydarzeniem w tej części Europy. Świadczyć o tym 
mogą daty z historii kształtowania się scen publicznych w państwach sąsiadujących 
z królestwem Danii i Norwegii, gdzie życie teatralne było w podobnej kondycji 
i dla których doświadczenia teatru z Lille Grønnegade, profesjonalnej instytucji pu-
blicznej, służącej edukacji narodu, były niezwykle cenne36. Sztokholmską Królewską 
Scenę Szwedzką (Kungliga Svenska skådeplatsen) otwarto w roku 173737. Pierwszy 
teatr zawodowy w Rosji, utrzymywany przez carski dwór, powstał w St. Petersburgu 
na mocy dekretu z roku 1756 podpisanego przez carycę Elżbietę I38. Początki teatru 
narodowego w Polsce wiążą się z wystawieniem komedii Józefa Bielawskiego pod 
tytułem Natręci, które odbyło się w listopadzie roku 1765. 

W kwietniu 1767 roku w hamburskim Teatrze Narodowym odbyła się premiera 
tragedii zatytułowanej Olint und Sophronia autorstwa Johanna Friedricha von Cro-
negka, co było początkiem istnienia sceny narodowej w Niemczech39. Teatr w Ham-
burgu istniał krótko, ostatecznie zamknięto go w listopadzie 1768 roku, co poka-
zywało, że w Niemczech za wcześnie jeszcze było na stałą scenę finansowaną przez 
mieszczaństwo. W Dramaturgii Hamburskiej Lessing zwraca uwagę na jeszcze inny 
element nieodzowny dla funkcjonowania sceny narodowej, a mianowicie naród. 
(„Jakże naiwny był pomysł stworzenia dla Niemców teatru narodowego, skoro my, 
Niemcy nie jesteśmy jeszcze narodem”, ubolewał w końcowym liście, opatrzonym 
numerami 101–10440). Ten czynnik był niewątpliwie istotny dla założycieli duńskie-
go teatru. Świadomość przynależności do jednego narodu (to pojęcie obejmowało 
zarówno Norwegów, jak i Duńczyków) oraz konieczność pracy na rzecz podniesie-
nia rangi rodzimej kultury była przez głównego pisarza teatru – Ludviga Holberga – 

36	 Por. D. Ratajczakowa, Komedia oświeconych, Warszawa 1993, s. 62.
37	 Frederick J. Marker i Lise-Lone Marker, wskazując na wyraźną paralelę między doświadczeniami 

Duńczyków a dziejami teatru w Szwecji, podają też inne punkty zwrotne mające wpływ na rozwój 
szwedzkiej sceny: „The first steps towards a truly national theatre taken by Montaigu’s actors at Gron-
negadeteateret in the 1720s, led ultimately to the founding of the Danish Royal Theatre in 1748. From 
the comparable efforts of the so-called Royal Swedish Stage in 1737, a somwhat more indirect path led 
through A.F. Ristell’s Bollhus theatre project in 1787 to the realization of the Royal Dramatic Theatre 
in Stockholm the following year” (F.J. Marker i L.-L. Marker, The Scandinavian Theatre. A Short Histo-
ry, Oxford 1975, s. 55).

38	 Początki narodowego teatru rosyjskiego związane są też z amatorską sceną w Jarosławiu, działającą 
od roku 1750 i prowadzoną przez pochodzącego z miejscowej kupieckiej rodziny Fiodora Wołkowa. 
Wołkow został rozkazem carskim sprowadzony do St. Petersburga po tym, jak do stolicy dotarły wie-
ści o wysokim poziomie artystycznym jego przedsięwzięcia. Zaangażowano go przy tworzenia sceny 
państwowej (por.http://en.alexandrinsky.ru/articles/about/history;www.volkovteatr.ru/index.php?op-
tion=com_content&view=article&id=67&Itemid=4; 12.01.2010).

39	 M. Berhold, op. cit., s. 411.
40	 G.E. Lessing Dramaturgia hamburska, tłum. i opracowanie O. Dobijanka-Witczakowa, Kraków 

1994, s. 149.



89

wielokrotnie podnoszona. Poczucie wspólnoty narodowej mieszkańców Kopenhagi 
było być może jedną z przyczyn sukcesu teatru przy Lille Grønnegade, który, mimo 
turbulencji finansowych, przetrwał znacznie dłużej niż podobny projekt w Hambur-
gu, znajdując oparcie w publiczności może mało wyrafinowanej, ale zainteresowanej 
unarodowionym repertuarem. Należy pamiętać, że scena kopenhaska była samofi-
nansującym się przedsiębiorstwem, pozbawionym hojnych protektorów.

2.2.  Budynek przy Lille Grønnegade

Po budynku teatralnym przy Lille Grønnegade nie pozostał ślad; nie zachowały się 
żadne rysunki ani szkice mogące nam przybliżyć jego wygląd. Na podstawie zacho-
wanego dokumentu prawa własności można jednak wnioskować, że miał około trzy-
dziestu metrów długości i czternaście metrów szerokości41. Był najprawdopodobniej 
równie wysoki, jak otaczające go jednopiętrowe budynki i zbudowany z pruskiego 
muru. Od sąsiadujących z nim kamienic różnił się brakiem podziału na piętro i par-
ter. Na zapleczu budynku znajdował się ogród, wykorzystywany porą letnią przy 
organizowaniu ansambli42.

W teatrze było około 500 miejsc: na parterze było miejsce dla dwustu widzów. 
Poza tym znajdowały się tam loże dolne (czternaście miejsc), loże na balkonie (szes-
naście miejsc), zwane środkowymi, jako że ponad nimi umieszczona była jeszcze 
galeria, mogąca pomieścić stu widzów. Istniały też miejsca uprzywilejowane na sa-
mej scenie i było ich prawdopodobnie dwadzieścia. Do połowy XVIII wieku obec-
ność widzów na scenie była zjawiskiem dość powszechnym. Wystarczy przytoczyć 
monolog otwierający Molierowskich Natrętów, w którym Erast wspomina wizytę 
w teatrze: 

Siadam zatem na scenie, pragnąc z szczerej chęci 
Słuchać sztuki, co takie dziś tryumfy święci; 
Aktorzy zaczynają, cisza wśród słuchaczy,
Gdy wtem z impetem owym, co na nic nie baczy,
Fircyk jakiś się wciska i z wrzawą straszliwą
Krzyczy: „Hej! hola! krzesło dawajcie, a żywo!” […]
Miast z boku sobie przysiąść z największym spokojem,
Na sam front wieść się każe razem z krzesłem swojem,

41	 Pisząc o scenie przy Lille Grønnegade, Klaus Neiiendam stwierdził, że rekonstrukcję przestrze-
ni teatru można przeprowadzić na podstawie studiów materiałów dotyczących zagranicznych teatrów 
działających w I połowie XVIII wieku. Za punkt wyjścia służy mu miedzioryt wykonany na podstawie 
obrazu Charlesa-Antoine’a Coypela (1694–1752), pokazujący wnętrze La Comédie Française. K. Neii-
endam, Scenebilder fra Holbergs tid [w:] Holberg på scenen, red. M. Borg, K. Neiiendam, K. Kvam, 
København 1984, s. 31–41.

42	 A. Jeppesen, Den danske skueplads på Holbergs tid, København 1972, s. 19.



90

Gdzie jego grzbiet szeroki i kudłata grzywa
Trzem czwartym widzów zgoła aktorów przykrywa43.

Publiczność zasiadającą na scenie widać też na, pochodzącym z lat dwudziestych 
XVIII wieku, obrazie Williama Hogartha zatytułowanym Scena z Opery żebraczej44. 
Było to rozwiązaniem niekoniecznie traktowanym przez aktorów jako przeszkoda, 
chociaż ograniczało swobodę dysponowania sceniczną przestrzenią przez aktorów. 
Usunięcia ze sceny wszystkiego, „co ogranicza i tak już wąską przestrzeń” domagał 
się Diderot, dla którego oddzielenie widza od świta scenicznej iluzji było jedną z kar-
dynalnych zasad przedstawienia teatralnego45. W połowie XVIII wieku Voltaire’owi 
udało się usunąć publiczność ze sceny La Comédie Française. Chodziło mu nie tyle 
o stworzenie aktorom większej przestrzeni do gry, ile o ułatwienie skomplikowanych 
zmian dekoracji (stosowanych pod wpływem estetyki inscenizacyjnej opery)46.

Umieszczenie widza na scenie niewątpliwie problematyzowało granicę między 
aktorem a publicznością, iluzją a rzeczywistością. Zacieranie granic między świa-
tem widza a światem sceny było charakterystyczne dla ówczesnych doświadczeń te-
atralnych. Przy okazji niektórych przedstawień przy Lille Grønnegade, podobnie 
jak w otwartym pod koniec lat czterdziestych teatrze przy Kongens Nytorv, wręcz 
pozostawiano niektóre loże wolne, by można je było swobodnie wykorzystać w cza-
sie spektaklu, pisze Klaus Neiiendam. Holbergowski teatr nie składał się bowiem 
z dwóch odzielny światów – sali zapełnionej widzami i sceny, po której poruszali się 
aktorzy. „Teatr był całością, salą paradną, w której można było grać po obu stronach 
rampy i gdzie po obu stronach było takie samo oświetlenie: mogotliwy blask płoną-
cych świec i lamp oliwnych”47. Takie pojmowanie przestrzeni teatru zdradzają sztuki 
Holberga, wyraźnie otwierające się na dialog z publicznością, z częstymi replikami 
„na stronie”, skierowanymi do widzów, w których kruszy się iluzję poprzez komen-
towanie konkretnej teatralnej rzeczywistości. 

W okresie świetności teatru przedstawienia dawano dwa razy w tygodniu. Za-
czynały się o godzinie 17.00 i miały trwać nie dłużej niż do 19.00. Później publicz-
ność mogła kontynuować miło rozpoczęty wieczór na przykład na balu maskowym. 
Obecni dawali wyraz swej aprobacie, klaszcząc i tupiąc. Z przedstawień, które nie 
przypadły widzom do gustu, demonstracyjnie wychodzono, czego na przykład do-

43	 Molier, Dzieła, t. II, tłum. i wstęp T. Boy-Żeleński, Warszawa 1952, s. 218–219.
44	 Zob. np. Europæiske Teaterbilder. Plancehæfte. Red. K. Neiiendam, København 1985, plansza 7. 

Zachował się również szkic do wspomnianego obrazu Hogartha (ibid., plansza 6). Zdaniem Marianne 
Grandjean możemy założyć, iż inspiracją dla artysty było konkretne przedstawienie, którego był on 
świadkiem w Lincoln’s Inn Fields w 1728 roku. Tym samym obraz stanowi ważne źródło świadczące 
o praktykach inscenizacyjnych pierwszej połowy XVIII wieku. Zob. M. Grandjean, Fra Foireteatrene 
til Beggar’s Opera, [w:] Europæiske Teaterbilder. Teksthæfte…, s. 45.

45	 D. Diderot, Pisma estetycznoteatralne, Gdańsk 2008, s. 69.
46	 Zob. K. Neiiendam, Om iscensættelsen på teater i Lille Grønnegade, København 1981, s. 36.
47	 K. Neiiendam, Om iscensættelsen på teater…, s. 15.



91

świadczył Holberg przy okazji wystawienia jego pięcioaktowej wersji Mistrza Gerta 
Westphalera48.

Scenę przy Lille Grønnegade wyposażono między innymi w zapadnię oraz sys-
tem kulisowy. Holberg nieraz wpisuje w didaskalia efekt głębi („det inderste af The-
atro” / „fond de Theatre”), sugerując, iż rozsuwający się prospekt powinien ukazy-
wać widzom kolejne tło. Poza tym zaleca wykorzystanie zapadni, zwanej przez niego 
prozaicznie dziurą w podłodze lub dziurą w scenie: „Odsłania się fond de Theatre, 
gdzie widać źródło i kilka namiotów. […] Źródło jest niewielką dziurą w podłodze” 
(„Intermedium” w Podróży do cudownego źródła).

Elementy metaparodii, którymi Holberg okraszał większość ze swoich komedii, 
nie tylko wskazują na grzechy główne wyśmiewanych przez niego gatunków (na 
przykład nieznośny patos i nadużywanie wizualnych efektów, z czego słynęły spekta-
kle niemieckich aktorów), lecz stanowią podpowiedź co do skromnego – lecz jednak 
istniejącego – „parku machin teatralnych” przy Lille Grønnegade: „Jupiter i Apollo 
przybywają z góry, a Momus przez drzwi” (Bez konceptu, akt I, scena 3). Oczywiście 
błędem byłoby założenie, że Holberg jedynie po to uciekał się do spektakularnych 
rozwiązań wymagających maszynerii, by użycie takowych ośmieszyć. Zarówno on, 
jak i zarządzający teatrem Capion i Montaigu zdawali sobie sprawę, że takie scenicz-
ne efekty podnoszą w oczach widzów rozrywkową wartość spektaklu. 

Przedstawienia były w zasadzie przygotowywane z myślą o publiczności miesz-
czańskiej, choć zagościł na nich niejeden przedstawiciel duńskiej szlachty. Obecność 
podczas pierwszego sezonu żony wielkiego kanclerza, hrabiny Christine Sophie Hol-
stein, przyrodniej siostry królowej, miała dla teatru niebagatelne znaczenie. Wizyty 
tak znamienitego widza stymulowały sprzedaż biletów przez wiele następnych mie-
sięcy49. Afisze teatralne Duńskiej Sceny dostarczały szczegółowych informacji na te-
mat cen biletów. Miejsca na samej scenie i na balkonie były najdroższe i kosztowały 
jednego talara. Miejsce w dolnej loży kosztowało 3 marki, miejsce na parterze – 2 
marki. Najtaniej było na galerii. Za jedno miejsce wystarczyło zapłacić 1 markę, czy-
li jedną czwartą ceny miejsca na balkonie, w „loży środkowej”. Za całą lożę należało 
się tak, jak za cztery osoby, czytamy. W ten sposób widownia tworzyła swoisty obraz 
zhierarchizowanego świata, gdzie jedną z ważniejszych (choć wciąż nie jedynych) 
podstaw stratyfikacji była zasobność portfela widza.

Powszechnym zwyczajem było, że towarzyszący swemu państwu lokaj w liberii 
wchodził na przedstawienie za darmo. Jednak organizatorzy umieszczali na afiszu 
uprzejmą prośbę, skierowaną do dostojnych gości, by kazali lokajom czekać na ze-
wnątrz. Teatr nie mógł sobie pozwolić na zbyt wielu niepłacących widzów. 

48	 Por. C. Bruun, op. cit., t. II, s. 578–579; A. Jeppesen, op. cit., s. 34–36.
49	 Zob. A.E. Jensen, Teatret i Lille Grønnegade, København 1972, s. 70.



92

***

Dobitnie artykułowana świadomość konkretnej przestrzeni teatralnej (funkcjonują-
cej w Kopenhadze z początku XVIII wieku) oraz procesów towarzyszących przedsta-
wieniu, stanowi nośny element tekstów pisanych przez Holberga dla aktorów pana 
de Montaigu. Sygnały przesyłane są zarówno na poziomie fabularnym, werbalnym, 
jak i sytuacyjnym. Autor ucieka się do chwytu „teatru w teatrze” lub jego pochod-
nych (np. aranżowanie sytuacji „jednodniowego króla”, sięganie po teatralne rekwi-
zyty, w tym maski i kostiumy), wpisując w ten sposób teatr w fabułę sztuki. Ponadto 
zarówno teatr, scena, komedia, jak i gra są tematyzowane w wypowiedziach posta-
ci, które nierzadko, prowadząc dialog z publicznością, omawiają sytuację teatralną 
i unaoczniają relację aktor – widz. 

Przykładem Ulysses von Ithacia, gdzie zarówno w didaskaliach, jak i w dialogach 
wyartykułowane są elementy konstruujące sceniczną przestrzeń. Akt II sztuki roz-
poczyna zjawienie się pod murami Troi bohaterów Ulyssesa i jego sługi Chiliana, 
którego autor w swoim liście autobiograficznym określa mianem Arleqvinusa. Ulys-
ses i jego sługa są zarówno pod murami Troi, jak i wśród scenicznych rekwizytów, 
konstruujących w oparciu o kontrakt z publicznością mityczną przestrzeń. Ów kon-
trakt możliwy był dzięki znajomości – i zaakceptowaniu – przez widzów konwencji 
gatunkowych. W tym wypadku to konwencje „niemieckiej komedii”, którą bywalcy 
teatru przy Lille Grønnegade świetnie znali: 

Akt II
Scena 1
Prezentowana jest Troja.
Chilian (sam): Oj, oj! Jak czas mimo wszystko szybko biegnie! Już przybyliśmy do 
Troi, leżącej cztery tysiące kilometrów od naszej ojczyzny. Gdybym na własne oczy 
nie widział miasta, pomyślałbym, że rzeczy się tu mają tak, jak w niemieckiej kome-
dii, w której człowiek jednym krokiem może przekroczyć tysiące mil, a w ciągu jed-
nego wieczoru postarzeć się o czterdzieści lat. Lecz to prawda, gdyż tu, gdzie wskazuję 
palcem, leży Troja.
Bierze pochodnię i udaje się w rzeczonym kierunku. 
Stoi tu przecież wypisane gotyckimi literami: To ma być Troja. Ale widzę, że nadcho-
dzi trojański chłop, zapytam go o sytuację w mieście50.

Widzowi często przypomina się o niejednorodności scenicznej przestrzeni. Przed 
publicznością wyłania się przestrzeń (i czas) wydarzeń, na którą nakłada się konkret-
na przestrzeń teatru, odczuwana przez widza jako tu i teraz. Na tu i teraz składają się 
między innymi sceniczne deski, widownia o charakterze lożowym, widzowie zasia-
dający – w zależności od swego statusu majątkowego i społecznego – na galerii, na 

50	 Ibid., s. 355.



93

parterze lub w loży. Jako przykład równoległego tworzenia czasoprzestrzeni posłużyć 
może scena, w której sługa Parysa podsłuchuje nieświadomą jego obecności piękną 
Heleną. Z jednej strony mamy do czynienia z dychotomią widownia – scena, lecz 
jednocześnie zacierana jest granica między tymi światami. Chwilami zanika również 
linia oddzielająca „teraz” publiczności i aktorów biorących udział w przedstawieniu 
od „kiedyś” bohaterów inscenizowanych wydarzeń. Na romantyczną uwagę Heleny 
„Posłuchaj, jak uroczo śpiewa ten śliczny słowik” (akt I, scena 3), podsłuchujący ją 
Marcolfus, odpowiada „na stronie”, czyli innymi słowy, zwracając się do publicz-
ności, „Nie słyszę niczego, prócz ludzi łupiących orzechy na galerii”51. Kreowaniu 
przestrzeni towarzyszy autorefleksja – autor implikuje, a jednocześnie w ironiczny 
sposób komentuje zasady jakimi posługuje się teatr.

2.3.  Przedsięwzięcie przy Zielonej Uliczce:  
cud czy historyczna konieczność?

Anne E. Jensen nazywa fakt pojawienia się teatru przy Zielonej Uliczce na począt-
ku lat dwudziestych XVIII wieku „cudem”, nie omieszkując jednak wskazać trzy 
czynniki, które się do owego cudu przyczyniły. Po pierwsze, mieszkańcy stolicy po 
długich i wyczerpujących latach wojen ze Szwecją, w czasie których Kopenhaga nie-
jednokrotnie była bezpośrednio zagrożona atakiem wroga, cieszyli się z podpisania 
traktatu pokojowego w Nystad (1721). Doświadczenia lat wojny z jednej strony 
umocniły poczucie duńskiej tożsamości, a z drugiej strony sprawiły, że w czasie po-
koju zaczęto odczuwać silną potrzebę rozrywki. Po drugie, król Fryderyk IV, spro-
wadzając na dwór niemieckich śpiewaków operowych Johana Kaysera i zwalniając 
francuską trupę aktorską, pozbawił jej wieloletniego pryncypała, René M. de Mon-
taigu, źródła utrzymania. A wreszcie pewien profesor uniwersytetu w Kopenhadze, 
zasmakowawszy w tworzeniu satyrycznej literatury, nagle ujawnił niebywały talent 
dramatyczny52. 

Autorzy The Oxford Illustrated History of Theater (1995) widzą powstanie duń-
skiego teatru w kategoriach – wręcz heroicznego – przełamywania francuskiej domi-
nacji w kulturze Europy: 

Francuski był obowiązującym językiem na dworach, Francuzi uczyli innych sztuki 
tańca i sztuki gotowania. Leibniz, najwybitniejszy filozof niemiecki Oświecenia, pisał 
po francusku, a król Prus Fryderyk Wielki wsławił się powiedzeniem, że język nie-
miecki jest dobry, żeby nim przemawiać do konia. 
Z bezwzględnego hołdowania francuskim modom wyłamała się malutka Dania, 
gdzie podjęto próbę stworzenia pierwszego narodowego teatru w północno-wschod-

51	 L. Holberg, VTB, IV, s. 342.
52	 Por. A.E. Jensen, Teatret i Lille Grønnegade…, s. 9. 



94

niej Europie. Jak na ironię inicjatywa wyszła od Francuzów, aktora René Montaigu 
i lalkarza Etienne’a Capiona, którzy w 1722 za pozwoleniem króla otworzyli teatr 
Grønnegade w Kopenhadze z duńskim zespołem53.

Należy w tym miejscu zauważyć, że próby przełamania francuskiej dominacji 
w teatrze w pierwszej fazie oświecenia mogły odnosić wręcz przeciwny skutek 
i prowadzić do umocnienia wpływów Paryża, co widać na przykładzie Niemiec. 
Związany z Lipskiem Johann Christoph Gottsched (1700–1766), filolog i krytyk, 
podejmując próbę tworzenia zrębów niemieckiego dramatu narodowego, oparł się 
na francuskim dramacie klasycystycznym, a przy okazji wydał bezwzględną wojnę 
niemieckiej komedii plebejskiej i jej centralnej postaci, Hansowi Wurstowi. Teore-
tyczne ramy dla jego rozważań tworzyły poetyki francuskie (Boileau) lub antyczne, 
jednakowoż opracowane przez Francuzów. Wraz z krzepnięciem kultury mieszczań-
skiej w Niemczech wizje dramatu i teatru Gottscheda stały się przedmiotem ata-
ków – między innymi J.E. Schlegla, a jeszcze później G.E. Lessinga, wskazujących 
na dramat angielski, jako na możliwy wzorzec, mogący stanowić przeciwwagę dla 
tradycji francuskiej54.

Z kolei Benta Holma mniej interesują próby odrzucenia francuskiej domina-
cji. Powstanie duńskojęzycznego teatru rozpatruje on na dwóch płaszczyznach: 
w kontekście ogólnoeuropejskim oraz lokalnym. Przede wszystkim umieszcza duń-
ską scenę na tle powszechnych procesów w kulturze ówczesnej Europy oświeconej, 
zmierzających do przemiany teatru z instytucji moralnie podejrzanej, oscylującej 
między barokowym patosem a niewybrednością jarmarcznej rozrywki, w instytucję 
dbającą o legitymizację swej wartości użytkowej. Inicjatorzy idei teatru duńskoję-
zycznego, w tym Montaigu, byli w pełni świadomi nowej roli, jaką miała pełnić 
zakładana przez nich instytucja. Legitymizacja teatru wiązała się z zaakcentowaniem 
jego funkcji moralizatorskiej poprzez nawiązanie dialogu ze współczesnym mu spo-
łeczeństwem. Dialog ów przybierał formę piętnowania rozpowszechnionych wad 
i promowania właściwych postaw. Widziano też teatr publiczny jako instytucję 
wpływającą na rozwój rodzimego języka. Na poziomie lokalnym powstanie teatru 
wpisuje się w procesy tworzenia się świadomości narodowej i okrzepnięcia pojęcia 
narodu duńskiego po zakończeniu wojen północnych55.

Jednak pomimo legitymizacji swego bytu jako instytucji użyteczności publicznej, 
duński teatr liczyć się musiał z wrogością ze strony zachowawczych środowisk ko-
ścielnych. Brakowało mu też finansowego zabezpieczenia; by istnieć, musiał na sie-
bie zarabiać, publiczność niewielkiej Kopenhagi, nawet bardzo życzliwa w stosunku 
do aktorskich popisów trupy pana Montaigu, nie mogła zapewnić koniecznego za-
plecza finansowego dla takiego przedsięwzięcia. Bez hojnego mecenasa projekt taki 

53	 Historia teatru, red. J.R. Brown, tłum. H. Bałtyn-Karpińska, Warszawa 2007, s. 282.
54	 Zob. O. Dobijanka, Wstęp, [w:] G.E. Lessing, Dramaturgia hamburska, Wrocław 1956, s. 18–25.
55	 Por. B. Holm, Skal dette være Troja?…, s. 15–17. 



95

musiał upaść. Zanim jednak to nastąpiło, niewielki budynek przy Lille Grønnegade 
zdołał zapewnić sobie miejsce w historii kultury Skandynawii.

3.  Repertuar sceny przy Lille Grønnegade

W repertuarze teatru przy Lille Grønnegade dominują dwa nazwiska: Holberg i Mo-
lier56. Zakłada się, że podczas istnienia teatru przy Lille Grønnegade publiczność 
miała możliwość obejrzenia łącznie około 60 sztuk, w tym 17 komedii Moliera i 21 
Holberga. Kolejnym na liście jest Jean-François Regnard, autor sześciu tekstów wy-
stawionych przez aktorów pana Montaigu. Poza tym w repertuarze znaleźć można 
pojedyncze komedie między innymi Pierre’a Corneille’a i Thomasa Corneille’a, Je-
ana de Palaprat, Noëla Lebretona de Hauteroche, Nicolasa Desmarresa czy też Joh-
na Vanbrugha. Wsród tłumaczy współpracujcych z zespołem z Lille Grønnegade był 
Tøger Reenberg (1656–1742), poeta i autor duńskiej Ars Poetica (powstałej w roku 
1701, ogłoszonej drukiem w roku 1741, lecz znanej wcześniej dzięki licznym od-
pisom). Oprócz Reenberga jako tłumaczy wymienia się też Didericha Seckmana 
(1684–1743) oraz Jacoba Bircheroda (1693–1737)57. Jedynym rodzimym drama-
turgiem, któremu w tym okresie dane było zaistnieć na scenie obok Holberga, był 
Joachim Richard Paulli (1691–1759). Inscenizacja jego komedii zatytułowanej Den 
seende Blinde („Ślepota jasnowidza”) miała miejsce w 1723 roku.

Niewiele jest źródeł mówiących o reakcjach publiczności na spektakle wystawiane 
przy Lille Grønnegade. Najczęściej są to krótkie, wtrącone mimochodem, wzmianki 
o wizycie w teatrze. Dlatego na uwagę zasługują wspomnienia przybysza ze Szwecji, 
postaci niezwykle barwnej, żołnierza, konspiratora i miłośnika literatury, barona Gu-
stafa Wilhelma Coyeta (1678–1730)58. Jego przodkowie przywędrowali do Szwecji 
w II połowie XVI wieku, uciekając z Francji przed prześladowaniami religijnymi. 
Coyet początkowo przygotowywał się do kariery urzędnika królewskiego i przez 
krótki czas studiował na uniwersytecie w Lund. Trwała jednak Wielka Wojna Pół-
nocna, więc Coyet w roku 1699 wstąpił do wojska i zanim w Skandynawii zapano-
wał pokój, zdążył dosłużyć się stopnia generała. W roku 1722 baron Coyet pojawił 

56	 Zob. A.E. Jensen, Teateret i Lille Grønnegade…, s. 249–252. Jensen przywołuje 63 tytuły, ma jed-
nak wątpliwości co do pięciu z nich. Dobrym źródłem, pozwalającym na zapoznanie się z repertuarem 
teatru, są Den Danske komediens Oprindelse Eilerta Nystrøma oraz zredagowana przez niego pięcio-
tomowa antologia, zawierająca część tekstów wystawianych przy Lille Grønnegade – z pominięciem 
komedii Holberga: Skuespilletekster fra Komediehuset i Lille Grønnegade, I – V. 

57	 Zob. F.J. Billeskov Jansen, Danmarks Digtekunst, t. II, København 1969, s. 163.
58	 Fragmenty wspomnień opublikował C. Behrend, Grønnegadeteatret og Holberg: Bedømt af en sam-

tidig, „Edda” 1929, s. 106–112. Na wspomnienia Coyeta przy ustalaniu repertuaru teatru przy Lille 
Grønnegade, powołują się między innymi A.E. Jensen oraz F.J. Billeskov Jansen. 



96

Il. 5. Przedstawienie Jeana de France z 1726 roku. Teatr – jak głosi tekst na afiszu – wznowił właśnie 
działalność po przerwie spowodowanej kłopotami finansowymi: „Ze szczególnej łaski Jego Królewskiej 
Mości uprzywilejowani duńscy aktorzy ponownie otwierają swoje theatrum 23 października, wysta-
wiając bardzo przyjemną i zabawną sztukę pod tytułem Jean de France czyli Hans Frandsen, na którą 
składa się pięć pełnych aktów i której od trzech lat nie grano”. 

się w Kopenhadze i nowo otwarta scena wzbudziła jego ogromne zainteresowanie. 
Wyprawy do teatru nie pochłaniały go jednak całkowicie. Baron Coyet był bowiem 
tajnym emisariuszem szwedzkiego dworu, biorącym udział w spisku, którego ce-
lem było oderwanie od korony duńskiej Norwegii oraz Wysp Owczych, Islandii 
i Grenlandii. Planu nie udało się utrzymać w tajemnicy. Urząd pocztowy przechwy-
cił korespondencję spiskowców, a władze duńskie zareagowały bardzo ostro. Kon-
spirujący z Coyetem Paul Juel, były urzędnik królewski, pochodzący z Trondheim, 
został stracony 8 marca 1723 r. w niecały miesiąc po aresztowaniu. Coyetowi karę 
śmierci zamieniono na dożywocie. Pod koniec marca 1723 r. osadzono go w cytadeli 
Fredrikshavn w Kopenhadze, gdzie po siedmiu latach zmarł.

Przynajmniej w pierwszych latach warunki odbywania kary były znośne. Coy-
etowi pozwolono pisać i oddawać się studiom, nie brakował mu książek ani gazet. 
Najwyraźniej miał prawo przyjmowania wizyt, podczas których dowiadywał się 
o bieżących wydarzeniach kulturalnych. Wspomnienia z okresu poprzedzającego 
aresztowanie, refleksje wynikające z lektury oraz zasłyszane nowiny wykorzystywał 
w zapiskach, zawierających najobszerniejszy z dotychczas znanych materiał doty-



97

czący życia teatralnego Kopenhagi lat dwudziestych XVIII wieku. Coyet jawi się 
w nich jako wielbiciel Holberga, człowiek wyczulony na językowe walory tekstów, 
doceniający przy tym ich użyteczność społeczną:

Comediæ Danica. W roku 1722 zaczęto w Kopenhadze grywać duńskie komedie, 
tłumaczone częściowo z francuskiego, w szczególności komedie Moliera, a częściowo 
też z innych [języków], lecz przede wszystkim nowe, stworzone przez pana profeso-
ra Holberga. Dopóki pozostawałem na wolności, rzadko zaniedbywałem okazję, by 
udać się na owe duńskie komedie, które sprawiały mi dużą przyjemność, nie tylko 
ze względu na dobrych aktorów, lecz i dlatego, że znalazłem duński język niezwykle 
dowcipnym i adekwatnym („særdeles egnet og klygtig”) dans le comique. Po areszto-
waniu przeczytałem sporą część owych sztuk i muszę przyznać, że podczas, gdy więk-
szość komedii traci nieco na sile, gdy się je czyta, to te zachowały, o ile nie zwiększyły, 
swą moc59.

Coyet, pisząc o repertuarze teatru przy Lille Grønnegade, zaznacza, że sztuki tam 
wystawiane, również te autorstwa Ludviga Holberga, pisane na bieżąco na potrze-
by duńskiej sceny, są rezultatem swoistego transferu. Jest wyraźnie świadomy ist-
nienia dialogu interkulturowego, w którym uczestniczyli zarówno scena przy Lille 
Grønnegade, jak i główny twórca tekstów do tamtejszych spektakli, Ludvig Holberg:

Muszę niejako en passant przy wszystkich tych nowych komediach, jak również przy 
tłumaczeniach, zaznaczyć, iż dostosowano je do ducha narodu, a zwłaszcza przywar 
Kopenhagi, tak iż par consequent nie wiązano się zbyt mocno z oryginałem, co jest 
godne pochwały60.

Opinie Coyeta nie odbiegały od poglądów na temat adaptowania sztuk na potrzeby 
teatru narodowego, panujących wówczas w Europie. Adam Kazimierz Czartoryski 
w przedmowie do Panny na wydaniu (1771) zalecał tłumaczom komedii „żeby plan-
tę zatrzymawszy, może i intrygę, wyprowadzali jak jedną, tak i drugą przez osoby 
zachowujące krajowe obyczaje”. Ponadto stwierdzał, iż, „scena komedii położona 
ma być w miejscach i wieku, w którym się wyprawuje […], osoby wszelkie mieć 
mają podobieństwo z tym narodem, dla którego się pisze”61. Również w Rosji tłuma-
cze podkreślali dydaktyczny wymiar takich unarodowionych, czyli przestosowanych 
sztuk. Bez cudzoziemskich nazw, imion i realiów łatwiej, ich zdaniem, budowało 
się teatralną iluzję, co ułatwiało wykorzystywanie zasymilowanego tekstu do celów 

59	 C. Behrend, op. cit., s. 107.
60	 Ibid., s. 109.
61	 Cytat za: J. Ziętarska, Sztuka przekładu w poglądach literackich polskiego oświecenia, Wrocław 

1969, s. 131–132. Również Holberg podnosił w swoich pismach kwestię relacji między oryginałem 
a tłumaczeniem. Co prawda nie teoretyzował na temat przestosowań teatralnych, ale wskazywał na 
konieczność poszukiwania przez tłumacza ekwiwalencji i podkreślał, że także tłumacz powinien być 
obdarzony talentem pisarskim (List 447 zob. L. Holberg, Epistler, t. V, København, s. 11).



98

wychowawczych. Podobnie miała się rzecz w krajach na południu Europy, o dobrze 
umocowanej tradycji scenicznej. I tam przeróbkę uważano za pożądany zabieg przy 
przenoszeniu obcej sztuki na rodzimy grunt. Przestosowane komedie były w reper-
tuarach wszystkich europejskich teatrów. Jadwiga Ziętarska jest zdania – omawiając 
rolę adaptacji komedii w repertuarze polskiej sceny doby oświecenia – że odrębności 
polskiego przekładu unarodowionego można ewentualnie doszukiwać się „nie w sa-
mej metodzie literackiej, lecz w wyjątkowym znaczeniu, jakie tego rodzaju adaptacje 
zyskały w kraju pozbawionym nowożytnego komediopisarstwa”. Analizując sytuację 
w Rosji, pokazuje jednak, że u naszego wschodniego sąsiada, dokonującego w poło-
wie XVIII wieku „intensywnej likwidacji zaległości kulturalnych”, rola przestosowań 
była porównywalna do ich funkcji w Polsce62. Repertuar rosyjski miał strukturę przy-
pominającą tę w Kopenhadze, która podobnie jak Petersburg, musiała likwidować 
„zaległości kulturalne”. Tyle że u Duńczyków ów proces zaczął się znacznie wcześniej. 

Podstawę repertuaru kopenhaskiego teatru tworzyły komedie. Sporadycznie się-
gano również po tragedie, prawdopodobnie by zapewnić sobie jak największe grono 
odbiorców. Szukając sposobu na zapełnienie kasy teatralnej Montaigu pragnął przycią-
gnąć również ową nieliczną, ale znaczącą dla renomy jego teatru publiczność o wysubli-
mowanym smaku, zaznajomioną z klasycznym repertuarem tragicznym, choćby z racji 
swych podróży do centrów kulturowych Europy. Ściągnięcie na widownię znamienit-
szej publiczności mogło przynieść efekt reklamowy dla borykającej się z problemami 
finansowymi instytucji. Pan de Montaigu wystawił zatem w 1726 roku trzy sztuki Ra-
cine’a, sięgając po tragedie wystawiane w Paryżu w sezonie 1725–172663. Wydaje się 
jednak, że tłumacze duńscy nie potrafili sprostać wyzwaniu, jakie stawiała przed nimi 
klasyczna tragedia francuska. Język komedii Holberga, dźwięczny i potoczysty, ustalał 
standardy komicznego języka scenicznego przydatne dla tłumaczy przystosowujących 
teksty dla duńskiej sceny. Holberg tragedii pisać nie próbował. „[K]u temu inklinacji 
nie mam: Jako że czuję odrazę do wszystkiego co egzaltowane” (List 447)64.

Dla tragedii brakowało odpowiednich klisz językowych, chroniących tłumaczy 
od tworzenia niezamierzenie karykaturalnego, barokowego patosu. Aktorzy pana 
de Montaigu przy okazji przedstawień tragedii sięgali po rozwiązania nie do końca 
zgodne z ideą sceny narodowej. O ile Fedrę, którą tłumacz zatytułował Phedra og 
Hippolitus (Fedra i Hipolitus), grano w języku duńskim, to już Mitrydatesa grano 
zarówno po duńsku, jak i po francusku. To samo dotyczyło Andromachy. 

Pisane na użytek sceny teksty pisarzy duńskich, Holberga i Paulli’ego, oraz ada-
ptacje dramaturgii obcej, głównie tłumaczenia Moliera, zdradzają nam zasady po-
lityki prowadzonej przez teatr przy Lille Grønnegade: teatr specjalizował się w kla-
sycznym repertuarze komediowym, przystosowanym do gustów szerokiej miesz-

62	 J. Ziętarska, op. cit., s. 139–140. 
63	 A.E. Jensen, Studier over europæisk drama…, s. 55.
64	 L. Holberg, Epistler, t. V, København 1951, s. 18.



99

czańskiej publiczności. Wiersz w Molierowskich komediach zastępowano prozą, 
minimalizowano muzyczne i baletowe inkrustacje (co najprawdopodobniej mogło 
być spowodowane technicznymi ograniczeniami teatru). Tłumacze nie stronili od 
dosadniejszego języka. Klasyczne wzory były udomowiane ludowym, przaśnym hu-
morem. Kilkadziesiąt lat później na podobnych zasadach konstruowano repertuar 
dla osiemnastowiecznych scen narodowych w innych krajach północno-wschodniej 
Europy. O polskich praktykach repertuarowych pisze Dobrochna Ratajczakowa: 

[…] przestosowanie miało od początku znamiona działalności praktycznej, przydat-
nej nade wszystko do wprowadzenia na scenę narodową tekstów średniej lub niższej 
klasy, najczęściej zgoła nieważnych dla rozwoju literatury, natomiast istotnych dla 
kształtu i charakteru repertuaru, liczących się też – z różnych względów, niekoniecz-
nie artystycznych – dla ówczesnego widza65.

W tym miejscu dodać wypada oczywisty komentarz: teksty, które wychodziły spod 
pióra Holberga, powstałe z obcej inspiracji lub swobodnie adaptujące zapożyczone 
schematy, w większości przypadków nie tylko doraźnie służyły kopenhaskiej scenie 
pierwszej połowy XVIII wieku, ale wyszły obronną ręką z weryfikacji kolejnych epok. 

Niewyedukowana teatralnie publiczność oraz brak tradycji rodzimego „języka 
tragicznego” tłumaczy do pewnego stopnia śladową obecność tragedii obcych auto-
rów na deskach sceny przy Lille Grønnegade. To że nikt nie kwapił się do podjęcia 
próby napisania rodzimej tragedii na samym początku funkcjonowania duńskoję-
zycznej sceny, można próbować tłumaczyć naturą gatunku. Autorzy tragedii sięgali 
co prawda po wzorce antyczne, jednak, zdaniem Dobrochny Ratajczakowej, ko-
mediopisarze mogli znacznie swobodniej czerpać z dzieł poprzedników. Dodaje, iż 
nazwiska Plauta, Terencjusza, Moliera

stanowiły usprawiedliwienie dla współczesnych, a zarazem wprowadzały ich w meto-
dę tworzenia, cokolwiek tylko zmodyfikowaną. […] Z niewielką przesadą rzec moż-
na, iż w XVIII stuleciu, w całej Europie, w obrębie teatralnego repertuaru wszyscy 
autorzy nawzajem przestosowali swoje dzieła. Nierzadko powstawały piętrowe zbitki 
przeróbek, gdy przystosowywano dzieła wcześniej zaadaptowane w ramach innego 
zasobu narodowych komedii. I właściwie trzeba powiedzieć, że przeróbka, kontami-
nacja, adaptacja, parafraza, imitacja stanowiły istotne czynniki żywotności komedii, 
stąd przenoszone do gatunków innych, spoza kanonu poetyki66.

Innymi słowy, w sytuacji, gdy tradycja narodowego dramatu w zasadzie nie istniała, 
a instytucja teatralna raczkowała – a tak sprawy miały się w królestwie Danii i Norwegii 
na początku XVIII wieku – naturalnym okazało się sięgnięcie po żywą tkankę komedii. 

65	 D. Ratajczakowa, O dramatach przepolszczczonych, [w:] eadem, W krysztale i w płomieniu. Studia 
i szkice o dramacie i teatrze, Wrocław 2006, s. 369.

66	 Ibid., s. 368.



100

4.  Pogrzeb duńskiej komedii

Od pierwszego dnia istnienia teatru ciążyło na nim widmo bankructwa. Utytuło-
wani widzowie, których obecność na przedstawieniach mogła przyciągać szerszą wi-
downię (w tym darząca sympatią Duńską Scenę przyrodnia siostra królowej), opu-
ścili Kopenhagę na czas przebudowy zamku królewskiego Christiansborg, mającej 
miejsce w latach 1724–172767. Nawet gdy bilety były wyprzedane do ostatniego, 
co oznaczało przychód rzędu dwustu talarów, teatr nie mógł uwolnić się od proble-
mów finansowych. Najbardziej uciążliwa była spłata długów poczynionych na rzecz 
budowy teatru. Nawet gdy z okazji premiery Jedenastego czerwca, komedii budzącej 
żywe skojarzenia i dającej możliwość identyfikowania się publiczności ze sceniczną 
intrygą68 – do teatru ściągnęło „całe miasto” (jeśli ufać relacji Holberga), zespół był 
na pograniczu bankructwa. 

Capion dla ratowania budżetu postanowił w 1724 roku zawrzeć kontrakt z gru-
pą linoskoczków, której chciał udostępnić budynek przy Lille Grønnegade w dni, 
w które nie grano komedii. Montaigu poczuł się urażony próbą mieszania ulicznego 
kuglarstwa ze sztuką teatralną, mającą za zadanie między innymi uszlachetnianie 
duńskiego języka i kształtowanie postaw obywatelskich. Poirytowanemu Montaigu 
udało się przekonać władze do wprowadzenia zakazu występowania linoskoczków 
w budynku teatralnym, a jego drogi z Capionem się rozeszły. Prawo użytkowania 
budynku przeszło na René de Montaigu, natomiast sama posesja po krótkim czasie 
wpadła w ręce wierzycieli Capiona69.

Na początku 1725 roku wybuchła w Danii afera korupcyjna, na skutek której 
jeden z najważniejszych przyjaciół Duńskiej Sceny, Fredrik Rostgaard, został w nie-
sławie pozbawiony zaszczytów i skazany na wygnanie z Kopenhagi. Przyjmowanie 
„korzyści majątkowych” przez ówczesnych wyższych urzędników należało do kul-
tury politycznej Danii. Próbując temu zaradzić, Fryderyk IV wydał w 1700 roku 
ustawę zakazującą przyjmowania darów, która niewiele pomagała w walce z demo-
ralizacją władzy. Posłużono się nią jednak w momencie, gdy zaczęły krążyć pogłoski 
na temat udziału królowej Anny Zofii w kupczeniu urzędami. Powołano komisję 
śledczą, która upatrzyła sobie kilka kozłów ofiarnych, niekoniecznie najbardziej win-
nych – w tym powinowatego królowej, Rostgaarda70.

67	 Salmonsens konversationsleksikon, red. C. Blangstrup, t. V, København 1915–1930, s. 865 
[12.05.2011].

68	 Jest to tak zwana „komedia okolicznościowa”. 11 czerwiec kojarzył się w ówczesnej Danii z termi-
nem płatności weksli. 

69	 Dansk teaterhistorie, s. 94–95; C. Bruun, op. cit., t. II, s. 579.
70	 C. Bruun, op. cit., t. II, s. 541–542. Cały proces był w sposób oczywisty sfingowany, świadczy 

o tym między innymi fakt, że następca Fryderyka IV, Chrystian VII, kazał w 1731 roku spalić proto-
koły komisji.



101

Pokazowe wyroki nie zmieniły skorumpowanego systemu, ale aktorzy przy Lille 
Grønnegade stracili możnego protektora. W lutym 1725 roku wierzyciele dopro-
wadzili do nałożenia aresztu na kasę teatru i zespół Montaigu zmuszony był na rok 
zawiesić organizowanie przedstawień. Trupa wznowiła działalność w zapusty roku 
1726, oddając nowemu właścicielowi budynku 10 talarów za wieczór. Po letniej 
przerwie teatr pokazał między innymi Zabieganego autorstwa Holberga, lecz pu-
bliczność coraz częściej zawodziła. Rozbudowany tekst afiszu anonsującego Hol-
bergowską komedię pod tytułem Petronela jaśnie panienką przeprasza publiczność 
za odwołanie poprzedniego spektaklu. Wyraża się przy tym nadzieję, że wybaczy 
się aktorom, których „koszty á la ordinaire każdego wieczora wynoszą 30 talarów, 
a tamtego wieczora nie wpłynęło więcej niż 8 talarów”71.

Pożegnalny spektakl teatralny na scenie teatru przy Grønnegade wystawiono 25 
lutego 1727 roku, w ostatni wtorek karnawału, zwany w tradycji duńsko-norweskiej 
białym wtorkiem. Na tę okazję Holberg napisał swego rodzaju postludium (dun. efter-
stykke) pod wiele mówiącym tytułem Den danske Comoedies Liigbegængelse („Pogrzeb 
duńskiej komedii”). Nie wiadomo jaka sztuka była główną komedią spektaklu koń-
czącego działalność pierwszej duńskiej sceny. Pomysłu do napisania wspomniane-
go postludium dostarczyły Holbergowi najwyraźniej dwie sztuki francuskie: Alaina 
René Lesage’a Les Funérailles de la foire, („Pogrzeb jarmarcznego teatru”) z roku 
1718 oraz pochodząca z repertuaru Théâtre Italien jednoaktowa farsa Le Tombeau 
de Maître André 72.

Pogrzeb duńskiej komedii z mową pożegnalną Talii, przedstawiony na ostateczne 
zakończenie przez aktorów duńskich 25 lutego 1727 roku73, jest scenicznym epilo-
giem historii pierwszego publicznego, samofinansującego się teatru w tej części Eu-
ropy. Pierwowzorami postaci są członkowie trupy. Na scenie pojawiają się: Henryk 
(Henrich) – „obdarzony przywilejem aktor” („privilegeret Acteur”), Schumacher, 
mademoiselle Hiort, Montaigu oraz Hammer „jako organizator”74. Sztukę rozpo-

71	 Zob. Afisz w: L. Holberg, Værker i tolv bind, t. VI, s. 475, plansza nr 136.
72	 Po raz pierwszy wystawiono ją w Paryżu w 1695 roku, w późniejszym okresie przeniesiono na sce-

nę przy Kongens Nytorv jako Anders Kromands Ligbegængelse (1749, „Pogrzeb karczmarza Andersa”). 
W Kopenhadze owa rubaszna farsa zeszła z afisza po dwóch przedstawieniach. Francuski oryginał był 
ironicznym komentarzem do pełnego przepychu pogrzebu urządzonego znanemu paryskiemu oberży-
ście. Duńska publiczność – nieznającą pozascenicznych odniesień – z niechęcią zareagowała na naigry-
wanie się z pogrzebowych ceremonii jako takich: po śmierci karczmarza Mezzetin i Scaramoche kłócą 
się o prawo do opróżnienia pozostawionego przez zmarłego kielicha, opłakująca zmarłego Colombina 
deklaruje chęć poślubienia Arlekina, w trakcie pompatycznego pogrzebu Anders zmartwychwstaje, 
a całość wieńczy suto zakrapiana biesiada, por. T. Krogh, Harlekinaden paa den dansker Skueplads, 
København – Oslo 1931, s. 61–62.

73	 Zob. Afisz w: L. Holberg, VTB, t. VI, s. 475, plansza nr 146.
74	 Hammer „jako organizator” – w oryginale użyte jest określenie bedemand, czyli osoba wynajęta, 

do której zadań należało zapraszanie gości na wesela, pogrzeby i tym podobne uroczystości (od duń. 
bede – zapraszać) oraz załatwianie formalności związanych z takimi okazjami. Imię Henryk dla bywal-



102

Il. 6. Strona tytułowa Le Tombeau de Maître André. Le Théâtre Italien 

czyna monolog Henryka, w którym ten przedstawia niezapłacone rachunki z go-
spody. Nieuregulowane rachunki Henryka związane są symptomatycznie z okresem 
zapustów – pierwszy niezapłacony obiad jest z wtorku 18 lutego, a ostatnia pozycja 
pochodzi z dnia 24, czyli z zapustnego poniedziałku. W scenie drugiej do Henryka 
dołącza Schumacher75:

Schumacher: Henryku, co zagramy w następnym tygodniu?
Henryk: Bankructwo
Schumacher: Tej komedii nie znam.

ców teatru pana de Montaigu niosło ze sobą dwojaką konotację. Było to imię służącego z Holbergow-
skich sztuk, oraz imię jednego z najbardziej zasłużonych aktorów trupy przy Lille Grønnegade, Hen-
richa Wegnera. Nie wiadomo, kto wcielił się w rolę Henryka na premierze Pogrzebu duńskiej komedii. 
Najbardziej oczywisty kandydat – H. Wegner – nie występuje na listach aktorów po 1725 roku, zob. 
L. Holberg, VTB, t. VI, s. 462.

75	 Johannes Schumacher był członkiem trupy w latach 1726–1728.



103

Henryk: To właściwie nie jest w pełni komedia, gdyż nieco tragiczne ma zakończenie.
Schumacher: Dostanę tam jakąś rolę?
Henryk: Główną. […]

W scenie 3 obok obu aktorów pojawia się mademoiselle Hiort76. Przynosi wiado-
mość o śmierci Komedii, której ostatnią wolą było, by zawartość teatralnej kasy po-
dzielono równo między wszystkich aktorów i aktorki. Henrykowi, odtwórcy wielu 
ważnych ról, taka równość nie w smak i wszczyna bójkę z Schumacherem. Mademo-
iselle Hiort wyjaśnia jednak uspokajająco, iż w kasie znaleziono jedynie skrzyneczkę 
z wekslami, i że to długami aktorzy mają się podzielić. Henryk przypomniał sobie 
nagle, że grywał głównie służących. Nie może zatem płacić tyle, co panowie. 

W scenie 4 pojawia się kolejna postać, Hammer77, która zaprasza obecnych na 
uroczystości pogrzebowe, mające się zacząć dokładnie o godzinie 17.00 i zakończyć 
o 19.00, czyli w czasie zarezerwowanym dla teatralnych przedstawień. Zdezoriento-
wani przyjaciele Komedii decydują się udać na uroczystość, konstatując przy tym, że 
ich widoki na przyszłość są co najmniej niejasne. Mademoiselle Hiort wątpi nawet, 
czy dostanie gdzieś posadę służącej:

Mademoiselle Hiort: Któż mnie przyjmie na służbę? Skłóciliśmy się z wszystkimi, 
z oficerami, doktorami, adwokatami, konwisarzami, markizami, baronami, balwie-
rzami.
Henryk: Klnę się, że to prawda. Nie śmiem pójść się ogolić od czasu, gdy graliśmy 
komedię o Mistrzu Gercie78.

Scenę 5, kończącą ową kilkustronicową sztukę, w dużym stopniu wypełniają dida-
skalia:

Montaigu przebrany za restauratora. Hammer jako Żyd. Montaigu mówi po francusku 
z gaskońskim akcentem, a Hammer po górnoniemiecku. Ich rozmowa dotyczy tego, że po 
śmierci Komedii trudno im będzie odzyskać swoje pieniądze, które pożyczali aktorom. Na 
zmianę wymieniają, kto ile jest im winien, a każdy w swoim języku; w tym momencie na 
scenę wchodzą ludzie ze zwłokami, więc obaj dołączają do konduktu. 
Procesja postępowała w taki sposób: przodem szły wszystkie dzieci monsieur Montaigu 
oraz dzieci madame Coffre, następnie aktorzy według wysługi lat i inni, których udało 
się zebrać, potem osoba, ubrana na czarno, uderzająca w bęben, potem dwóch z buławą 
okrytych długimi welonami; potem zwłoki, odgrywane przez aktora, które wwieziono 
na katafalku, a następnie wpuszczono w dziurę w scenie, po uprzednim trzykrotnym 
okrążeniu sceny przez orszak. Za zwłokami toczył się jeszcze jeden katafalk, pusty, za nim 

76	 Sophie Hiort przystała do zespołu w 1723 lub 1724 roku. 
77	 Rasmus Hammer było kopistą i suflerem zespołu od początku jego istnienia. 
78	 Mester Gert Westphaler eller Den meget talende Barbeer („Mistrz Gert Westphaler albo gadatliwy 

balwierz”) z I tomu Duńskiej sceny (1723).



104

aktorki, w których obecności Henryk rzucił się w rozpaczy do grobu, jako że nie chciał żyć 
dłużej niż Komedia, procesję zaś zamykała Talia79.

Nie mamy pewności, czy tekst ów powstawał jako projekt przedstawienia, czy też na-
pisany został jako relacja z zaistniałego wydarzenia teatralnego. W połowie sekwencji 
– wskutek zmiany czasu – zmienia się optyka: z tekstu typowo „odautorskiego”, 
będącego wskazówką dla potencjalnego inscenizatora, gdzie wyrażenie „Montaigu 
przebrany za restauratora” można przetransformować jako „Montaigu ma się prze-
brać za restauratora”, didaskalia zmieniają się w relację naocznego świadka, dającą 
się odczytywać dwutorowo. Na poziomie prymarnym czytelnik zapoznaje się z do-
kumentacją dotyczącą pewnego konkretnego przedstawienia, w którym brały udział 
osoby związane wówczas z trupą René de Montaigu. Na poziomie wtórnym jest to 
relacja z alegorycznego pogrzebu komedii. 

Po pogrzebie na opuszczonej scenie zostaje Talia i, przemawiając wierszem, że-
gna się z publicznością. Z gorzką ironią nawiązuje do pełnego optymizmu Prologu 
autorstwa Fredrika Rostgaarda, wygłoszonego pamiętnego wrześniowego wieczoru 
roku 1722, gdy teatr przy Lille Grønnegade wystawił pierwszy spektakl w języku 
duńskim. Pogrzeb duńskiej komedii był ostatnią sztuką, jaką aktorom tego teatru do-
starczył Holberg. Teatr zawiesił działalność w roku 1727. Desperackie próby utrzy-
mania sceny podejmowane przez Montaigu i części wiernych mu aktorów zostały 
definitywnie przerwane jesienią roku 1728. Nie do końca mają rację autorzy The 
Oxford Illustrated History of Theater, stawiając swą kategoryczną, jednoelementową 
diagnozę, co do przyczyn zamknięcia teatru przy Lille Grønnegade (scenę „nęka-
ły problemy, wiążące się oczywiście z dominacją kultury francuskiej”80). Upadek 
pierwszej duńskiej sceny publicznej wiązał się z kilkoma czynnikami zarówno o na-
turze finansowej, jak i ideologicznej. 

W 1728 roku w Kopenhadze wybuchł pożar, który we wspomnieniach Holberga 
określany jest mianem „jednego z najbardziej znanych i przełomowych nieszczęść 
w historii”81. Pożar dotknął wiele dzielnic i unicestwił wiele witalnych dla miasta 
i państwa instytucji. Budynek przy Lille Grønnegade co prawda nie spłonął, teatru 
jednak nic już nie mogło uratować. Z dymem poszły liczne kościoły, szpitale, więk-
szość budynków uniwersyteckich. Setki ludzi zostało bez dachu nad głową. Nie uda-
ło się od razu wygasić wszystkich zarzewi ognia i przez kolejne trzy tygodnie płomie-
niom ulegały coraz to nowe obszary Kopenhagi. Rodziło to, jak wspomina Holberg, 
podejrzenia, dawało pożywkę apokaliptycznym przepowiedniom krążącym wśród 
przerażonych, czuwających nocami mieszkańców. Tworzyło podatny grunt dla na-

79	 Wspomniana w tekście Marie Hélène le Coffre, z domu la Croix (?–1728) była krewną pani 
de Montaigu i wdową po Benoît le Coffre, malarzu nadwornym Fryderyka IV. Jej specjalnością były 
role Magdaleny (Magdelone).

80	 Historia teatru, red. J.R. Brown, tłum. H. Bałtyn-Karpińska, Warszawa 2007, s. 283.
81	 L. Holberg, VTB, t. XII, s. 181.



105

wołującego do pokuty i moralnej odnowy pietyzmu. Holberg, urodzony w Bergen, 
którego zabudowa sprzyjała powstawaniu częstych pożarów, traktował całe wydarze-
nie z większym dystansem. 

Również dwór królewski dotknęło nieszczęście. Zmarło ostanie z żyjących do 
tej pory dzieci Fryderyka IV i Anny Zofii. Król odczytał śmierć chłopca jako kolej-
ny znak Bożego gniewu. Jego małżeństwo z Anną Zofią Reventlow nosiło bowiem 
piętno moralnej dwuznaczności. Przez pewien czas, jeszcze za życia swej prawowitej 
małżonki, królowej Luizy Meklemburskiej, monarcha był związany z Anną Zofią 
małżeństwem morganatycznym, co w praktyce czyniło zeń bigamistę. Po śmierci 
Luizy w 1721 roku poślubił Anną Zofię jako swą pełnoprawną małżonkę, jednak 
cień na ich związku pozostał. 

Pożar stolicy, śmierć dziecka, podupadające zdrowie sprawiły, że monarcha przez 
ostatnie lata przed śmiercią wiódł żywot spartański i zaczął się skłaniać ku pietyzmo-
wi. Pod koniec życia wprowadził zarządzenie o przestrzeganiu dni świętych, które 
zakazywało balów i wszelkich rozrywek teatralnych zarówno w święta, jak i w po-
przedzające je wieczory82.

Chrystian VI, wstępując na tron, uchylił zarządzenie, jednak na krótko. Postawa 
niechętna teatrowi odbieranemu jako źródło zepsucia, która przedtem charaktery-
zowała tylko pewne kręgi kościelne, umocniła się na królewskim dworze, znajdując 
orędowników w szczerze oddanej pietyzmowi młodej parze królewskiej. Zaintere-
sowanie pietyzmem zaszczepił parze królewskiej Nikolaus Ludwig von Zinzendorf, 
założyciel wspólnoty braci morawskich, spokrewniony z młodą królową Zofią Mag-
daleną von Brandenburg-Kulmbach (1700–1770).

Holberg był zdeklarowanym przeciwnikiem duńskiego, ponurego, zinstytucjo-
nalizowanego pietyzmu. Nieraz postać pietysty służy mu za ucieleśnienie obłudy. 
W Liście 393, pisząc o fałszywych moralistach zwalczających zachowania, do któ-
rych po prostu nie mają naturalnych skłonności, ironizuje: „fanatyk, grzmiący często 
przeciw grze, tańcom i innym rozrywkom, nie będących jego głównymi namiętno-
ściami, rzadko zwraca się w kazaniach przeciwko nadmiarowi jedzenia, przeciw-
ko mocnym trunkom i tym podobnym, ku czemu on sam w najwyższym stopniu 
zdradza inklinacje”83. Wspomniany już Filozof z urojenia (1751), komedia należąca 
do ostatniego etapu twórczości autora, osnuta jest wokół intrygi, mającej na celu 
uleczenie kogoś, komu się wydaje, że jest z natury filozofem. Ów niby-filozof, pie-
lęgnujący zewnętrzne atrybuty myśliciela (charakterystyczny strój, ostentacyjne roz-
targnienie, brak zainteresowania zaszczytami i sprawami finansowymi), traktuje jako 
grzech wszelką zabawę, muzykę, taniec, przedstawienia teatralne. Autor tworzy tym 

82	 Zob. H. Grüner-Nielsen, Julestuer og julestuelege i Danmark paa Holbergs Tid, „Sprog og kultur” 
1933, t. II, s. 3. 

83	 L. Holberg, Epistler, t. IV, København 1949, s. 254. 



106

sposobem nie tylko parodię nieautentycznego mędrca, ale również rodzimego, dba-
jącego o zewnętrzne gesty, pietysty. 

Ma się wrażenie, że pisząc o Holbergu i jego roli w historii skandynawskiego 
teatru, niewiele dobrego można przypisać pietyzmowi. Badacze epoki nie są jednak 
zgodni w swych ocenach owego ruchu religijnego. „Nie podzielam opinii tych au-
torów, którzy – jak Tadeusz Namowicz – widzą w nim ruch «obiektywnie zbieżny 
z naczelnymi tendencjami epoki Oświecenia»”, pisze Zbigniew Drozdowicz w Filo-
zofii Oświecenia. Jego zdaniem pietyzm jako „formacja ideowa rozwijał się […] albo 
obok Oświecenia, albo też w wyraźnej opozycji do niego”84. 

Zwolennikiem odrzucanej przez Drozdowicza postawy jest Thomas Bredsdorff, 
podejmujący próbę zredefiniowania obrazu oświecenia w skandynawskiej literatu-
rze. Jego rozważania są poniekąd odpowiedzią na apel Jeana Storobinskiego, który 
w początkowym rozdziale Wynalezienia wolności, noszącym znamienny tytuł „Dzia-
łać i czuć”, zachęcał: „Przywróćmy temu stuleciu całą jego złożoność”85. Właśnie 
oświeceniowe „czucie” próbuje Bredsdorff uchwycić, analizując osiemnastowieczną 
kulturę Skandynawii. Pod pojęciem oświecenia autor Den brogede oplysning rozu-
mie szczególny rodzaj dysydenckości wypływającej z wiary w zdolność człowieka do 
zmiany swej sytuacji. Oświecenie, zdaniem duńskiego badacza, to nie tylko Kantow-
skie „miej odwagę myśleć”, któremu towarzyszy inne znamienne dla epoki hasło, 
a mianowicie „miej odwagę działać”. Istotny jest również trzeci nakaz kierowany do 
obywatela osiemnastowiecznej Europy: „miej odwagę czuć”. To ostatnie wezwanie 
dostrzega Bredsdorff między innymi właśnie w ruchu pietystycznym, traktując go 
jako źródło swoistego „uczuciowego oświecenia” w ojczyźnie Holberga. Widzi pie-
tyzm jako zjawisko wielowymiarowe, akcentujące konieczność osobistego przeżycia 
w relacjach człowieka ze Stwórcą i przeciwstawiające się skostniałym strukturom 
protestanckiego kościoła. Zdaniem Bredsdorffa pietyzm pod wieloma aspektami 
wpisywał się w postawy oświeceniowe – był wrogi hierarchiom społecznym i przywi-
lejom wynikającym z racji urodzenia, promował powszechność edukacji, brał odpo-
wiedzialność za ubogich. Przy całej swej wrogości w stosunku do „płochych zabaw” 
– co w warunkach duńskiej instytucjonalizacji pietyzmu oznaczało stosunkowo re-
strykcyjne prawo regulujące ówczesną kulturę i rozrywkę – niósł ze sobą dowarto-
ściowanie subiektywnego uczucia, intuicji, przeżywania, osobistego doświadczenia, 
indywidualnego wysiłku człowieka pragnącego zmienić swoje życie. 

84	 Z. Drozdowicz, op. cit., s. 176. 
85	 J. Starobinski, op. cit., s. 8.



107

5.  Nowa duńska scena

W 1731 roku Holberg zebrawszy komedie, które napisał w okresie współpracy ze 
sceną przy Lille Grønnegade, wydał je w pięciotomowej Duńskiej scenie (Den danske 
Skueplads I –V), Wydanie wznowiono w 1742 roku. Pięć tomów Duńskiej sceny było 
w zasadzie jedynymi istotnymi zbiorami tekstów teatralnych, które ukazały się dru-
kiem za panowania Chrystiana VI. Podczas jego szesnastoletnich rządów nie wyda-
no w Danii formalnego zakazu wystawiania sztuk teatralnych, jednak w 1735 roku 
ponownie wprowadzono zarządzenie o przestrzeganiu świąt. Rok później w związku 
z wprowadzeniem ustawy o obowiązkowych naukach konfirmacyjnych Erik Pon-
toppidan opublikował uproszczony katechizm luterański – Sandhet til Gudfrykti-
ghet, mający formę pytań i odpowiedzi. Wśród czynności łamiących nakaz uszano-
wania dnia świętego wymieniał niepotrzebną w danym momencie pracę fizyczną 
oraz uciechy, takie jak: taniec, hazard, wizyty w karczmie i teatrze. Czynności te, bę-
dące grzechem same w sobie, były w dni święte grzechem podwójnym. Zarządzenie 
z 1738 roku zamykało granice królestwa przed obcymi „komediantami, linoskocz-
kami, kuglarzami”86. W takim klimacie nikt nie ośmielił się podjąć prób reaktywacji 
sceny teatralnej. Właściciel budynku przy Lille Grønnegade pozbył się nieopłacalnej 
ruchomości. Budynek wyburzono, stawiając na jego miejscu trzy domy mieszkalne. 

W błędzie są jednak autorzy The Oxford Illustrated, History of Theatre, którzy 
podsumowali duńskie życie teatralne po roku 1727 następującym stwierdzeniem: 
„Ponawiane później w tym stuleciu próby odrodzenia teatru narodowego ograni-
czały się do oper komicznych i operetek”87. Klimat kulturalny w monarchii Danii 
i Norwegii zmienił się bowiem całkowicie wraz z wstąpieniem na tron Fryderyka V 
w sierpniu roku 1746. Pietyści stracili wpływy na dworze, a „Thalia ocknęła się 
z przymusowego snu”88. Zamiłowanie nowego monarchy do zabaw i rozrywki było 
powszechnie znane. Wkrótce mieszkańcy Kopenhagi mogli cieszyć się włoską ope-
rą i przedstawieniami teatralnymi, a Ludvig Holberg jeszcze raz spróbował sił jako 
komediopisarz. Dla pierwszej duńskojęzycznej sceny publicznej Holberg zasłużył się 
jako dramaturg. W chwili gdy klimat polityczny w królestwie, po dwóch dekadach 
pietystycznych rządów, zaczął sprzyjać intensywniejszemu rozwojowi życia kultu-
ralnego, Holberg nie poprzestał na pisaniu komedii. Wykorzystał swój autorytet 
i aktywnie włączył się w proces reaktywowania życia teatralnego w stolicy. 

Zanim stolica doczekała się nowego teatru, który otworzył swe podwoje pod ko-
niec 1748 roku, istniały trzy sceny tymczasowe. Carl August Thielo (ok. 1702–1763), 
kompozytor i swego czasu organista przy kościele w kopenhaskiej cytadeli, otrzymał 
w roku 1746, dzięki poparciu Holberga, królewski przywilej wystawiania „duńskich 

86	 Zob. tekst zarządzenia, L. Holberg, VTB, t. VII, s. 469, plansza 147.
87	 Historia teatru, s. 283.
88	 T. Krogh, Fra Bergs Hus i Læderstræde til komediehuset paa Kongens Nytorv, København 1949, s. 7. 



108

komedii zgodnie z planem ułożonym przez drogiego Nam Ludviga Holberga”89. 
Jak wynika z jednego z ostatnich listów Holberga skierowanych do aktorów, autor 
zobowiązał się do czuwania nad repertuarem oraz kontrolowaniem poziomu gry 
aktorskiej90. Bezpośrednio za pracę z aktorami odpowiadał członek dawnego zespołu 
z Lille Grønnegade, Frederik Daniel Pilloy (1702–1755), urodzony w Kopenhadze 
potomek francuskiego rodu artystów. Był wnukiem Daniela de Pilloy, przybyłego 
z Francji w 1648 roku nadwornego baletmistrza i synem wspomnianego wcześniej 
baletmistrza Frederika de Pilloy, uczącego też tańca członków trupy komediantów 
francuskich na dworze Fryderyka IV. Frederik Daniel, dorastający na dworze kró-
lewskim we francusko-duńskim środowisku, w zespole pana de Montaigu zapisał się 
jako odtwórca ról kochanków i galantów (Leandra, Jeana de France, barona Nillusa 
z Jeppego ze Wzgórza) oraz ról kobiecych, np. młodej żony w Izbie połogowej. Gdy 
zaczęto prace nad restytuowaniem duńskiej sceny, Pilloy został członkiem zarządu 
zespołu teatralnego. Pozostał na tym niepłatnym stanowisku do 1750 roku, mając 
między innymi pieczę nad próbami. Jego zainteresowanie budzącym się od nowa 
życiem teatralnym stolicy nie było jednak zupełnie idealistyczne: w podziemiach 
teatru prowadził winiarnię.

Za pierwsze tymczasowe locum obrano salę koncertową przy ulicy Læderstræde, 
a działalność zespołu zainaugurowano 14 kwietnia 1747 r., komedią mistrza Hol-
berga, zatytułowaną Blacharz burmistrzem. Spory między personelem a pryncypa-
łem doprowadziły jednak do przeniesienia przywileju teatralnego na cały zespół. 
Szczęśliwy traf sprawił, że królowi Fryderykowi V spodobał się prywatny spektakl 
u hrabiego Conrada Ditleva Reventlow (Grano wówczas sztuki Holberga. Wy-
stawiono Maskaradę, a w charakterze postludium Didericha Postrach-Budzącego). 
Ukontentowany monarcha postanowił wysłuchać próśb aktorów, borykających się 
z ciasnotą pomieszczeń przy Læderstræde. W listopadzie 1747 roku przekazał im 
w użytkowanie Smołownię (Tjærehuset), budynek znany również pod nazwą Małej 
Ludwisarni, ten sam, z którego swego czasu korzystał Capion. Tym razem budynek 
gościł zespół teatralny od grudnia 1747 roku do czerwca 1748. W drugiej połowie 
roku 1748 aktorzy przenieśli się czasowo do pomieszczeń przy Store Kongensgade. 
W tym czasie użyczoną przez króla Smołownię zburzono, a na jej miejscu stanął 
budynek, który do roku 1774 miał się stać siedzibą duńskiego teatru. Uroczyste 
otwarcie nowej siedziby przy placu Kongens Nytorv, podczas którego wystawiono 
Molierowskiego Amfitriona, miało miejsce 18 grudnia 1748 roku, w dniu urodzin 
królowej Ludwiki Hanowerskiej. W dwa poprzedzające premierę wieczory publicz-
ność mogła oglądać darmowe próby generalne. Z polecenia królewskiego w latach 
1750–1770 pieczę nad teatrem sprawował magistrat kopenhaski, co było jedynym 
sposobem na uratowanie teatru przed bankructwem, którego doświadczyła scena 

89	 Ibid., s. 9.
90	 L. Holberg, VTB, t. XII, s. 364.



109

przy Lille Grønnegade. W roku 1770 scena została przejęta przez Chrystiana VII. 
Tym samym narodził się, działający do dziś, cieszący się statusem duńskiej sceny 
narodowej, Det Kongelige Teater (Teatr Królewski) w Kopenhadze91.

6.  Współpraca Ludviga Holberga  
ze sceną przy Lille Grønnegade

Jak już wspomniano, komedie Holberga stanowiły trzon repertuaru Duńskiej Sceny 
przy Lille Grønnegade, a dla kolejnych pokoleń były „solą duńskiego życia ducho-
wego […] – solą nie tracącą mocy”92. W okresie współpracy z Duńską Sceną Holberg 
napisał dwadzieścia sześć komedii. Dwudziestym siódmym tekstem, dostarczonym 
przez Holberga aktorom pana de Montaigu, był kilkustronicowy Nye-Aars Prologus 
(„Prolog noworoczny”). Utwory te pisane były z myślą o konkretnej przestrzeni sce-
nicznej zanurzonej w określonej przestrzeni miejskiej, a ślady obu przestrzeni współ-
tworzą komediowe uniwersum Holberga. Oscar James Campbell w The Comedies of 
Holberg proponuje podział Holbergowskich komedii na cztery grupy: a) rodzinne 
komedie charakteru (domestic comedies of character), takie jak Jean de France, Jeppe 
ze Wzgórza, Erasmus Montanus, Izba połogowa; b) proste komedie charakteru (simple 
comedies of character), a wśród nich Bez konceptu, Filozof z urojenia, Niewidzialne; c) 
komedie intrygi (comedies of intrigue) – między innymi Maskarada, Jacob von Tyboe, 
Podróż do cudownego źródła; d) komedie obyczajowe (comedies of manners) – w tym 
Melampe, Ulysses von Ithacia, Podróż Sganarela do kraju filozofów. Różnicę między 
dwoma pierwszymi grupami Campbell widzi w środowisku stanowiącym tło dla 
rozgrywających się wydarzeń. Podczas gdy w komediach zaliczonych do pierwszej 
grupy szaleństwa i wady głównej postaci demonstrowane są na tle „dobrze zorgani-
zowanej grupy rodzinnej”, w drugiej grupie główna postać uwikłana jest w struktury 
inne niż rodzinne93.

Nieco inny podział tematyczny zaproponował Frederik Julius Billeskov Jansen. 
Teksty pisane w okresie współpracy z Capionem i Montaigu to w pierwszej kolej-
ności – używając terminologii Billeskova Jansena – komedie charakterów, do któ-
rych zaliczyć można między innymi takie teksty, jak: Blacharz burmistrzem, Jeppe 
ze Wzgórza, Erasmus Montanus, Jean de France, Zabiegany, Niestała. To po nie naj-
częściej sięgają współczesne sceny. Kolejną grupę tworzą „komedie intrygi”, w tym 
Proszek arabski, Niewidzialne, Diabelskie sztuki albo fałszywy alarm. W grupie trze-
ciej Billeskov Jansen umieścił tak zwane „komedie prezentujące” (czyli obyczajowe), 

91	 C. Bruun, op. cit., t. III, s. 235–239.
92	 H. Brix, Ludvig Holbergs komedier, København 1942, s. 404.
93	 O.J. Campbell, The comedies of Holberg, Cambridge 1914, s. 64–65.



110

gdzie „autor poszukuje komiki w charakterystyce środowiska”, i gdzie „głównym 
bohaterem lub też «charakterem» sztuki są moda, sposób bycia, albo obyczaj, przed-
stawione za pomocą tego, czy innego dramaturgicznego chwytu”94. W tej grupie 
widzi Billeskov Jansen między innymi Izbę połogową, Maskaradę i Przyjęcie bożona-
rodzeniowe. Obrazu dopełniają komedie parodystyczne. 

6.1.  Parodia i walka z konkurencją

Komedie parodystyczne wiele mówią o sytuacji, w której musiała funkcjonować sce-
na przy Lille Grønnegade. Stanowiły nie tylko doskonałą zabawą dla tej części pu-
bliczności, która znała się na konwencjach gatunkowymi i bawiła się trawestacjami. 
Miały też wymiar instytucjonalno-praktyczny: były formą ataku na takie typy wido-
wisk, które konkurowały o przychylność widza z przedsięwzięciem panów Capiona 
i Montaigu. Ich ostrze wymierzone było przeciw operom, niemieckim zespołom 
aktorskim oraz tragediom, z którymi zespół przy Lille Grønnegade nie bardzo sobie 
radził. 

Wśród komedii parodystycznych należy wymienić wspomnianego pięcioaktowe-
go Ulyssesa von Ithacia, naigrawającego się z „Haupt- und Staatsaktionen”, współ-
tworzących repertuar niemieckich wędrownych trup. Były to typowe pièce à machi-
nes, których twórcy posługiwali się wszelką dostępną maszynerią teatralną.

Ulysses von Ithacia, ośmieszając gatunek charakterystyczny dla konkurujących 
z Duńczykami trup niemieckich, stanowi jednocześnie satyrę na wojnę. Zdrowo-
rozsądkowe komentarze służącego Chiliana, który nie widzi sensu w toczeniu bitw 
o dziewicę, która niedawno powiła Parysowi bliźniaki, bezlitośnie odzierają wojow-
ników i ich ukochane z aury heroizmu. Ulysses von Ithacia, parodiując niemiec-
kie pièce à machines, wykorzystuje jednak bez skrupułów ich walory widowiskowe. 
Afisz z roku 1727, zapraszający na Ulyssesa, wabi widzów między innymi informacją 
o smoku ziejącym ogniem. 

Intryga drugiej parodii, zatytułowanej Melampe, koncentruje się wokół upro-
wadzenia pieska pokojowego, tytułowego Melampe. Jego zniknięcie rodzi konflikt 
między dwiema siostrami, prowadząc kraj ku wojnie domowej. Sztukę tę określa au-
tor mianem tragikomedii i jest ona w pewnym sensie parodią siedemnastowiecznej 
tragedii francuskiej. Akcenty w niej są jednak rozłożone niejednoznacznie. Wycyze-
lowane aleksandryny (jest to jedyna komedia, w której Holberg odchodzi częścio-
wo od prozy) w kwestiach wygłaszanych przez „jaśnie państwo” przeciwstawione 
prozie dialogów pospólstwa, współtworzą atmosferę podniosłości skontrastowanej 
z pospolitością. Wyjęty z kontekstu monolog Philocyne w scenie 2 aktu II mógł 
wzruszać. Nawiązuje do monologu Rodriga w Cydzie, rozdartego między poczu-

94	 F.J. Billeskov Jansen, Danmarks Digtekunst, København 1969, s. 175. O klasyfikacji komedii zob. 
ibid., s. 166–178.



111

ciem obowiązku wobec rodu i ojczyzny a miłością do Szimeny. Nie wiadomo co 
prawda, czy Montaigu przygotował Cyda dla swej publiczności, ale sztuka ta była 
z pewnością czytelnym punktem odniesienia dla wielu widzów95. Holberg odnoto-
wał z satysfakcją, iż Melampe okazał się „fantastycznym sukcesem” z powodu swej 
kompozycyjnej oryginalności. „Autor bawi się bowiem, pomimo komicznej natury 
tematu, językiem, który wiedzie myśli ku tragediom Sofoklesa, zmuszając widzów, 
by jednocześnie śmiali się i płakali”96.

Jednak również w tym przypadku przesłanie biegnie dwutorowo – sztuka paro-
diuje konkretną formę dramatyczną, ale jest też satyrą społeczną. Holberg twierdził, 
że wymierzona jest w takie niewiasty, które są gotowe poświęcić życie małżonka, 
byleby ratować psa. Jednak nawet po pobieżnej lekturze nie mamy wątpliwości, 
że Melampe, podobnie jak Ulysesses, jest utworem antywojennym, wpisującym się 
w nastroje zmęczonej wojną północną stolicy: „My, chłopi, nigdy nie staniemy się 
czymś więcej, niż teraz jesteśmy. Idziemy na wojnę i ryzykujemy utratę rąk i nóg, 
po to, by jakiś porucznik awansował na kapitana, a kapitan na pułkownika, nam to 
jednak żadnych zmian nie niesie” (Melampe, akt I, scena 1)97.

Sztuką będącą zarówno satyrą obyczajową, krytykującą wiarę w cudotwórczą 
moc źródeł, jak i parodią środków wyrazu charakteryzujących operę, jest komedia 
zatytułowana Kilde-Reyse („Podróż do cudownego źródła”). Holberg, o czym świad-
czą jego liczne wypowiedzi, nie znosił opery. Była dla niego czymś „odrażającym 
i nienaturalnym”, widowiskiem, podczas którego „ktoś płakał, ktoś inny się śmiał, 
ktoś się kłócił, a ktoś chrapał i kichał do taktu i według nut” (List 373)98. Ponadto 
w latach 1721–1723 teatr dworski zatrudniał niemiecki zespół operowy, dający rów-
nież przedstawienia ogólnie dostępne, stanowiące konkurencję dla Sceny Duńskiej. 
Notabene to angaż tej właśnie grupy przyczynił się swego czasu do pozbawienia 
dworskiej gaży francuskich komediantów, którym przewodził René de Montaigu. 
Podróż do cudownego źródła raz jeszcze posłużyła jako atak na niewygodnych konku-
rentów pod koniec lat czterdziestych XVIII wieku, gdy renesans życia kulturalnego 
po latach rządów pietystów przyniósł zainteresowanie mieszkańców Kopenhagi nie 
tylko sztuką dramatyczną, lecz również przedstawieniami operowymi.

Pomysł na intrygę znalazł Holberg u Charlesa Saint-Evremonda (1614–1703)99. 
Leander i Leonora, chcąc okpić ojca Leonory, pragnącego wydać córkę za upatrzo-
nego wcześniej kandydata, postanawiają, przy współudziale sprytnych służących, 
odegrać komedię. Leonora – wielbicielka opery – udaje, że popadła w szaleństwo. 
Choroba objawia się tym, że dziewczyna wysławia się tylko za pomocą śpiewu, nie-
rzadko w języku niemieckim: „Gestrenger Vater, gestrenger Vater, halt! / Das ist ja 

95	 A.E. Jensen, Teatret i Lille Grønnegade, s. 129–132. 
96	 L. Holberg, Værker i tolv bind, t. XII, s. 125.
97	 L. Holberg, VTB, t. IV, s. 54–55.
98	 L. Holberg, Epistler, t. IV, København 1949, s. 203.
99	 Zob. L. Holberg, VTB, t. V, s. 9–10.



112

Tyranney, das ist ja gar Gewalt”. Fałszywi doktorzy, czyli ukochany Leander i jego 
sługa Henryk, ordynują podróż do cudownego źródła, przy którym rzecz jasna ma 
miejsce schadzka kochanków. 

Między aktem I a III, „zamiast aktu II” – jak głoszą didaskalia – ma miejsce 
Intermedium, będące raczej swego rodzaju tableau, żywym obrazem, a nie typowym 
intermedium, jakie znamy na przykład ze sztuk Moliera. Niczym w absurdalnym 
korowodzie błazeńskim, przy dźwiękach liry korbowej, przed oczyma widza prze-
suwa się procesja pieszych i konnych, obwieszonych buteleczkami i dzbankami, 
chromych, ślepych i o twarzach przypominających zniekształcone maski, grajków 
i żebraków. Pochód zmierza do cudownego źródła. 

Po jakimś czasie, po rozsunięciu tylnego prospektu, w głębi sceny pojawia się 
źródło, czyli – jak bezlitośnie precyzuje tekst – „dziura w podłodze”, przy którym 
tłoczą się przybyli tam właśnie wędrowcy, a grupka wieśniaków tańczy przy dźwię-
kach melodii wygrywanej na skrzypkach przez ślepca-muzykanta. Intermedium nie 
wymagało od teatru zatrudniania zbyt wielu statystów, których rekrutowano najczę-
ściej z grona studentów, gdyż, jak pouczają didaskalia: „Ci sami mogą wyjść z jednej 
strony i wejść ponowne z drugiej, by sprawić wrażenie dużej liczby ludzi”. 

Zanurzone w lokalnym krajobrazie pantomimiczne obrazy pojawiały się też 
w kilku innych komediach Holberga (między innymi w Maskaradzie, Jedenastym 
czerwca, Ulyssesie von Ithacia). Mistrzem w aranżowaniu takich scen był Montaigu 
i nie jest wykluczone, że to właśnie pod jego wpływem Holberg włączał obyczajo-
we panoramy do swoich tekstów100. Nie wymagały one przy tym – o czym znowu 
informuje tekst poboczny – rozbudowanego zespołu muzyków czy też wykwalifi-
kowanych tancerzy, co poniekąd świadczy o inscenizacyjnych możliwościach teatru 
przy Lille Grønnegade. 

Podróż do cudownego źródła wieńczy pomyślny finał. Leonora zostaje mocą źródła 
„uleczona” ze swego operowego szaleństwa, a pokonany rywal okazuje się życzliwym 
Leandrowi jego dawno nie widzianym bratem, co pozwoliło wszystkim uczestnikom 
intrygi pojednać się ze sobą. 

6.2.  W komediopisarskim porywie

Gdy teatr przy Lille Grønnegade rozpoczynał swą działalność jesienią 1722 roku, 
Holberg miał już przygotowane pięć komedii charakteru: Den politiske Kandstøber 
(Blacharz burmistrzem albo polityk amator, wyst. pol. 1967)101, Den Vægelsindede 
(„Niezdecydowana”), Jean de France eller Hans Frandsen („Jean de France albo Hans 

100	 A.E. Jensen, Studier over europæisk drama…, s. 106–107.
101	 Drugim pojawiającym się w literaturze polskojęzycznej tytułem jest Konwisarz polityk. Fragmenty 

tłumaczone w roku 1896. Zob. Z. Ciesielski, Ludvig Holberg i jego miejsce w kulturze Skandynawii…, 
s. 13.



113

Frandsen”), Jeppe paa Bierget eller Den forvandlede Bonde (Jeppe ze Wzgórza albo 
chłop przemieniony, wyd. pol. 2004), Mester Gert Westphaler eller Den meget talende 
Barbeer („Mistrz Gert Westphaler albo gadatliwy balwierz”). Ostatnia z pięcioaktó-
wek, przygotowanych przez Holberga na pierwszy sezon działalności Duńskiej Sce-
ny, komedia o gadatliwym balwierzu, spotkała się z chłodnym przyjęciem. Nieza-
dowolona publiczność demonstracyjnie opuściła teatr. Autor wziął sobie krytykę do 
serca i zdyscyplinowawszy materię sztuki, przerobił ją na jednoaktówkę. Jej premiera 
odbyła w październiku 1726 roku.

Kopenhaski teatr nie wypłacał tantiem ani żadnej innej formy wynagrodzenia 
autorowi, toteż ten postarał się o bardzo szybkie wydanie swoich komedii drukiem. 
Już następnego roku ukazał się tom, którego strona tytułowa głosiła, iż oto czytel-
nik dostaje do rąk Komedie napisane dla nowo utworzonej Duńskiej Sceny, autorstwa 
Hansa Michelsena, obywatela i mieszkańca Kalundborga. Z przedmową Justa Justese-
na. W przedmowie Holberg, ukrywający się zarówno pod maską Michelsena, jak 
i Justesena, zapowiadał, iż ma gotowe kolejne dziesięć tekstów: Barselstuen („Izba 
połogowa”), Den ellefte Junii („Jedenastego czerwca”), Jacob von Tyboe eller Den 
stortalende soldat („Jacob von Tyboe albo Żołnierz Samochwał”), Den Stundesløse 
(„Zabiegany”), Johannes Montanus eller Hans Berg („Johannes Montanus albo Hans 
Góra”; imię Montanusa uległo później modyfikacji), Don Ranudo de Colibrados eller 
Fattigdom og Hoffart, („Don Ranudo de Colibrados albo dworskość i bieda”), Ulysses 
von Ithacia eller Den tyske Comoedie („Ulysses von Ithacia albo komedia niemiecka”), 
Hexerie eller Blind Allarm („Diabelskie sztuki albo fałszywy alarm”) oraz Melampe102. 
Pozwala to w przybliżeniu określić okres powstania pierwszych piętnastu komedii 
na lata 1722–1723. 

W roku 1724 pojawił się tom zatytułowany Komedie Hansa Mikkelsena na-
pisane dla Duńskiej Sceny. Zawierał on Den ellefte Junii („Jedenastego czerwca”), 
Barselstuen („Izba połogowa”), Det Arabiske Pulver („Arabski proszek”), Juele-Stue 
(Przyjęcie bożonarodzeniowe, wyd. pol. 2008) i Mascarade (Maskarada, wyd. pol. 
2004). Tom trzeci Komedii Hansa Mikkelsena napisanych dla Duńskiej Sceny wyszedł 
w roku 1725. Znalazły się w nim: Jacob von Tyboe eller Den stortalende soldat („Jacob 
von Tyboe albo Żołnierz Samochwał”), Ulysses von Ithacia eller Den tyske Comoedie 
(„Ulysses von Ithacia albo komedia niemiecka”), Kilde-Reysen („Podróż do cudowne-
go źródła”), Melampe oraz Uden Hoved og Hale („Bez konceptu”). W tomie trzecim 
kolejnym tekstom nie towarzyszyła już lista nazwisk odtwarzających poszczególne 
role, co miało miejsce w przypadku dwóch poprzednich tomów. 

W roku 1731 wszystkie istniejące podówczas Holbergowskie komedie zostały ze-
brane w pięciu tomach, którym autor nadał tytuł Den Danske Skue-Plads („Duńska 
scena”), nawiązując w ten sposób do tradycji Le Théâtre Italien Gherardiego. W zbio-
rze zabrakło komedii zatytułowanej Don Ranudo, o biednym jak mysz kościelna 

102	 L. Holberg, VTB, t. VII, s. 462. 



114

hiszpańskim szlachcicu, żyjącym w nędzy i w przeświadczeniu, iż samo pochodzenie 
wystarczy do zapewnienia mu pozycji w społeczeństwie. Imię bohatera jest anagra-
mem „O, du nar!” czyli „Och, ty błaźnie!”. Holberg wymienił Don Ranudo w przed-
mowie do pierwszego tomu jako tekst już gotowy. Z nieznanych bliżej przyczyn nie 
pojawił się on jednak ani w wydaniach z lat dwudziestych ani z lat trzydziestych. 
W roku 1745 niemiecki wydawca Holberga opublikował tekst po niemiecku oraz 
po duńsku, natomiast autor włączył ją do zbioru późnych komedii, przygotowanych 
pod koniec życia na użytek innej już sceny: teatru przy Kongens Nytorv. 

Czwarty tom Duńskiej sceny z roku 1731 zawierał następujące sztuki: Henrich og 
Pernille („Henryk i Petronela”), Diderich Menschen-Skræk („Diderik Postrach-Bu-
dzący”), Hexerie eller Blind Allarm („Diabelskie sztuki albo fałszywy alarm”), Den 
pantsatte Bonde-Dreng („Wieśniak w zastaw oddany”) oraz Det lykkelige Skibbrud 
(„Szczęśliwa katastrofa morska”). W piątym tomie – z tego samego roku – znalazły 
się: Erasmus Montanus eller Rasmus Berg („Erasmus Montanus albo Rasmus Góra”), 
Pernilles korte Frøiken-Stand („Petronela jaśnie panienką”), De usynlige („Niewidzial-
ni”), Den Stundesløse („Zabiegany”), a także Den honnette Ambition („Wygórowana 
ambicja”). 

Datę powstania niektórych utworów trudno jest ściśle ustalić. Prawdopodobnie 
większość komedii wydanych w pierwszych pięciu tomach Duńskiej sceny (może na-
wet wszystkie), zostały napisane przed podróżą Holberga do Włoch i Francji w roku 
1725. Wydaje się, że wyjeżdżając, uważał współpracę ze sceną przy Lille Gronnega-
de w zasadzie za zakończoną. W Pierwszym liście biograficznym, wyjaśniając decyzję 
o wyjeździe, wspominał, iż jest zmęczony intensywnym pisaniem dla teatru oraz 
towarzyszącą takiej współpracy atmosferą zawiści i zamętu. Ponadto, jak podkreślał, 
nie otrzymywał w zamian finansowej rekompensaty. 

Holberg powrócił do komediopisarstwa w momencie, gdy po raz drugi zaistniała 
okazja do współpracy z teatrem. Z Listu 447 wynika, że w roku 1751 Holberg miał 
gotowych sześć nowych sztuk103. Tom VI Duńskiej sceny (1753) mieścił następujące 
komedie: Plutus eller Proces immellem Fattigdom og Riigdom („Plutus albo rozpra-
wa między biedą a bogactwem”) Huus-Spøgelse eller Abracadabra („W domu straszy 
albo abrakadabra”), Den forvandlede Brudgom (Przemieniony pan młody, wyd. pol. 
2004) i Don Ranudo de Colibrados eller Fattigdom og Hoffart („Don Ranudo de Co-
librados albo dworskość i bieda”). Dwa miesiące po śmierci autora wyszedł tom VII, 
zawierający: Philosophus udi egen Indbildning („Filozof z urojenia”), Republiqven eller 
Det gemeene Beste („Republika albo dobro ogółu”) oraz Sganarels Reyse til det philo-
sofiske Land („Podróż Sganarela do kraju filozofów”). We wspomnianym liście autor 
wymienia Przemienionego pana młodego na miejscu szóstym. Może to oznaczać, iż 
była to ostatnia komedia, która wyszła spod jego pióra. Mniejszą wątpliwość budzą 
daty pierwszych wystawień, są one dobrze udokumentowane. Jedynie w przypad-

103	 L. Holberg, Epistler, t. V, København 1951, s. 15–18.



115

ku jednoaktówki Diderich Menschen-Skræk („Diderik Postrach-Budzący”) nie ma 
stuprocentowej pewności co do daty prapremiery. Pomimo iż zachowany afisz po-
chodzi dopiero z roku 1726, zakłada się, że kopenhaska publiczność miała okazję 
poznać Diderika już dwa lata wcześniej. Nie wszystkie ze swych komedii Holberg 
miał sposobność oglądać na scenie. Trzy teksty wystawiono dopiero po śmierci mi-
strza, a Szczęśliwą katastrofę morską grano na początku stycznia 1754 roku, tuż przed 
śmiercią schorowanego autora104. 

Ile komedii wyszło spod pióra Holberga? Sam zainteresowany stwierdza w Liście 
447, że w ciągu całego życia napisał „ponad 30 sztuk”105, w dwunastotomowych 
Værker i tolv bind („Dzieła w dwunastu tomach”) pod redakcją F.J. Billeskova Jan-
sena, zawierających najistotniejsze pisma Holberga, znajdziemy 34 teksty sceniczne, 
a autorzy historyczno-literackich opracowań udzielają na to pytanie niejednoznacz-
nych odpowiedzi106. Wątpliwości dotyczą dwóch tekstów: Nye-Aars Prologus („Pro-
log noworoczny”) oraz Den danske Comoedies Liigbegængelse („Pogrzeb duńskiej 
komedii”). Tekstów tych autor nie włączył do osobiście redagowanych kolejnych 
tomów komedii. Ukazały się drukiem osobno. 

Prolog noworoczny powstał na początku 1723 roku w związku z planowaną wizytą 
królewską w teatrze Lille Grønnegade. Nie wiadomo, czy król Fryderyk IV w ogóle 
zaszczycił teatr swą obecnością, pewne jest jednak, że aktorzy pana de Montaigu 
wystąpili na królewskim dworze w styczniu tegoż roku. Prolog ukazał się wówczas 
drukiem anonimowo, jednak specyficzne sformułowania, pojawiające się w później-
szych tekstach Holberga, pozwalają wskazać jego autora107. 

Natomiast rękopis wystawianego w 1727 roku Den danske Comoedies 
Liigbegængelse („Pogrzeb duńskiej komedii”), ostatniego tekstu pisanego przez Hol-
berga dla zespołu przy Lille Grønnegade, kojarzonego z zakończeniem działalności 
owego niezwykłego w warunkach północnej Europy teatru, zaginął autorowi. Auto-
ryzował on jednak tekst będący w posiadaniu wydawcy Johana Jørgena Høpffnera 
i zezwolił na publikację, co miało miejsce w 1746. Istnieje też kopia Benjamina 
Dassa, uczonego i rektora Szkoły Katedralnej w Trondheim, różniąca się kilkoma 
szczegółami od wersji Høpffnera108.

Słuszniej zatem mówić o 34 tekstach scenicznych, lub sztukach, autorstwa Hol-
berga, zwłaszcza iż Prolog noworoczny wyraźnie został pomyślany jako preludium do 

104	 Datowanie utworów: por. L. Holberg, VTB, t. III–IV; Dansk literatur historie, t. 3, red. J. Hou-
gaard et al., København: Gyldendal 1983, s. 444.

105	 L. Holberg, Epistler, t. V, København 1951, s. 17.
106	 Lista komedii w Dansk literatur historie, red. J. Hougaard [et al.], t. 3, København 1983, s. 444 

zawiera 33 tytuły. Spotykamy też stwierdzenia, iż Holberg napisał „około 34 typowych komedii doby 
oświecenia”, S.H. Kaszyński, Holberg Ludvig, [w:] Słownik pisarzy skandynawskich, red. Z. Ciesielski, 
Warszawa 1991, s. 48. 

107	 Por. L. Holberg, VTB, t. VII, s. 433–434. 
108	 Por. L. Holberg, VTB, t. VI, s. 453–454.



116

właściwego przedstawienia i trudno go jednoznacznie zakwalifikować jako komedię. 
Osią akcji tego kilkustronicowego dziełka są działania związane z wygłaszaniem tek-
stu (np. trema powoduje, że Sganarell zapomina swych kwestii). Prolog jest w zasa-
dzie rozpisaną na głosy apologią teatru jako narzędzia pożytecznego w wychowaniu 
społeczeństwa oraz pochwałą oświeconego władcy. Tom VII Duńskiej komedii zawie-
rał dodatkowo tekst zatytułowany Artaxerxes, będący Holbergowską wersją Artaserse, 
libretta autorstwa Pietra Metastasia.

Tytuł polski Tytuł oryginału
Prawdopodobny 

rok powstania
Data druku Premiera 

Blacharz 
burmistrzem albo 
polityk amator
(wyst. pol. 1967)

Den politiske 
Kandstøber

1722 1723 1722

Niestała Den Vægelsindede 1722 1723 1722
Jean de France albo 
Hans Frandsen

Jean de France eller 
Hans Frandsen

1722 1723 1722

Jeppe ze Wzgórza 
albo chłop 
przemieniony
(wyd. pol. 2004)

Jeppe paa 
Bierget eller Den 
forvandlede Bonde

1722 1723 1722

Mistrz Gert 
Westphaler albo 
gadatliwy balwierz

Mester Gert 
Westphaler eller 
Den meget talende 
Barbeer

1722 1723 1722

Prolog noworoczny Nye-Aars Prologus 1723 1723 1723
Jedenastego 
czerwca

Den ellefte Junii Nie później niż 
1723

1724 1723

Izba połogowa Barselstuen Nie później niż 
1723

1724 1723

Arabski proszek Det arabiske Pulver 1724 1724 1724
Przyjęcie 
bożonarodzeniowe
(wyd. pol. 2008)

Jule-Stue 1724 1724 1724

Maskarada
(wyd. pol. 2004)

Mascarade 1724 1724 1724

Ulysses von Ithacia 
albo komedia 
niemiecka

Ulysses von Ithacia 
eller En tydsk 
Comoedie

Nie później niż 
1723

1725 1724

Podróż do 
cudownego źródła

Kilde-Reysen 1724 1725 1724

Melampe Melampe Nie później niż 
1723

1725 1724



117

Tytuł polski Tytuł oryginału
Prawdopodobny 

rok powstania
Data druku Premiera 

Bez konceptu Uden Hoved og 
Hale

Nie później niż 
1723

1725 1724

Henryk i Petronela Henrich og Pernille 1723–1724 1725 1724
Diderik Postrach-
Budzący

Diderich Menschen-
Skræk

1723–1724 1731 (1724?) 1726

Jacob von Tyboe 
albo Żołnierz 
Samochwał

Jacob von Tyboe 
eller Den stortalende 
Soldat

Nie później niż 
1723

1725 1725

Wieśniak w zastaw 
oddany

Den pantsatte 
Bonde-Dreng

1723–1726 1731 1726

Zabiegany Den Stundesløse Nie później niż 
1723

1731 1726

Petronela jaśnie 
panienką

Pernilles korte 
Frøiken-Stand

1723–1726 1731 1727

Pogrzeb duńskiej 
komedii

Den danske 
Comoedies 
Liigbegængelse 

1727 1746 1727

Erasmus Montanus 
albo Rasmus Góra

Erasmus Montanus 
eller Rasmus Berg 

Nie później niż 
1723

1731 1747

Niewidzialne De usynlige ?1723–1726 1731 1747
Wygórowana 
ambicja

Den honnette 
Ambition

?1723–1726 1731 1747

Diabelskie sztuki 
albo fałszywy alarm

Hexerie eller Blind 
Allarm

Nie później niż 
1723

1731 1750

Plutus albo 
rozprawa między 
biedą a bogactwem

Plutus eller 
Proces immellem 
Fattigdom og 
Riigdom

1751 1753 1751

Podróż Sganarela 
do kraju filozofów

Sganarels Reyse 
til det philosofiske 
Land

1751 1751 1751

Don Ranudo de 
Colibrados albo 
dworskość i bieda

Don Ranudo de 
Colibrados eller 
Fattigdom og 
Hoffart

Nie później niż 
1723

1745 1752

W domu straszy 
albo abrakadabra

Huus-Spøgelse eller 
Abracadabra

1751 1753 1752

Szczęśliwa 
katastrofa morska

Det lykkelige 
Skibbrud

?1723–1726 1731 1754



118

Tytuł polski Tytuł oryginału
Prawdopodobny 

rok powstania
Data druku Premiera 

Republika albo 
dobro ogółu

Republiqven eller 
Det gemeene Beste 

1751 1754 1754

Filozof z urojenia Philosophus udi 
egen Indbildning

1751 1754 1754

Przemieniony pan 
młody
(wyd. pol. 2004)

Den forvandlede 
Brudgom

1751 1753 1882

6.3.  Późne komedie Holberga

Do komediopisarstwa Holberg powrócił jeszcze pod koniec życia, zaangażowawszy 
się w proces reaktywowania kopenhaskiej sceny publicznej po dwudziestoletnim pa-
raliżu życia teatralnego królestwa Danii i Norwegii. Utwory sceniczne z tego póź-
nego okresu ukazały się drukiem dopiero w latach 1753–1754. Należy przyznać, że 
jego późniejsze komedie nie dorównują tym z okresu działalności sceny przy Lille 
Grønnegade. Nie ma tu komedii charakterów, a większość z nich to raczej rzadko 
ożywiane na deskach teatrów filozoficzne alegorie, oparte na motywach antycznych.

Wśród ostatnich utworów scenicznych Holberga uwagę zwraca jednoaktówka 
Przemieniony pan młody (1753, Den forvandlede Brugdom), mająca wiele z wital-
ności i teatralnego potencjału tekstów pisanych w latach dwudziestych dla aktorów 
z Lille Grønnegade. Swą niechęć do skrajności manifestował Holberg niejedno-
krotnie, toteż sztukę można z powodzeniem potraktować jako autorską wariację 
na temat maksymy Horacego: „Gdy błędu chce uniknąć głupiec, w sprzeczny wpa-
da”. Dla niektórych komedia o przemianie wielce pobożnej, wiodącej spartański 
żywot mieszczki w wystrojoną, podstarzałą zalotnicę była swoistym komentarzem 
do przemian w życiu publicznym wywołanych wstąpieniem na tron Fryderyka V 
i pozbawieniem wpływów pietystów109. Zmiany same w sobie witał Holberg, rzecz 
oczywista, z zadowoleniem, krytykował jednak popadanie w przesadę.

Jednoaktówka ta została rozpisana wyłącznie na role kobiece. Przemieniony pan 
młody stanowi rewers przedostatniej Holbergowskiej sztuki W domu straszy, czyli 
abrakadabra, w której są wyłącznie role męskie. Jednakowoż tekst poboczny w Den 
forvandlede Brugdom sugeruje, że jedną z ról, a mianowicie rolę swatki, ma odgry-
wać „przebrany aktor”. Wpisanie takiego zabiegu w tekst akcentuje wielopłaszczy-
znowość metamorfozy – procesów dotyczących zmiany płci i tożsamości, będących 
sednem intrygi w Przemienionym panie młodym. Wskazuje bezpośrednio na motyw 

109	 M. Brøndsted, Kvinderne på Holbergs scene, [w:] Holberg på scenen, red. M. Borg, K., Neiiendam, 
K. Kvam, Købehavn 1984, s. 47. 



119

iluzoryczności i teatralnej gry jako elementu budującego nie tylko relacje między 
postaciami na scenie, ale również między publicznością a światem sceny. 

Przemieniony pan młody jest opowieścią o owdowiałej dewotce, w której po krót-
kim pobycie w stolicy i wzięciu udziału w kilku balach maskaradowych, obudził się 
nieopanowany apetyt na „świeże mięso”:

TERENCJA: Na mą duszę, chcę wyjść za mąż, nie wierzysz?
PETRONELA: Za kogo? Czyżby za naszego sąsiada z naprzeciwka, starego Hieroni-
ma, który ma zwyczaj tu zaglądać?
TERENCJA. Za starego Hieronima! Za nic w świecie! Nie lubuję się w antykach; 
chcę świeżego mięsa. Najbardziej mi odpowiada stan oficerski. Oszalałam na punkcie 
wojaków. 
PETRONELA. Ha, ha, ha…
TERENCJA. Możesz się śmiać, Petronelo! Kiedy ostatnio byłam w mieście, znala-
złam się w towarzystwie trzech młodych kawalerów, przybranych w strusie pióra. 
Swoim uwodzicielskim zachowaniem tak mnie poruszyli, że poślubiłabym całą trój-
kę, gdyby to było dozwolone110.

Od pierwszej sceny widz jest pouczany, że Terencja nie zachowuje się tak, jak po-
winna, i że swym zachowaniem łamie ogólnie akceptowane zasady. Jest stara, a przez 
swoje wdowieństwo, niejako podwójnie związana ze śmiercią i przemijaniem. Za-
miast jednak, pogodziwszy się z upływaniem czasu, planować zamążpójście córek, 
co byłoby równoznaczne z poddaniem się naturalnemu cyklowi życia, pragnie po-
wstrzymać czas. Pragnie doznać małżeńskiego szczęścia. „To tak jakby drzewo, za-
miast gubić liście, wypuściło zimą pąki” (scena I), powiada służąca Petronela, będąca 
ucieleśnieniem zdroworozsądkowego spojrzenia na rzeczywistość111. W komenta-
rzach Petroneli pobrzmiewają echa satyrycznego poematu Holberga, Poeta odradza 
ożenek staremu przyjacielowi Jensowi Larsenowi, krytykującego nie tylko zawieranie 
związków małżeńskich w zbyt późnym wieku, lecz również zbyt dużą różnicę wieku 
między małżonkami. Dla Holberga jest to postępek kłócący się z głosem rozsądku 
i z nakazami natury. 

Absurdalne zachcianki Terencji i przesadne wystrojenie budzą śmiech. By ją po-
jąć, trzeba, zdaniem Petroneli, zapomnieć o rozsądku. Zastanawiające są tu oczeki-
wania wdowy wobec młodego kandydata: „między dwudziestym a trzydziestym ro-
kiem życia, musi być przystojny i delikatny. Nie szkodzi, jeśli nie ma pieniędzy, ani 
jeśli bywa zazdrosny, to przecież będzie oznaczać, że jest mną oczarowany”112. Cechy, 
których wdowa oczekuje od kandydata na męża, zbliżone są do ideału tradycyjnej 
kobiecości: piękny, młody, miły, uległy – jako że finansowo zależny od małżonki. 

110	 Wszystkie cytaty z Przemienionego pana młodego pochodzą z: L. Holberg, Jeppe ze Wzgórza i inne 
sztuki, Gdańsk 2004. Ten cytat patrz s. 103–104. 

111	 Ibid., s. 103.
112	 Ibid., s. 110.



120

Pikanterii dodaje fakt, że to właśnie przebrana w męski strój dziewczyna zadowoli 
„nienaturalne” wymagania wdowy. Wyobrażenia Terencji o rzeczywistości wypły-
wają innymi słowy z iluzorycznego świata stołecznych maskarad, gdzie regułą jest 
zamiana ról i pozycji. Nie zdaje ona sobie sprawy, że próba przeniesienia maskarady 
poza ściśle określone ramy czasu i miejsca, musi zakończyć się katastrofą.

Chcąc uleczyć podstarzałą zalotnicę z szaleństwa, spiskujące wraz z córkami Te-
rencji, Petronela i swatka Krystyna podsuwają jej przebraną za dziarskiego kapitana 
dziewczynę. Jednocześnie Krystyna podsyca szaleństwa Terencji, kreując ją na bła-
zna, nieświadomego toczącej się jego kosztem gry.

KRYSTYNA: Nie mogę oczu od pani oderwać, pani jest piękna od stóp do czubka 
głowy.
TERENCJA: Ale proszę mi powiedzieć szczerze, madame, bez żadnych pochlebstw, 
co pani sądzi o moich rysach.
KRYSTYNA: Mogę panią zapewnić, iż wszystko jest zgodne z ideałem piękna.
TERENCJA: Ogromnie się z tego cieszę, wiem przecież, że jest pani znawczynią 
piękna. Jednakże jest to coś, czym nie powinnam się chełpić, wszak to dar nieba.
KRYSTYNA: Na niebiosa, jakie błyszczące oko, jaki regularny nos, jakie czarujące 
policzki!
TERENCJA: Czy pani zdaniem ta zmarszczka na czole mnie szpeci? 
KRYSTYNA: Wręcz przeciwnie, mniemam, że panią zdobi, nadaje pani twarzy wyraz 
władczy i dostojny.
TERENCJA: Uważam, że moja figura jest zupełnie znośna.
KRYSTYNA: Pani będzie łaskawa się obrócić.
Terencja obraca się w prawo
KRYSTYNA Do licha, co za figura! Będzie pani łaskawa obrócić się w drugą stronę.
Obraca się w lewo
KRYSTYNA: To właśnie nazywam kompletną figurą; można by pomyśleć, że pani 
jest w gorsecie. Proszę się teraz obrócić w trzecią stronę.
TERENCJA: Nie mam przecież więcej, niż dwie strony113.

Tuż przed sfinalizowaniem małżeńskiej umowy „kapitan” przechodzi nagłą meta-
morfozę, zjawiając się przed Terencją jako panna, co wdowa odczytuje jako karę 
niebios za jej sprzeczne z naturą zachcianki. Przyglądając się Terencji, można mo-
mentami dostrzec – pod warstwą szminki i pudru, pod wywołującą śmiech dezapro-
baty komiczną maską podstarzałej kokietki – kobietę, zdolną do uczuć, której, jak 
czytamy, „oczy błyszczą tak, jakby mogła […] jeszcze zapałać miłością”. Ma też ona 
dość siły, by przeciwstawić się konwenansom. Powiada wprost: „Nie dbam o ludzkie 
gadanie ani o złość mych córek”114. Te wtrącone mimochodem uwagi skłaniają do 
zastanowienia się nad tym, czemu to tak kategorycznie odrzucana jest możliwość, 

113	 Ibid., s. 109.
114	 Ibid., s. 103–104.



121

by owa starsza wdowa jeszcze mogła „zapałać miłością”. Jakie prawa złamałaby, za-
kochując się: naturalne czy społeczne? A już na pewno powinniśmy zadać sobie 
pytanie – mając w pamięci satyrę Poeta odradza ożenek staremu przyjacielowi Jensowi 
Larsenowi – czy jej postępek jest bardziej komiczny niż dość powszechny, społecznie 
akceptowany, proceder polegający na zaślubianiu młodych dziewcząt przez starszych 
mężczyzn.

Pozorną homogeniczność jednoaktówki, wystawiającej na pośmiewisko Teren-
cję, dodatkowo zakłóca pointujący sztukę epilog. W wierszowanym zakończeniu 
słychać echa Pisma Cecylii, córki Hansa, czyli obrona płci niewieściej. Epilog stwa-
rza dodatkowy dystans i podminowuje jednoznaczną komiczność Przemienionego 
pana młodego. Sprawia, że z tekstu powoli wyłania się „trzeci profil” Terencji, profil 
którego nie wypatrzyła u niej ani igrająca z nią swatka, ani służąca i córki broniące 
bezwzględnie prymatu młodości. Nie dostrzega go też sama Terencja, przekonana, 
że ma tylko dwie strony, że jest dwuwymiarowa.

Przemieniony pan młody należy do niezauważanych tekstów Holberga. Po tę jed-
noaktówkę rzadko sięgają teatry, niewiele się o niej pisze. Szkoda, gdyż również 
w Przemienionym panu młodym ukrywa autor – z premedytacją, czy też w sposób 
niezamierzony – zalążek niepokoju, niezgody na posłuszeństwo uświęconym trady-
cją wyobrażeniom. O ile Holberg – filozof i moralista tworzy Terencję jako istotę 
śmieszną, godną bezlitosnego przywołania do porządku, to Holberg – komediopi-
sarz wprowadza elementy zakłócające dwuwymiarowy rysunek postaci. 

7.  Inspiracje. Plautus, Molier i włoska komedia 

Holberg znał doskonale komedię klasyczną. Zawdzięczał wiele zarówno społecznej 
satyrze Arystofanesa, jak i komedii obyczajowej, gatunku stworzonego przez Me-
nandra, Plauta, Terencjusza, i mistrzowsko podjętego przez Moliera. Jak wspomi-
naliśmy, Holberg jeszcze w bergeńskiej szkole na lekcjach łaciny poznał gruntownie 
rzymską klasykę. Z komediopisarzy cenił sobie zwłaszcza Plauta za jego „wyczucie 
humoru i komiki, będących duszą komedii”115. Podkreślał piękny język i znajomość 
teatralnych reguł cechujących Terencjusza, ale porównywał go do dziewczęcej twa-
rzy – gładkiej, lecz pospolitej. Plaut był twarzą piękną, chociaż z licznymi skazami 
(List 195)116. Jednocześnie wymienia ulubione Plautowskie komedie: Amfitrion, 
Bracia, Skarb, Jeńcy, Pseudolus i Nawiedzony dom. Zapewne również u Plauta zauwa-
żył komiczny ładunek nieporozumień związanych z przebierankami i zmianami ról 
oraz dramaturgiczne możliwości figury „teatru w teatrze”, do której niejednokrotnie 

115	 L. Holberg, VTB, t. XII, s. 208.
116	 Zob. L. Holberg, Epistler, t. III, København 1947, s. 43.



122

się uciekał w swoich tekstach scenicznych. Dostrzegał w nich energię sceniczną, 
której mu brakowało u Terencjusza – co nie znaczy, że nie wykorzystywał jego sche-
matów fabularnych117. Wielokrotnie sięgał do rzymskiej komedii po matryce intryg 
i postaci, wypełniając je lokalną materią. 

Na przykład jego Jacob von Tyboe jest parafrazą Plautowskiego Żołnierza Samo-
chwała, któremu przydano kopenhaskiego kolorytu. Nawiedzony dom Plauta został 
przez Holberga okrojony zupełnie z motywów miłosnych, tak iż powstała komedia 
rozpisana wyłącznie na role męskie: W domu straszy, czyli abrakadabra. Osnuta jest 
wokół intryg Henryka, próbującego ochronić swego pana – utracjusza, przed słusz-
nym gniewem powracającego z długiej podróży ojca. 

Inną plautowską w duchu komedią jest Diderik Postrach-Budzący, w którym 
autor wykorzystał Kurkuliona i Pseudolomusa. Osią akcji jednoaktówki jest intryga 
przygotowana przez Henryka, który pomaga Leandrowi wyrwać z rąk Żyda Efra-
ima piękną niewolnicę Hiacyntę. Dziewczyna ma być sprzedana pewnemu mało 
sympatycznemu oficerowi, niejakiemu Diderikowi. Leander ma przeciwko sobie nie 
tylko Diderika i pragnącego przeprowadzić intratną transakcję Efraima, ale również 
własnego ojca, któremu nie w smak podszyty skandalem związek syna z nieznaną 
dziewczyną. Henryk wciąga w rozgrywkę zdradzaną żonę Diderika, która otulona 
w zawoje, z przysłoniętą twarzą, zostaje odsprzedana własnemu, żądnemu erotycz-
nych przygód, mężowi. Lenader natomiast dostaje swoją Hiacyntę, która okazuje 
się nikim innym jak Leonorą, jego kuzynką, porwaną w dzieciństwie przez barba-
rzyńców. 

Pomimo iż we wstępie do pierwszego tomu komedii Holberg podkreślił wagę 
prawdopodobnego, lokalnego tła, to historię o nauczce wymierzonej Diderikowi 
umieścił w Wenecji. Nazwa miasta nie była jednak dla publiczności Holberga jedy-
nie prostym sygnałem abstrakcyjności, czy też nieokreśloności miejsca akcji. Punk-
tem odniesienia Holbergowskiego widza stał się niezbyt nieodległy czasowo teatr 
wojenny, w którym Wenecja odgrywała istotną – i świetnie w Danii oraz Norwegii 
znaną – rolę. Wystarczy wspomnieć, że ojciec Holberga, jak wielu jego rodaków, 
służył przez pewien okres w weneckiej armii. Wenecja była miejscem egzotycznym, 
umownie uprawdopodobniającym takie składniki intrygi, jak sprzedanie niewolnicy 
czy też barbarzyńscy piraci, ale jednocześnie nie leżącym poza horyzontem przecięt-
nego Holbergowskiego widza. 

Holberg tworząc postać Diderika, wojaka o dość wątpliwej reputacji, nie chciał 
oczywiście tworzyć karykatury podziwianego ojca. Jeśli komedię tę chciałoby się 
odczytać jako kpinę z konkretnych postaci historycznych, to można przywołać Pe-
tera Tordenskiolda, wobec którego Holberg odnosił się krytycznie118. Przydomek 

117	 O Holbergowskich zapożyczeniach z Terencjusza zob. M. Leisner-Jensen, Scena er på theatro, 
Odense 1999, s. 57–72.

118	 Peter Jansen Wessel Tordenskiold (1691–1720), wiceadmirał duńsko-norweskiej floty królews-
kiej, bohater Wielkiej Wojny Północnej. Zginął w pojedynku.



123

tytułowego bohatera, który pojawił się na afiszu w 1726 roku, a mianowicie „von 
Donnerburg”, można odebrać jako aluzję do nazwiska zmarłego kilka lat wcześniej 
Tordenskiolda (Torden/Donner/Grzmot)119.

Ponadto z Plautowskiego Persa Holberg pożyczył i „znaturalizował” postać pie-
czeniarza, pomimo iż zjawisko to było obce w ówczesnej kulturze Danii i Norwegi. 

Jeśli ktoś chce poznać moje imię, to nazywam się, za pozwoleniem, Oldfux. Jeśli ktoś 
chce znać moją profesję, to jestem pieczeniarzem, do usług. Jeśli ktoś chciałby wie-
dzieć, kim był mój ojciec – również pieczeniarzem; mój dziadek również pieczenia-
rzem; mój pradziadek również pieczeniarzem. Tak mogę wymieniać do szesnastego 
pokolenia. (Jacob von Tyboe, akt 1, scena 1).

Bezczelny, lubujący się w intrygach Oldfux gra niepoślednią rolę jeszcze w dwóch 
komediach. W Proszku arabskim jest włóczęgą i oszustem, udającym alchemika. 
W Zabieganym, określony mianem awanturnika, wspiera radą młodego Leandra, 
pragnącego wkraść się w łaski przyszłego teścia. Jako postać drugoplanowa, lub tylko 
wzmiankowana w dialogach, pojawia się też w kilku innych sztukach. 

Drugim, równie ważnym, źródłem inspiracji była, wywodząca się z włoskiego 
teatru ludowego, commedia dell’arte z jej sztuką improwizacji skupiającą się na dzia-
łaniu i na sytuacji, nierzadko przerysowanej, eksponującej aktora i jego fizyczność. 
Ten typ teatru proponował subtelną równowagę między dążeniem do odzwiercie-
dlenia ówczesnej rzeczywistości a oferowaniem ucieczki od niej w krainę fantazji120. 
Istotne dla Holberga znaczenie miał zwłaszcza jej wariant literacki, utrwalony w wy-
danym na początku XVIII wieku sześciotomowym zbiorze Evaristo Gherardiego, 
zatytułowanym Le Théâtre Italien121. Zbiór zawierał teksty takich autorów, jak Jean 

119	 Por. L. Holberg, VTB, t. V, s. 208.
120	 Por. A. Nicoll, W świecie Arlekina. Studium o komedii dell’arte, tłum. A. Dębicki, Warszawa 1967, 

s. 122.
121	 E. Gherardi, Le Théâtre Italien de Gherardi, 1700. Pierwszy tom ukazał się w 1694 r., natomiast 

pierwsze wydanie kompletnej antologii pochodzi z roku 1700. James Campbell w The Comedies of 
Holberg (1914) wykazuje wpływy teatru włoskiego na Holbergowską galerię postaci oraz na jego roz-
wiązania dramaturgiczne. Na temat wpływów włoskich w komediach Holberga zob. też Hans Brix, 
Holberg og „Théâtre Italien”, „Edda” 1919, s. 120–145. W swoim artykule H. Brix porównuje komedie 
Holberga z tekstami Gherardiego, wskazując na zapożyczenia i cytaty. O ile w I tomie komedii Hol-
berga z 1723 r., zawierającym takie sztuki, jak Konwisarz polityk, Niezdecydowana, Jean de France albo 
Hans Frandsen, Jeppe ze Wzgórza albo chłop przemieniony oraz Mistrz Gert Westphaler albo gadatliwy 
balwierz, zapożyczenia z Gherardiego są raczej śladowe, to w okresie późniejszym zdarzają się stosun-
kowo często. Sztuką obfitującą w cytaty z Théâtre Italien, wypunktowane skrupulatnie przez Brixa, jest 
między innymi Holbergowski wariant opowieści o żołnierzu-samochwale, Jacob von Tyboe. Ponadto, 
jak wykazał Jørgen Stender Clausen w studium poświęconym związkom Holberga z Nouveau Théâtre 
Italien, istotnym punktem odniesienie, zarówno dla romantycznych komedii pisanych dla sceny przy 
Lille Grønnegade od końca 1723 roku, jak również dla późnych utworów scenicznych pisanych dla 
sceny przy Kongens Nytorv był Luigi Riccoboni i jego scenariusze, zarówno te zebrane w Le Nouveau 
Théâtre Italien (1716–1729), jak i drukowane pojedynczo. Por. J. Stender Clausen, Ludvig Holberg og 



124

de Palaprat i Jean-François Regnard, a także scenariusze przedstawień granych przez 
trupę Comédiens Italiens du Roy w Paryżu w latach 1681–1697, łączących sceny 
dialogowe ze scenami przeznaczonymi do improwizacji. Gherardi, komentując za-
wartość swojej antologii, pisał między innymi: 

Komedie te nie są tym rodzajem sztuk włoskich, o których mówiłem w swej przed-
mowie, że takich sztuk nie można drukować, ponieważ nie da się ich oddzielić od 
działań na scenie, oraz że „Włosi występują, nie ucząc się czego na pamięć”. Przed-
stawione tu komedie są tymi, które grała kompania, zmuszona – aby dostosować 
się do gustów i inteligencji większości widzów – do wprowadzenie więcej dialogów 
francuskich niż włoskich; autorzy określają te komedie jako sztuki francuskie przy-
stosowane do Théâtre Italien122.

Skodyfikowanie dialogu i to w języku francuskim, co jak podkreśla Allardyce Ni-
coll było konsekwencję wyobcowania włoskich aktorów, grających dla paryskiej 
publiczności, niepotrafiącej docenić językowych niuansów włoskich wirtuozów sce-
ny, szło w parze z innymi zmianami gatunkowymi. Z jednej strony można mówić 
o „wzmocnieniu akcji”, z tendencją do wulgarności i burleski. Z drugiej strony coraz 
powszechniejsze staje się wprowadzanie elementu społecznej satyry, obcej dla wcze-
śniejszej commedia dell’arte123.

Jak pamiętamy, Holberg nie tylko znał włoskie komedie spisane przez Evaristo 
Gherardiego i Luigiego Riccoboni, ale również miał okazję być świadkiem przed-
stawień przygotowywanych przez włoskich aktorów na ulicach Rzymu. Czytelnym 
śladem włoskim w komediopisarstwie Holberga są arlekinady. Arlekinady były sto-
sunkowo mało znanym zjawiskiem w krajobrazie Danii i Norwegii (weszły w skład 
repertuaru wędrownych aktorów na tamtejszych obszarach nie wcześniej niż na 
przełomie XVII i XVIII wieku)124. Dlatego fakt sięgnięcia po ten gatunek przez 
Hoberga można łączyć z jego podróżami na południe Europy, gdzie miał możliwości 
zetknięcia się z włoskim teatrem. Nie później niż w 1723 roku powstał Ulysess von 
Ithacia, natomiast czas powstania Niewidzialnych szacuje się na okres 1723–1726. 

Relacjonując pobyt we Francji w latach 1714–1716, Holberg nie wspomina 
o wizytach w teatrach, być może był to zbyt duży wydatek dla niezamożnego stypen-
dysty. Teatrom paryskim poświęca dużo uwagi dopiero przy opisie kolejnej podróży 
do Francji, w latach 1725–1726, którą odbył mając już za sobą intensywny okres 
współpracy z kopenhaską sceną. W swoim Pierwszym liście biograficznym przyznaje, 
że podczas tej podróży próbował – bezskutecznie – zainteresować zarówno La Co-

Le Nouveau Théâtre Italien, Kobenhavn 1970, s. 13–25. Wątek wpływów włoskich u Holberga pojawia 
się też w badaniach Benta Holma (np. Holbergs harlekinader. En dramaturgisk undersøkelse, Aarhus 
1984).

122	 Cyt. za: A. Nicoll, W świecie Arlekina…, s. 143–144.
123	 Por. ibid, s. 145–146. 
124	 T. Krogh, Studier over Harlekinaden paa den danske Skueplads, København 1931, s. 12.



125

médie, jak i Théâthre Italien tłumaczeniem swoich dwóch komedii. Zdradza przy 
tym tytuł jednej z nich – Konwisarz polityk125. Holberg zrzucał brak zainteresowania 
jego twórczością na nieszczęśliwy zbieg okoliczności oraz rywalizację między oby-
dwoma zespołami. Przy okazji oskarża paryżan o „zdegenerowany smak”. Rubaszne 
sztuki przybysza z Kopenhagi miały w latach dwudziestych niewielkie szanse na 
zdobycie poklasku publiczności paryskiej, której bliżej było do estetyki rokoko126. 

We wspomnieniach z pobytu w Paryżu w latach 1725–1726 Holberg niezbyt po-
chlebnie wyraża się na temat ówczesnych włoskich komediantów. Pisze, że brakowa-
ło Włochom owej godnej podziwu wolności słowa, która cechowała stary Théâthre 
Italien. Aktorzy kierowani przez Luigiego Riccoboni, zwanego Leliem, sprawdzali 
się – jego zdaniem – jedynie we włoskim repertuarze, gdyż ich francuska wymowa 
(tu chlubny wyjątek stanowiła żona Lelia), była godna pożałowania. Można podej-
rzewać, że niepochlebną cenzurkę Holberg wystawił aktorom Lelia po tym, jak ich 
pryncypał nie zainteresował się komediami przybysza z Kopenhagi. 

Ślady włoskie i molierowskie bardzo szybko znalazły się w kręgu zainteresowań 
badaczy twórczości Holberga. Już dziewiętnastowieczne prace uwzględniały obec-
ność obu tradycji – komedii włoskiej i komedii klasycznej – w twórczości kopen-
haskiego autora. Różnie jednak rozmieszczano akcenty. Charakterystyczne pod tym 
względem są studia niemieckiego historyka literatury i tłumacza, Roberta Prutza 
(1857, Ludwig Holberg, sein Leben und seine Schriften nebst einer Auswahl seiner Ko-
mödien) oraz Francuza Arsène’a Legrelle’a (1864, Holberg considéré comme imitateur 
de Molière). Prutz charakteryzował duńskiego dramaturga jako spadkobiercę przede 
wszystkim tradycji teatru włoskiego. Zakładał przy tym, iż Holbergowi nieobce były 
włoskie pierwowzory sztuk Moliera. Polemizujący z nim Legrelle pragnął widzieć 
w Holbergu głównie zręcznego imitatora Moliera. Zdaniem Anne E. Jensen na opi-
nię Legrelle’a mogły mieć wpływ liczne wypowiedzi samego Holberga na temat Mo-
lierowskiej komedii. Ton wypowiedzi był w dużym stopniu uzależniony od pozycji 
Moliera w repertuarze duńskiej sceny: od tego, czy w danym momencie Holberg 
konkurował z francuskim komediopisarzem o miejsce na liście repertuarowej127. 

Norweski dziewiętnastowieczny historyk literatury, Olav Skavlan, w swojej ana-
lizie źródeł Holbergowskich komedii, przyznawał większe znaczenie Molierowi128. 
Dostrzegał jednak umowność tego typu rozstrzygnięć. Skavlan zgadzał się bowiem 
z Prutzem, iż teksty Moliera w takim stopniu nakładają się na komedie włoskie, na 

125	 Nie ma pewności co do drugiego tytułu. Pod uwagę brano między innymi Podróż do cudownego 
źródła (zob. K. Neiiendam, Scenebilder fra Holbergsstid, [w:] Holbergs på scenen, red. M. Borg, K. Ne-
iiendam, K. Kvam, København 1984, s. 34) oraz Henryka i Petronelę, zob. L. Bach Hansen, Holberg på 
fransk, „Politikken”, 3.08.2003.

126	 O teatralnych doświadczeniach Holberga podczas podróży w okresie 1725–1726, A.E. Jensen, 
Studier over europæisk drama i Danmark 1722–1770, København 1968, s. 43–65. 

127	 A.E. Jensen, Holbergs vekslende Domme over Moliéres komedier, „Edda” 1957, nr 18, s. 270–301. 
128	 O. Skavlan, Holberg som komedieforfatter, Kristiania 1872.



126

których wzorował się z kolei autor Mieszczanina szlachcicem, iż jednoznaczne przy-
porządkowanie zapożyczeń często nie jest możliwe. Skavlan utrzymywał ponadto, że 
pewne zabiegi dramaturgiczne Holberg stosował bezpośrednio pod wpływem com-
media dell’arte. Ma tu na myśli między innymi prowadzenie dialogu z publicznością. 

Za przykład postaci dyskutującej z publicznością może nam posłużyć Sganarell, 
poszukujący zagubionego aktu komedii w Prologu sztuki zatytułowanej Uden hoved 
og Hale („Bez konceptu”, dosł. „Bez głowy i ogona”). Prolog tworzy ramę wokół 
historii o dwóch braciach, z których jeden hołduje wszelkim zabobonom, drugi 
zaś jest niedowiarkiem. Z owego wstępu widz dowiaduje się, iż sztuka o braciach 
skonstruowana jest w sposób niezgodny z formalnymi regułami rządzącymi teatrem 
i dramatem. Historia jest przedstawiona w czterech aktach, a ponadto autor nie 
opatrzył jej tytułem. Kwestie formalnych braków utworu, mającego być podstawą 
zaczynającego się właśnie przedstawienia, dyskutowane są przez postacie Prologu 
(przybywających na przedstawienie w roli honorowych widzów Jupitera, Wulkana, 
Apollina oraz Momusa). Postawione przez Sganarella pytanie otwiera Holbergowski 
tekst na reakcję publiczności:

Sganarell wchodzi trzymając latarnię w dłoni i mówi do widzów:
Czy nikt z was, Messieurs, nie znalazł części komedii? Przytrafiło się ogromne nie-
szczęście, zaginął jeden akt, a dobrzy ludzie zapłacili za całą sztukę. Ach, ach! Jeśli nie 
odnajdę aktu …
Chodzi po scenie, przyświecając sobie latarnią. (Bez konceptu, Prolog, scena 1)

Inną cechą commedia dell’arte, na którą Skavlan zwraca uwagę u Holberga, jest 
rozbudowywanie akcji komedii za pomocą komicznych epizodów niezwiązanych 
z głównym wątkiem, często o charakterze pantomimicznym, czyli tak zwanych 
lazzi. Mogły przerywać ciąg głównej akcji lub tworzyć zakończenie aktu129. Taki 
końcowy epizod, niewpływający na przebieg akcji, ma miejsce na przykład w zakoń-
czeniu V aktu Diabelskich sztuczek, komedii o wędrownych aktorach posądzonych 
o konszachty z diabłem. Po pomyślnym wyjaśnieniu nieporozumienia, uwolnieniu 
komediantów od podejrzeń i opuszczeniu przez nich sądu ma miejsce sekwencja 
o charakterze lazzi. Mimo iż kolejne sceny są po prostu opatrzone odpowiednim 
numerem, nosi ona nazwę „Ostatniej sceny”. Pojawiają się w niej dwie nieświadome 
wyników rozprawy kobiety:

Ostatnia scena
Matka jednego z komediantów. Ukochana Leandra. Trzech aktorów. Pisarz sądowy.
Matka: (uczepia się pisarza) Ach! Panie pisarzu! Nie traktujcie tak surowo mego syna.
Ukochana: (szarpie go z drugiej strony) Ach! Panie pisarzu! Wstawcie się za moim 
ukochanym.

129	 Por. A. Nicoll, W świecie Arlekina…, s. 112. 



127

Pisarz: No, dajcie mi przejść.
Matka: Ach! Panie pisarzu! To młody człowiek, którego łatwo sprowadzić na złą 
drogę.
Ukochana: Ach! Panie pisarzu! Wstawcie się za moim ukochanym u sędziego.
Pisarz: Żeby was pokarało, zostawcie mnie w spokoju.
Matka: Ach! Panie pisarzu! Przecież wszyscy jesteśmy ludźmi!
Ukochana: Ach! Panie pisarzu! Niech go przynajmniej pogrzebią w poświęconej zie-
mi.
Pisarz: Jak mi nie dacie przejść, to pożałujecie. 
Matka: Ach! Panie pisarzu! Nie puścimy pana, póki nam pan nie obieca pomóc.
Pisarz: Gwałtu! Rety!
Obie padają na klęczki, chwytają go pod kolana z takim impetem, że pisarz się wywraca; 
wstaje, ucieka, ścigany przez kobiety.

Stosunek Holberga do Moliera jest, jak wspomnieliśmy, wyraźnie koniunkturalny. 
W okresie współpracy z teatrem przy Lille Grønnegade, gdy jego własne utwory 
musiały konkurować z utworami francuskiego mistrza, Holberg nie wahał się wystę-
pować z ostrą krytyką jego twórczości. W przedmowie do pierwszego tomu swoich 
komedii, przywdziewając maskę neutralnego komentatora, Justa Justesena, zarzuca 
francuskiemu konkurentowi „obcość”, a co gorsza „nienaturalność” postaci i wyda-
rzeń, co widać między innymi w ironicznej ocenie Mieszczanina szlachcicem:

[…] gdy widzę, jak raz to zakłada szlafrok, to go znów ściąga, by sprawdzić, czy mu-
zyka brzmi lepiej w bieliźnie czy w szlafroku, gdy widzę, jak daje sobie wmówić, że 
syn tureckiego cesarza przybył do Paryża tylko po to, by się oświadczyć jego córce, to 
jawi mi się nie charakter przerysowany, ale osobnik będący obłąkańcem130.

Tartuffe z kolei to postać typowa dla kręgu kultury katolickiej. Co do Mizantropa, to 
jest to być może przykład na ciekawy dyskurs, lecz zarazem marna komedia, w której 
autor nie popisał się sztuką rozśmieszania ludzi, twierdzi nasz komentator. Justesen 
robi tylko niezobowiązującą aluzję w swych rozważaniach do poetyki Boileau, lecz 
pod wieloma względami się z nim zgadza. Uważa między innymi, że człowiek rodzi 
się z darem poetyckim, jednak powinien udoskonalać swój warsztat pisarski. Poza 
tym ceni przejrzystość i prostotę dzieła, a w rozsądku widzi najlepszego przewodnika 
pisarzy. 

Holbergowski komentarz dołączony do pierwszego tomu komedii z 1723 roku, 
opublikowany pod pseudonimem – Just Justesens Betenkning over Comoedier („Prze-
myślenia Justa Justesena dotyczące komedii”), jest pierwszym duńskim tekstem 
o naturze dzieła teatralnego. „Piszące ja”, czyli Just Justesen od komediopisarza wy-
maga postawy filozoficznej. Ponadto oczekuje od niego: a) studium śmieszności ga-
tunku ludzkiego (rudiculum), b) umiejętności piętnowania wad w taki sposób, by 

130	 L. Holberg, VTB, t. VII, s. 457. 



128

jednocześnie zabawić publiczność, c) znajomości dobrych wzorców komediowych, 
d) wyobraźni umożliwiającej mu przewidzenie, w jaki sposób komedia będzie funk-
cjonować w teatrze. Justesen zaznacza bowiem, iż istnieje różnica pomiędzy lekturą 
komedii a jej oglądaniem na scenie, „gdyż trafną puentą i zabawnymi pomysłami 
można wyrazić to, czego nie da się opisać, a co sprawia, że teatr żyje”. Przestrzega 
jednak od razu, by nie próbować tak usilnie teatru ożywiać, że się przy okazji zgrze-
szy przeciwko temu, „co zwie się bon sens”131.

Pod koniec lat czterdziestych XVIII wieku, gdy do wskrzeszonego po wielu la-
tach kopenhaskiego teatru zaczyna przychodzić publiczność oczekująca bardziej 
wyrafinowanej intrygi i wyrafinowanego dialogu, Holberg traktuje Moliera jako 
sprzymierzeńca w starciu z nowomodnym repertuarem, charakteryzującym się, jego 
zdaniem, jałowymi rozmowami, napisanymi potoczystym wierszem. Odrodzony 
teatr duński – chociaż jego repertuar w dużym stopniu wpisywał się w molierow-
sko-holbergowską tradycję z Lille Grønnegade – musiał dopasowywać się do ocze-
kiwań widzów. Na przykład w charakterze kończących przedstawienia postludiów 
zaczęły się pojawiać niemieckie sielanki. Niechęć Holberga do tak zmodyfikowane-
go repertuaru przebija z jego pism, między innymi z Listu 180. Wskazuje w nim na 
Moliera jako jedynego godnego spadkobiercę swego ulubionego Plauta132. Kpi przy 
tym z owych modnych paniczów, którzy podczas krótkiego zagranicznego pobytu 
zakochali się w nowym teatrze, a wróciwszy kręcą nosem na „wszelkie stare komedie, 
nawet na arcydzieła Moliera”, argumentując, że w Paryżu zdążyły wyjść z mody133. 
W Liście 195, potwierdzając swoją atencję wobec Plauta, podpiera się w tej materii 
autorytetem Moliera, twierdząc, iż „nikt nie zapoznał się ze sceną bardziej niźli ten 
człowiek”134.

Nie omieszkał jednak podkreślić wyższości swego konceptu dramaturgicznego 
nad niejedną komedią Molierowską. Pisząc o dobrym przyjęciu przez publiczność 
jednej ze swych ostatnich sztuk, zatytułowanej Plutus, czyli rozprawa między biedą 
a bogactwem, uważa, iż do jej sukcesu przyczyniły się „liczne wspaniałe intermezza, 
cieszące zarówno umysł, jak i oko, gdyż wypływały w sposób naturalny ze sztuki 
samej w sobie i dlatego odniosły całkiem inny efekt niż intermezza w Mieszczaninie 
szlachcicem czy też Chorym z urojenia”135. 

Zdaniem Oscara Jamesa Campbella (1914, The Comedies of Holberg) Holberg 
nauczył się od Moliera kompozycji, podchodził jednak z większą swobodą do kla-
sycznych wzorów. Więcej w nich miejsca na improwizację i ludowy, przaśny humor. 
Również jego galeria postaci, zwłaszcza Holbergowska rodzina, to w dużym stopniu 
adaptacja wzorców Molierowskich, utrzymuje Campbell. Jego mieszczka – Magda-

131	 L. Holberg, VTB, t. VII, s. 457. 
132	 Zob. L. Holberg, VTB, t. XII, s. 208.
133	 Zob. List 447, L. Holberg, VTB, t. XII, s. 327–328
134	 L. Holberg, VTB, t. XI, s. 175.
135	 List 447, L. Holberg, VTB, t. XII, s. 330.



129

lena przypomina panie domu z Molierowskich sztuk, mocno stąpające po ziemi, 
scalające rodzinę. (Można się zgodzić z Campbellem i jego oceną Magdaleny, cho-
ciaż bywają wyjątki od podanej przez niego reguły: matka w Jeanie de France jest tak 
zapatrzona w swego syna, że swoją bezkrytyczną postawą tylko podsyca jego szaleń-
stwo). Pan domu – u Holberga Hieronim – jest nierzadko tyranem, który wbrew 
rozsądkowi i głosowi serca narzuca rodzinie swoje fanaberie. Bywa naiwny i zaśle-
piony, jak kandydat na rogacza w Przyjęciu bożonarodzeniowym. Zarówno u Moliera, 
jak i u Holberga, pojawia się rzecznik „złotego środka” – osoba spokojna, wyważona, 
stanowiąca kontrast do zacietrzewionego starca. U duńskiego pisarza często zwie się 
Leonardem.

Natomiast para sprytnych służących wiele zawdzięcza włoskiej komedii, twierdzi 
autor The Comedies of Holberg. Henryk i Petronela (Henrik i Pernille) wnoszą do 
komedii fizyczność, erotyzm, błazenadę, grę z publicznością. Drugiego ze sług, An-
toniego (Arv), Campbell określa mianem duńskiego Pierrota – osobnika wiernego 
swemu panu, lecz dość prostodusznego, naiwnego, niekiedy wręcz głupiego, stano-
wiącego przeciwieństwo bezczelnego, inteligentnego Henryka. 

Jego zdaniem również para kochanków, Laender i Leonora, nie przystaje do 
Molierowskiego wzorca. Campbell postrzega Holbergowską parę zakochanych 
przez pryzmat biografii autora i stwierdza, iż Leander i Leonora po prostu Holber-
ga nudzą. („Jak wiadomo, autor erotyków z Holberga był żaden”, eufemistycznie 
pisał Mogens Brøndsted136.) Nie będąc nigdy żonatym ani nawet zakochanym, nie 
potrafił przekonująco pokazać, że młodymi targają „rzeczywiste” uczucia. Miał na-
turę diametralnie odmienną od uwikłanego w liczne romanse autora Mieszczani-
na szlachcicem, który był – jak sugeruje Campbell – szczególnie predysponowany 
do kreowania wiarygodnych postaci kochanków. Autor The Comedies of Holberg 
oponuje jednak przeciw surowym sądom wspomnianego wcześniej Legrelle’a. Jego 
zdaniem Holberg nie tworzył bladych imitacji Molierowskiej zakochanej pary, gdyż 
Holbergowskim punktem odniesienia byli schematyczni amoroso i amorosa z com-
media dell’arte. 

Łączenie schematyczności Leonory i Leandra z brakiem śladów romantycznych 
w pismach autobiograficznych Holberga, jest zabiegiem dość śmiałym ze strony 
Campbella. Podkreślić natomiast należy, iż Leonora i Leander są nośnikiem te-
atralności rozumianej zarówno jako synonim sztuczności i nieautentyczności, jak 
i umowności i konwencjonalności – ale przy tym i możliwości – charakterystycz-
nych dla instytucji, dla której okresowo pisał Holberg. Oto fragment dialogu mię-
dzy młodymi w Maskaradzie, jednej z bardziej „romantycznych” komedii Holberga, 
gdzie ich wyznania, ubrane w skonwencjonalizowane zwroty, kontrastują z cielesno-
ścią miłosnych deklaracji, komunikowanych bezsłownie przez pary służących:

136	 M. Brøndsted, Kvinderne på Holbergs scene…, s. 42.



130

Leander: Moja przeurocza pani, w miłości jest coś boskiego. Gdy tylko was ujrzałem, 
krew tak się we mnie wzburzyła, że zapomniałem, gdzie jestem.
Podczas ich rozmowy Henryk zaleca się do Petroneli.
Leonora: I ze mną działo się podobnie. W momencie gdy monsieur zdjął maskę i pod-
szedł do mnie, jakby odczytano mi wyrok nakazujący pokochanie go137.

Holberg odnosi się z dystansem do obranego przez siebie schematu postaci kochan-
ków. Bawi się nim, obnaża jego umowność. Jego Henryk spointuje w ostatniej se-
kwencji Maskarady: „Tylko miłość między dobrze urodzonymi może być tematem 
komedii; my pozostali działamy prosto z mostu i znamy tylko dwie komendy: Cel! 
Pal!” (s. 99). Rozmowa Leonory z Leandrem z Przyjęcia bożonarodzeniowego brzmi 
jak parodia wyznań kochanków z Maskarady:

Leander (na kolanach) 
Ach, najsłodsza Leonoro! Czyż to możliwe, bym po tak długich oczekiwaniach miał 
zaznać szczęścia i…

Leonora 
Ach, mój drogi Leandrze! Podnieś się, nie ma czasu na długie preludia, jestem prze-
konana o twej miłości. Zastanówmy się raczej, jak dopilnować naszych spraw w czasie 
dzisiejszego przyjęcia bożonarodzeniowego (s. 111)138.

Słowa Leonory z Przyjęcia bożonarodzeniowego są wyraźną trawestacją zstępującą. 
Jej słowa nadają miłosnym wyznaniom Leonarda przyziemności. Ośmieszają – nie 
tyle kochanka, ile konwencję, na którą deklarując miłość, czuje się zobligowany 
powołać. 

7.1.  Amorosa z chłopskiej chaty?

Jedyną Holbergowską amorosa, twierdzi Campbell, zdradzającą cechy indywidualne, 
jest Elżbietka (Lisbed) z komedii zatytułowanej Erasmus Montanus. Bohater komedii, 
Rasmus Berg (czyli Góra), chłopski syn, powraca ze stolicy po wieloletnich studiach 
filozoficznych, które finansowali prości, ale kochający go rodzice i ciężko pracujący 
na roli brat. Młodzieniec wraca na wieś pod zmienionym, łacińsko brzmiącym na-
zwiskiem: Erasmusa Montanusa. Mówi po łacinie, upaja się zdobytą wiedzą, która 
daje mu władzę na innymi. Jest mistrzem dysputy, za pomocą sylogizmu potrafi 
udowodnić, że jego matka jest kamieniem, by później – zmiękczony jej łzami – przy-

137	 L. Holberg, Maskarada, [w:] L. Holberg, Jeppe ze Wzgórza i inne sztuki…, s. 81–82. Wszystkie 
cytaty z Maskarady pochodzą z tejże publikacji.

138	 Wszystkie cytaty z Przyjęcia bożonarodzeniowego pochodzą z: M. Sibińska, Ludvig Holberg i scena 
przy Lille Grønnegade, Gdańsk 2008.



131

wrócić jej, równie zręcznym sylogizmem, człowieczeństwo. Erasmus z jednej strony 
jawi się jako irytujący pyszałek (bratu każe mówić do siebie „monsieur”), z drugiej 
strony zaś jako ucieleśnienie nowoczesnego intelektualisty o horyzontach szerszych, 
niż określone przez jego rodzinną zagrodę, świetnie czującego się w świecie pojąć, 
definicji i logiki. Holberg nie pozwolił mu upaść z powodu rzeczywistych błędów 
(na przykład w rozumowaniu logicznym). Jego Erasmus doznaje porażki i upokorze-
nia broniąc niewątpliwej prawdy.

Jego absurdalne popisy słowne spotykają się z podziwem lub pobłażaniem lu-
dzi mu życzliwych i niepokojem tych, którzy skrzętnie ukrywając własne nieuctwo, 
osiągnęli uprzywilejowaną pozycję w małej, zamkniętej społeczności (jego powrót 
do wioski szczególną niechęć budzi u kościelnego Pera, nieuka i ignoranta, do tej 
pory wśród prostaczków cieszącego się opinią uczonego). Natomiast burzące prasta-
ry porządek rzeczy stwierdzenie, które mimochodem pada z ust Erasmusa – iż zie-
mia jest okrągła – przeraża i budzi gwałtowny sprzeciw. Okazuje się nie do przyjęcia 
dla prostodusznych mieszkańców wioski. Dla nich ziemia jest i pozostanie „płaska 
jak naleśnik”. „Z pozoru sympatyczni, stają się groźni, jak każdy głupiec upierający 
się mocno przy swoim głupstwie, a mający oparcie w społeczności głupich”, pisze 
L. Sokół139.

Wykształcony, powołujący się na naukowe autorytety Erasmus nie jest w stanie 
obronić prawdy przed „racją większości”. Pod groźbą wcielenia do wojska i zaprze-
paszczenia szansy poślubienia Elżbietki wyrzeka się naukowej prawdy dotyczącej 
kształtu naszej planety. Dopiero wówczas zostaje z powrotem przyjęty na łono spo-
łeczności.

Erasmus to ktoś, kto nie potrafi sprostać obowiązkom człowieka oświeconego. 
Zdobywana wiedza zamiast być drogą ku mądrości i poznawaniu samego siebie, 
narzędziem służącym do naprawy świata, stała się dla niego źródłem pychy i instru-
mentem władzy. Jednak współczesny widz zauważa dodatkowy wymiar skonstru-
owanej przez Holberga sytuacji, której głębi autor pewnie nie do końca przewidział: 
„Samotny intelektualista, podeptany przez groźny motłoch, to już prawie zapowiedź 
Wroga ludu”140.

Już romantycy dostrzegali heroiczność położenia, w jakim znajduje się Erasmus, 
zmuszony nagle bronić prawdy przed atakiem „zwartej większości”. Søren Kirke-
gaard pisał: „Płaczę, gdy oglądam lub czytam Erasmusa Montanusa; on po prostu 
ulega masie”141. Edvard Brandes widział w Erasmusie reprezentanta nowych cza-
sów i stwierdzał: „Cierpiałem zawsze widząc, jak brutalnie traktowany jest Erasmus 
w ostatnim akcie”142. Nieco bardziej krytyczny wobec Holbergowskiego nieszczę-
śnika był wspomniany już Georg Brandes, brat Edvarda. Niezwykle cenił sobie ów 

139	 L. Sokół, Dyplomatyka i łowy…, s. 124. 
140	 Ibid.
141	 Cytat za: J. Fibiger, G. Lütken, Litteraturens veje, København 2003, s. 122. 
142	 Cytat za: ibid. 



132

tekst, który, jego zdaniem, był ponadczasowy, nie ograniczony geografią, prawem 
czy realiami społecznymi. Oczywiście, pisał, należy odrzucić romantyczną interpre-
tacją, w świetle której Erasmus jest męczennikiem za nowoczesność. „Erasmus jest 
komicznym młodzieńcem, mającym przeważnie rację. Kościelny Per jest komicz-
nym starcem, nie mającym przeważnie racji – dokładnie w taki sposób, w jaki ma 
się z reguły rzecz z reprezentantami postępu i konserwatyzmu”143. 

Georg Brandes uważa, że autor, w sposób świadomy czyniący z Erasmusa bła-
zna, realizował projekt oświeceniowy: pragnął umoralnić, zwrócić uwagę na nie-
bezpieczeństwa powierzchownego zachłystywania się wiedzą. Jednakowoż Holberg 
był również artystą i jako taki reprezentował inną postawę niż Holberg – moralista.

Zdaniem Brandesa, pisząc sztukę o Erazmusie, „w jak zwykle umoralniającym 
celu”, czerpiąc z własnych doświadczeń i zapożyczając z greckiej, angielskiej, wło-
skiej i francuskiej literatury, Holberg stworzył arcydzieło o tragikomizmie między-
pokoleniowego konfliktu związanego z rozwojem i postępem. Po prostu – twierdzi 
Brandes – dał się porwać geniuszowi. Wskazówką są dla Brandesa słowa służącej 
Marty z Jeana de France: „Ze mną jest tak, jak z tymi, którzy piszą komedie; w trak-
cie pisania sztuki nagle wpada im do głowy, jak ją skonstruować i zakończyć” (akt 
IV, scena 1)144.

Przy kreowaniu postaci Lisbed na komediowe wzory z włoskich i francuskich 
sztuk nałożyły się autorskie obserwacje duńskich realiów, uważa Campbell145. Do 
pewnego stopnia można Campbellowi przyznać rację: zakochana Elżbietka wyraża 
swe uczucia mniej schematycznie niż to czynią Leonory w innych komediach mi-
strza. Jednak zaznaczyć należy, że parę Erasmus – Elżbietka w ogóle trudno dopaso-
wać do tradycyjnego schematu amorosi – ich miłość nie jest przecież rdzeniem akcji. 
Wątek miłosny komplikuje się – ojciec dziewczyny grozi zerwaniem zaręczyn – do-
piero na skutek niebacznej deklaracji Erasmusa, dotyczącej kształtu kuli ziemskiej. 

Elżbietka jest prostą, poczciwą, wiejską dziewczyną, tęskniącą za długo niewi-
dzianym ukochanym. Swe uczucie wyraża w konkretnych obrazach: zwierza się ze 
swych snów („Śniło mi się, że spałam dziś w nocy u niego”, Akt 1, scena 5) i kon-
centruje się na zjawiskach, które przeszkadzają jej być razem z ukochanym. Niczym 
dziecko niecierpliwa, kilkukrotnie dopytuje się: „Ale czy to pewne, że zjawi się jutro 
w domu?” (Erasmus Montanus, Akt I, scena 5). Powtórzenia owego pytania, w kolej-
nych odsłonach lekko tylko modyfikowanego, wizualizują dystans czasowy.

Po powrocie młodzieńca do rodzinnej wioski dystans między młodymi nie ma-
leje, zmienia jednak charakter – między narzeczonymi pojawia się przepaść ide-
ologiczna. W walce o rząd dusz w wiosce Erasmus znajduje głównego przeciwni-
ka w kościelnym Perze. Ma też drugiego adwersarza – Jeronimusa, ojca Elżbietki. 

143	 G. Brandes, Ludvig Holberg. Et festskrift, Udvidet digital udgave. Søborg, København 2007, s. 118 
(http://bjoerna.dk/Holberg/Brandes-1884.pdf ). 

144	 L. Holberg, VTB, t. III, s. 194.
145	 O.J. Campbell, The Comedies of Holberg, Cambridge 1914, s. 121–123. 



133

Wyedukowany na kopenhaskim uniwersytecie Erasmus upiera się przy twierdzeniu, 
iż ziemia jest okrągła, co skłania wiernego tradycyjnym wartościom ojca dziewczy-
ny do zerwania zaręczyn. Zakochana dziewczyna miota się między upartym star-
cem, a pewnym swych racji młodzieńcem, czującym wyższość nad ograniczonymi 
mieszkańcami rodzinnej wioski. Tak jak przedtem Elżbietka dopytywała się o jego 
powrót, tak teraz niczym zaklęcie, płacząc, powtarza prośbę: „Ach, serce ty moje, 
przez wzgląd na mnie, powiedz, że jest płaska” (Erasmus Montanus, Akt III, scena 6). 
Powtórzenia, charakteryzujące mowę Elżbietki, unaoczniają dystans dzielący ją od 
upragnionego celu – ramion kochanka. Najpierw dystans miał charakter czasoprze-
strzenny, potem ideologiczny. Błaganie o to, by Erasmus wyparł się swoich – ską-
dinąd słusznych – poglądów, jest ekwiwalencją prośby, by okazał jej miłość. „Ach, 
serce ty moje, pozwól mi się uściskać” z początku sceny spotkania, jest ekwiwalencją 
późniejszego „powiedz, że jest płaska”. W swej naiwności, prostoduszności Elżbietka 
jest komiczna, ale budzi też współczucie.

7.2.  „Wierzcie mi, Jeppe nie jest błaznem”

Również Bent Holm w książce pod tytułem Skal dette være Troja? („I to ma być Tro-
ja?”), nawiązującym do Holbergowskiego Ulyssesa von Ithacia, akcentuje napięcie 
tworzone w komediach kopenhaskiego profesora przez dwie tradycje teatralne. Obie 
tradycje – teatr klasyczny, podporządkowany arystotelesowskiej idei dramatu oraz 
teatr oparty o sztukę improwizacji, commedia dell’arte, której korzeni szukać można 
zarówno w starożytnym Rzymie (mim i atellany), jak i w średniowieczu, i renesan-
sie, w ludowych farsach, tudzież występach kuglarzy, błaznów i żonglerów – tworzą 
pole napięcia oddziaływające na utwory sceniczne autora Ulyssesa146. Ponadto na 
ową, nazwijmy ją „włoską”, linię nakłada się szeroko pojmowana tradycja karnawału 
z jego różnorodnymi przejawami.

Z powyższą dwoistością wiąże się, zdaniem Holma, ambiwalentność pojęcia te-
atralności, jakie możemy wyczytać z kolejnych tekstów Holberga, i to nie tylko tych, 
które pisarz tworzył na użytek sceny. Jako rzecznik oświecenia, widzący konieczność 
wyzwolenia się człowieka spod władzy powierzchownych, skostniałych gestów, jest 
Holberg niechętny teatralności rozumianej jako zachowania egzaltowane, preten-
sjonalne, kojarzone z barokową sztucznością formy. Postawy takie, w jego pojęciu, 
wnoszą fałsz do międzyludzkich relacji, manipulują jednostką i społecznością. Mo-
żemy dodać, że tak użyte słowo „teatr” ma znaczenie rodem z platońskiej jaskini147. 
Platońska tradycja traktuje teatralność jako przeciwieństwo prawdy, natury i auten-

146	 O źródłach commedia dell’arte, zwanej początkowo commedia all’improvvisio, co dobitnie świadczy 
o roli jaką pełni improwizacja i kunszt reagowania na widza w tej formie teatru zob. C. Mic, op. cit.

147	 O antyteatralnej tradycji w kulturze Zachodu od czasów Platona do najnowszych zob. J. Barish, 
The Antitheatrical Prejudice, Berkley 1981.



134

tyczności. Widzowie platońskiej jaskini zamiast rzeczywistości mogą obserwować je-
dynie rzucane przez nią cienie, które traktują jako coś realnego. Alternatywą wobec 
teatru cieni jest wyzwalające – choć bolesne i początkowo mogące budzić ludzki 
sprzeciw – wyjście na światło dzienne, gdzie człowiek będzie w stanie doświadczyć 
rzeczy takimi, jakie są. W komediach Holberga owa fasada kłamstwa i samookłamy-
wania zostaje w imię zdrowego rozsądku naruszona, między innymi poprzez insce-
nizowanie intrygi unaoczniającej opozycję między iluzją a rzeczywistością. W tym 
momencie teatr i scena stają się narzędziami oświeceniowego projektu. 

Krzyżowanie się dwóch teatralnych tradycji – ludowej i klasycznej – łączy się, 
zdaniem Holma, z dwoma koncepcjami postaci błazna w Holbergowskim uniwer-
sum komediowym. Pierwszy wariant to budzący śmiech dezaprobaty głupiec, nie-
świadomy swego błazeństwa, z własnej winy uwikłany w grę pozorów – z powodu 
błędnego wyczucia rzeczywistości i nieumiejętnego oceniania swoich możliwości. To 
jego dotyczy oświeceniowo-arystotelesowski projekt komedii, częstokroć wyartyku-
łowany w epilogu. To jego błazeńskość staje się przedmiotem drwin, to jemu należy 
uświadomić błąd, by w miarę możliwości uleczyć go lub dla przywrócenia równowa-
gi usunąć ze społeczności. Błaznami są tytułowe postacie komedii charakteru – Jean 
de France, Herman von Bremen, czyli rzemieślnik, który uwierzył, że zna się na 
polityce, a także Erasmus i Jeppe. 

Druga koncepcja dotyczy błazna o karnawałowych korzeniach, będącego nośni-
kiem absurdu i chaosu, który w swoisty sposób podsuwa głupcom krzywe zwier-
ciadło. Wzmacnia nonsensowną grę pozorów, doprowadzając w ten sposób do roz-
sypania się iluzorycznych konstrukcji, które leczeni przez błazna głupcy biorą za 
rzeczywistość.

Holbergowskim błaznem-prześmiewcą najczęściej bywa służący, będący potom-
kiem zarówno Arlekina z commedia dell’arte, jak i błaznów z jarmarcznych fars. Ta 
ostania tradycja jest wielce ambiwalentna. Związane są z nią zachowania i sytuacje 
„pozytywne”, pokazujące, iż spryt, nieprzejmowanie się konwencjami, wewnętrzna 
wolność, zdrowy rozsądek, konkretność wiedzy opartej na doświadczeniu, ludowa 
mądrość stanowią właściwą alternatywę dla źle urządzonego świata. W tradycji bła-
zeńskiej znajdziemy jednakowoż inny sposób kontestowania rzeczywistości (prakty-
kowany na przykład w polskiej literaturze sowizdrzalskiej) – na zasadzie odwrócenia 
obowiązujących norm, bez proponowania nowych, pozytywnych wartości148. Ślady 
takich zachowań znajdziemy również u Holbergowskich błaznów: są konsekwencją 
otwarcia jego tekstów na świat karnawału i ludowej farsy. 

Postacią, która, zdaniem Holma, również mieści w sobie różne oblicza błazeń-
skości jest Jeppe ze Wzgórza, tytułowy charakter jednej z najczęściej grywanych 
i analizowanych komedii Holberga, napisanej z myślą o pierwszym sezonie przy 
Lille Grønnegade. Pomysł na intrygę znalazł Holberg w Utopii Jacoba Biderman-

148	 Zob. S. Grzeszczuk, Błazeńskie zwierciadło, Kraków 1994, s. 332–334. 



135

na (1578–1627), co – omawiając swe komedie w pierwszym Liście biograficznym – 
twórca skrzętnie odnotowuje. Jeppe, jedna z centralnych postaci teatralnego pejzażu 
Skandynawii, jest, zajmującym gospodarstwo na jałowym skrawku ziemi, pijakiem, 
pędzonym do pracy przez rządcę, bitym i upokarzanym przez niewierną żonę. Swą 
zależność od alkoholu próbuje usprawiedliwić, co może świadczyć o tym, że w prze-
błyskach świadomości zdaje sobie sprawę z tego, że jego postępowanie jest naganne 
i nie przystaje do obowiązujących reguł. Wyraźne jest to zwłaszcza w monologu 
z III sceny pierwszego aktu, z przywoływanym często zdaniem: „Ludzie w parafii 
powiadają w prawdzie, że Jeppe pije, ale nikt nie mówi, dlaczego Jeppe pije”. Jest 
to jednak usprawiedliwienie bardzo przewrotne, w którym przyczyny obiektywne 
(zdrada żony, nieludzkie traktowanie) przedstawiane są obok pokrętnych i nie do 
końca logicznych argumentów:

Gdybym był głupcem nie brałbym sobie tych spraw tak do serca i pić bym nie musiał. 
Ale jedno jest pewne, bystry ze mnie człek. Dlatego przejmuję się tym wszystkim 
bardziej niż kto inny i dlatego muszę pić (s. 8)149.

Jeppe, wysłany do miasta po mydło, upija się w przydrożnej karczmie Jakuba Szewca 
i zasypia na kupie gnoju. Tam znajduje go baron i jego świta. 

Baron: […] Chciałbym jakąś krotochwilę jego kosztem urządzić. Macie zazwyczaj 
pełno pomysłów. Nie możecie wymyślić czegoś, co by mnie rozweseliło. […]
Lokaj Eryk: Uważam, że powinniśmy go rozebrać i położyć w najlepszym łożu Jaśnie 
Pana, a rano, gdy się obudzi, stanąć przed nim, jakby był panem domu, tak by się nie 
domyślił jak go omotaliśmy. A gdy już uwierzy, że jest baronem, spijemy go ponow-
nie, wciągniemy na niego stare ubranie i położymy z powrotem na tej kupie gnoju. 
Jeśli to zgrabnie rozegramy, odniesie to niepowszedni skutek, on zaś przekonany bę-
dzie, że albo śnił o tak niebywałym szczęściu, albo że rzeczywiście był w raju. […]
Baron: W takim razie tak zróbmy. Weźcie go, ubierzcie w piękną koszulę i połóżcie 
w mym najlepszym łożu (s. 16–17).

Po przebudzeniu Jeppe daje się przekonać sługom barona, że jest ich panem, a jego 
chłopskie „ja” jest tylko i wyłącznie skutkiem choroby powodującej halucynacje. 
Akt wyniesienia go ma szczyt hierarchii społecznej przebiega według znanego wzo-
ru, będącego parodią pańskiego lever150. W II akcie ludzie barona przemawiają do 
przebudzonego chłopa, w przewrotnie przesadny sposób wyrażając swój szacunek, 
podają mu wykwintny szlafrok, sprowadzają muzykantów oraz doktorów, którzy 
mają „uleczyć” Jeppego – barona z omamów. Akt III jest wizualizacją uczty na cześć 
Jeppego. Wśród świty usługujących niczego nieświadomemu chłopu jest i sam ba-

149	 Cytaty z komedii pt. Jeppe ze Wzgórza pochodzą z: L. Holberg, Jeppe ze Wzgórza i inne sztuki, 
tłum. i opracowanie M. Sibińska, Gdańsk 2004.

150	 Por. I. Kadulska, op. cit., s. 70.



136

ron, ukrywający w kostiumie sekretarza. Pojawianie się pana w nieprzystojnej dla 
siebie roli (pozornego poniżenia) jest stosunkowo częste dla tekstów ożywiających 
temat „z chłopa król”151. Niestosowność takiej sytuacji jest szczególnie wyekspono-
wana, gdy Jeppe grozi stryczkiem „sekretarzowi”. 

Kompensując swój dotychczasowy mizerny los, Jeppe żąda jedzenia oraz trun-
ków, tyranizuje swe otoczenie, a na końcu domaga się miłosnych usług od żony 
rządcy, zajmując najprawdopodobniej i w tej ostatniej sytuacji miejsce prawdziwego 
barona. Wykazuje się przy tym kompletnym brakiem „pańskich” manier, lecz nie-
jedna replika zdradzająca jego ignorancję, stawia jednocześnie pod znakiem zapyta-
nia porządek reprezentowany przez baronowski dwór. 

„Wierzcie mi, Jeppe nie jest błaznem” (s. 28), woła buńczucznie do świty ba-
rona, próbując korzystać z władzy, która – jak uwierzył – jest jego udziałem. Jest 
jednak błaznem i to na dodatek w dwojaki sposób: zarówno jako godny politowania 
prostak, dostarczający uciechy elitom, jak i prześmiewca, podsuwający – co prawda 
w niezamierzony sposób – owym dworskim pyszałkom błazeńskie zwierciadło. 

Jeppe przyjmujący nieświadomie rolę błazeńskiego króla nie ma jednak zamiaru 
burzyć istniejących hierarchii, a wizja świata, w którym rządcy staną się dziedzicami, 
a dziedzice rządcami, jest mu wielce niemiłą (akt III, scena II). Nie marzy o rewo-
lucji, chce tylko pozostać na szczycie hierarchii społecznej. W czasie uczty w domu 
barona ponownie się upija, zapada w sen i zostaje wyniesiony na gościniec. Budząc 
się po odegraniu narzuconej mu roli, nie jest pewien, czy śnił, czy też dane mu było 
doświadczyć raju. Następnie Jeppe staje przed błazeńskim sądem i za panoszenie się 
w pańskim pałacu zostaje skazany na śmierć. Jednak napój podany mu przez sędzie-
go okazuje się nie trucizną, lecz środkiem nasennym. Obudziwszy się, Jeppe wraca 
do domu przekonany, że ci, którzy wyrokiem sądu mogli skazać go na śmierć, mogą 
go też skazać na życie, co w jego przypadku oznacza powrót do piekieł: do życia 
w poniżeniu, u boku „kuzynki Lucyfera”. Kpiarska relacja sąsiada o tym, co się na-
prawdę wydarzyło, pozornie uporządkowuje relacje między złudą a rzeczywistością. 
Wszystko wskazuje jednak na to, że Jeppe nadal będzie szukał ucieczki w świat iluzji, 
używając „sposobów, które daje nam natura, by odganiać smutki” (s. 8). Jego pobyt 
w domu barona można porównać do odwiedzin w karczmie Jakuba, gdzie alkoho-
lowe opary zacierają granice między iluzją a rzeczywistością. W obu miejscach Jeppe 
balansuje na pograniczu jawy i snu i oba jawią się jako oazy szczęścia, w których 
pobyt kończy się dla niego na kupie gnoju. Obie podstawowe opozycje semantyczne 
tematu „z chłopa król”, czyli jawa – sen i góra – dół są w historii Jeppego wyraźnie 
ze sobą połączne152.

151	 Por. ibid.
152	 Por. B. Schultze, „Z chłopa król”. Cztery wieki tradycji tematu literackiego w Polsce, Kraków 2006, 

s. 38–39.



137

W samym tekście komedii nie wspomina się o karnawale, chociaż w takim wła-
śnie kontekście umieszcza historię o chłopie-pijanicy w swej satyryczno-dydaktycz-
nej powieści podróżniczej Jacob Bidermann153. Jednak praktyka inscenizacyjna do-
prowadziła do częściowej, wtórnej karnawalizacji Jeppego. Sztukę traktowano jako 
błahą karnawałową farsę, którą tradycyjnie wystawiano w zapustny poniedziałek. 
Była odbierana jako opowieść o kimś, kto nieznajomością odpowiedniego społecz-
nego kodu zasługuje na śmiech; komiczna opowieść o kimś, kogo należy odesłać 
na jego właściwe miejsce. Zapustną tradycję pierwszych inscenizacji częściowo tłu-
maczy zarówno powierzenie chłopu roli tytułowej (co przywoływało tradycję zapu-
stowych fars) oraz oparcie akcji na opozycji wywyższenie – poniżenie, kojarzonej 
z tradycją karnawału. Trzy pierwsze akty komedii to opowieść o pozornym wywyż-
szeniu, zachowująca typowe dla tego motywu etapy: intronizacja – panowanie – de-
tronizacja. Akt czwarty i piąty, przynoszące motyw pozornego zstąpienia w zaświa-
ty i pozornego zmartwychwstania, stanowią rewers motywu jednodniowego króla. 
Przemieszczenie bohatera „w górę” w pierwszych trzech aktach, zostaje zastąpione 
przemieszczeniem „w dół”. 

Z czasem jednak zaczęto odkrywać wielowymiarowość tej komedii, która za-
wdzięcza stałą obecność na skandynawskich scenach potencjałowi głównej postaci, 
burzącej ramy mięsopustnej farsy z jej wyartykułowaną przestrogą przed wynosze-
niem do godności ludzi niskiego stanu154. Przyczyny stałej obecności na skandynaw-
skich scenach najlepszych komedii Holberga, a do takich zalicza się Jeppe ze Wzgó-
rza, można szukać w niejednoznaczności przedstawianego w nich świata i postaci, 
co niesie ze sobą możliwość różnorodnych interpretacji. Wielowymiarowość głównej 
postaci jest między innymi uwarunkowana jej pozornym, chwilowym wywyższe-
niem, a potem – równie iluzorycznym – zstąpieniem do świata podziemnego. Dzięki 
przemieszczaniu góra – dół Jeppe zyskuje coś, co można by nazwać „kontrapunkto-

153	 W napisanej po łacinie powieści Bidermanna żart z pijanym chłopem jest jednym z centralnych 
elementów obchodów karnawałowych, w których bierze udział główny bohater, Philippus. Holberg 
usunął karnawałowy kontekst i przetransponował realia na duńskie, zostawiając całą strukturę historii 
o pozornie wyniesionym do godności pijanicy. Warto nadmienić, że co prawda Holberg, wskazując na 
źródło inspiracji, określa Utopię mianem powieści, jednak w duńsko-norweskiej tradycji historyczno-
literackiej do niedawna pokutowało błędne wyobrażenie na temat gatunku Bidermannowskiej Utopii. 
Nazywano ją najczęściej zbiorem anegdot. Nieporozumienie powstało za przyczyną historyka literatu-
ry, Knuda Lyne Rahbeka, który na początku XIX wieku opracował w języku duńskim te fragmenty 
Utopii, które wykorzystał Holberg. Następnie Rahbek opublikował wybrany i zredagowany materiał 
w formie spójnej „anegdoty”, a opracowanie potraktowano jako tłumaczenie tekstu Bidermanna. Do-
piero rozprawa doktorska Gunnara Sivertsena obroniona w 2006 roku na uniwersytecie w Oslo, przy-
wróciła komedii Holberga właściwy kontekst historyczno-literacki, zob. G. Sivertsen, Kilden til Jeppe 
paa Bierget, Århus 2010.

154	 O znaczeniu epilogu w Jeppe ze Wzgórza zob. M. Sibińska, Konge for en dag – komparariv lesning 
av Jeppe paa Bierget, Fra bonde til konge og Herr Jowialski, [w:] Mellom europeisk tradisjon og nasjonal 
bevissthet, Gaasland, R. og Aarseth, H.E. (red.), Oslo 1999, s. 15–39.



138

wą świadomością”. W takim przypadku mamy do czynienia z zacieraniem się tra-
dycyjnego kontrastu my – wy. Podmiot nie plasuje się – niczym wprawione w ruch 
wahadło – raz w dawnym, a raz w nowym kontekście społecznym (kulturowym), 
lecz pozycja jego nosi cechy symultaniczności: tkwi on zarówno „tam”, jak i „tu”155.

Jeppe, który na chwilę uwierzył, że jest baronem nie może jednocześnie zapo-
mnieć, że jest chłopem. „Wierz mi, dobry człowieku, ja się nie dam tak wodzić za 
nos, bo ja sam chłop i chłopa syn”, woła w domu barona, po to by za chwilę przywo-
łać się do porządku: „Patrzcie! Znowu te omamy mnie nachodzą” (s. 30). Taka kon-
trapunktowa świadomość daje mu w pewnym sensie przewagę nad baronem, który 
rzeczywistość ogląda tylko z jednej, centralnej pozycji. Jeppe natomiast chwilami 
jest zdolny ocenić sytuację jednocześnie z dwóch pozycji, centralnej i marginalnej. 
W przypadku Jeppego przekraczanie granic jest elementem gry pozorów. Jednak 
zyskana przez niego świadomość, chociaż oparta na iluzji, sprawia, że pozbawia on 
barona pełnej kontroli nad intrygą. Występujący w roli błazeńskiego króla, Jeppe 
zrywa maski z pełniących władzę, pokazując w karykaturalnym świetle system rzą-
dzenia. Obnaża niewygodne tajemnice barona (dostrzega na przykład, że wcielający 
się w postać sekretarza baron, romansuje z żoną rządcy) i jego ludzi (ukazuje me-
chanizm oszustw uszczuplających dochody barona). Zagrożeni w swej pozycji baron 
i jego dworzanie z ulgą witają koniec mistyfikacji. 

Jeppe demaskuje istniejący porządek i wraca do punktu wyjścia, do swego piekła. 
Tekst komedii nie daje żadnych wskazówek co do ewentualnych przyszłych konse-
kwencji karnawałowej zamiany miejsc. Co prawda, jak pisze Stanisław Grzeszczuk, 
błazeństwo bywa strategią bezsilności, strategią bez wizji przyszłości. Ujawnia we-
wnętrzne antynomie i napięcia zastałego porządku, lecz nie proponuje czegoś w za-
mian. Zapominać jednak nie można, że „[ś]wiat widziany w odwróconym zwiercia-
dle błazeńskim łatwiej obalić”156.

7.3.  Morał czy teatr?

Refleksje Kierkegaarda i braci Brandesów na temat Erasmusa wpisują się w absor-
bującą kolejne pokolenia skandynawskich badaczy literatury i teatrologów kwestię: 
czy autor Erasmusa Montanusa jest przede wszystkim pisarzem i człowiekiem teatru 
czy pedagogiem? Symptomatyczne jest stanowisko Jensa Kruuse, który w Holbergs 
maske pointuje: 

155	 Pojęcie „kontrapunktowej świadomości” zapożyczyłam od Edwarda Saida. W taki sposób określa 
on stan właściwy emigrantom i uchodźcom zmuszonym do przekraczania kulturowych granic i funk-
cjonowania w nowym kontekście, zob. E.W. Said, The Mind of Winter. Reflections on Life in Exile, 
„Harper’s Magazine” 1984, September, s. 49–55.

156	 S. Grzeszczuk, Błazeńskie zwierciadło, Kraków 1994, s. 17.



139

To świat Holberga. To nie jest świat moralny. To świat, w którym rządzą namiętności 
i afekty. Komiczne figury nie są po prostu psychologicznie i naturalistycznie rzecz 
ujmując wieloznaczne – co nieraz wzbudzało podziw i zachwyt – ale poprzez swe 
istnienie, przez swoje przerysowanie, są gorzkim komentarzem lub groźną korektą 
normalnego życia, rozumu i porządku”157.

A w książce o wiele mówiącym tytule Poetisk kriger („Poetycki wojownik”) dopowia-
da: „nie morał, ale teatr – to jest najważniejsze”158.

Wśród głoszących odmienne opinie znajdziemy Jensa K. Andersena159. Po zana-
lizowaniu wypowiedzi Holberga na temat teatru i komedii, dochodzi do wniosku, 
że dla autora Erasmusa Montanusa niewątpliwą istotą komedii był komizm w służ-
bie dydaktyki160. Autorskie intencje przy tworzeniu tekstów dla sceny przy Lille 
Grønnegade były zatem oczywiste, uważa Andersen. Wskazuje w tym kontekście 
na dwa typy błędów, pojawiających się, jego zdaniem, w dziejach recepcji komedii 
Holberga. W błędzie są ci, którzy relatywizują dydaktyzm jego tekstów scenicznych, 
mówiąc o triumfie „czystej komiki”. Równie błędną, zdaniem Andersena, lecz plasu-
jącą się niejako na przeciwległym biegunie, postawą jest doszukiwanie się tragiczno-
-sentymentalnego dna owych sztuk (zwłaszcza Jeppe ze Wzgórza i Erasmus Montanus 
były, jego zdaniem, narażone na tego typu „heroizujące” odczytywanie). Andersen 
odrzuca zarówno koncepcję „tragiczną”, jak i „komiczną”, traktując je jako ahisto-
ryczne. Jest zdania, iż Holberg jako XVIII-wieczny klasycysta nie mieszał kategorii 
estetycznych, nie łączył komizmu z tragizmem oraz dążył do podporządkowania 
efektów komicznych i farsowych reformatorsko-pedagogicznemu przesłaniu.

Andersen ma oczywiście rację – Holberg czuł się w obowiązku eksponować swoją 
funkcję moralisty i pedagoga. Jeszcze przez cały XVIII wiek oczekiwano, że teatr 
publiczny będzie służył społeczeństwu – bawiąc, a przede wszystkim ucząc. Motto Ei 
blot til lyst („Nie tylko dla uciechy”) umieszczone na budynku teatru kopenhaskiego 
przy Kongen Nytorv, podkreślało pedagogiczną misję mieszczącej się tam instytucji. 
Holberg był świadomy oczekiwań wobec sceny i niego – nie tylko jako współpra-
cownika teatru, ale przedstawiciela intelektualnej elity. Chwaląc się popularnością 
jednej z komedii, („Siódma komedia nosi tytuł Jedenasty czerwca, a ponieważ jej 
premiera odbyła się właśnie tego dnia, cała Kopenhaga pośpieszyła ją obejrzeć”), 
czuje się w obowiązku dodać usprawiedliwiająco: „Komedia jest niezwykle rubaszna, 

157	 J. Kruuse, Holbergs maske, København 1964, s. 236–237.
158	 J. Kruuse, Poetisk kriger, København 1978, s. 215.
159	 W latach dziewięćdziesiątych XX wieku Andersen opublikował swoistą trylogię na temat dra-

matopisarstwa Holberga. Zainspirowany modelami interpretacyjnymi Vladimira Proppa i Algirdasa 
Juliusa Greimasa autor szukal typowości w strukturach Holbergowskich komedii: Professor Holbergs 
komedier. En strukturel og historisk undersøgelse (1993), Holbergs kilder? Studier i komediedigterens mulige 
litterære forudsætninge (1993), Handling og moral. En strukturel studie i elleve Holberg-komedier (1992). 

160	 Zob. J.K. Andersen, Professor Holbergs komedier. En strukturel og historisk undersøgelse, København 
1993, s. 173–180.



140

ale została napisana z myślą o widzach na galerii. Od czasu do czasu muszę działać 
wbrew naturze i założyć robaka na haczyk, który, czego jestem pewien, przyciągnie 
tę publiczność, która siaduje w teatrze i zachwycona klaszcze, za każdym razem, gdy 
aktor lub aktorka upadnie na zadek”161. 

Wydaje się, że dla J.K. Andersena powyższy cytat należy do decydujących: „Ko-
mizm i spektakularna widowiskowość” – stwierdza – „były tylko robakiem na haczy-
ku, słodką otoczką powlekającą gorzką pigułkę, czy jaką tam w danej chwili metaforę 
wybiera. To, czego chciał, to nauczyć publiczność odróżniania zalet od przywar”162.

Holberg nie napisał usystematyzowanej teorii komedii i teatru. Jego poglądy 
na ten temat można rekonstruować na podstawie wspomnianych Przemyśleń Ju-
sta Justesena dotyczących komedii, a także fragmentarycznych, nie zawsze spójnych 
opinii i uwag rozsianych w esejach i pismach autobiograficznych. Trudno ocenić, 
które z wypowiedzi Holberga oddają jego wewnętrzne przekonanie i temperament 
twórczy, a które świadczą o umiejętności dopasowywania komentarzy do oczekiwań 
czytelników i uniwersyteckich zwierzchników. Wśród jego tekstów jest przecież List 
190, w którym autor zaznacza, że tym, co komedię ożywia jest festivitas – duch 
zabawy, przedstawienia, niedający się zamknąć w ramy akadmickiego rozważania 
o społecznej roli teatru. W tym samym eseju pointuje, akcentując teatralną naturę 
utworów dramatycznych:

Sądzić komedię wolno tylko temu, kto ją przestudiował na deskach teatru i z własne-
go doświadczenia wie, jaki wrażenie wywiera na scenie. A skoro tak się rzeczy mają, 
nie należy zbytnio przejmować się opinią tych, którzy siedzą w domu i uprawiają 
krytykę we własnym salonie, nie obejrzawszy inscenizacji sztuki; jako że nie mogą 
wydawać sądu o niczym innym, jak tylko o stylu, o moralnych sentencjach, o regular-
ności budowy, w sytuacji gdy doświadczenie uczy, że często komedia napisana według 
akademickich reguł, żadną komedią nie jest. Jako że niejedna sztuka, która podczas 
lektury zdaje się nie mieć większego znaczenia, świetnie funkcjonuje na scenie. Waż-
kość i ważność komedii nie zależy zatem od opinii uczonych krytyków, lecz jedynie 
od aplauzu widowni: gdy mówię widowni, mam na myśli takiej, która posiada natu-
ralny i niezepsuty smak163.

Można się zastanowić, czy dla samego Holberga te dwie opinie – dowartościowanie 
sceniczności komedii i postrzeganie samego siebie przede wszystkim jako mora-
lizatora – noszą znamion sprzeczności. Może należałoby raczej przyjąć, że w jego 
oczach i w oczach współczesnego mu odbiorcy były one ze sobą organicznie połą-
czone. Wskazują na to na przykład wypowiedzi reformatorów teatru w Niemczech 
z II połowy XVIII wieku, których przemyślenia o naturze teatru miały punkty 

161	 L. Holberg, VTB, t. XII, København 1971, s. 123.
162	 J.K. Andersen, Professor Holbergs komedier. En strukturel og historisk undersøgelse, København 

1993, s. 171–172. 
163	 L. Holberg, VTB, t. XI, s. 164–165.



141

styczne z działalnością duńskiej sceny przy Lille Grønnegade. Lessing pisał: „Ko-
media chce naprawiać przez śmiech, ale nie przez wyśmiewanie; chce naprawiać 
niekoniecznie tylko te przywary, z których każe się śmiać i bynajmniej nie tylko 
przywary tych, u których one występują. […] Przyznajmy, że Skąpiec Moliera ni-
gdy nie naprawił żadnego skąpca, a Gracz Regnarda żadnego gracza: zgódźmy się, 
że śmiech wcale nie zdoła poprawić tych głupców: tym gorzej dla nich, ale nie dla 
komedii”164. Pięćdziesiąt lat po pojawieniu się duńskich komedii na scenie przy 
Lille Grønngade, Friedrich Schiller akcentował moralną naturę teatru, wskazywał 
na moralne i wychowawcze pola jego działania, nie widząc w tym zagrożenia dla 
scenicznej sztuki. Teatr widział jako instytucję, w której przyjemność harmonizuje 
z nauką, rozrywka z kształceniem. Moc oddziaływania sceny na człowieka, uwraż-
liwiania go na kwestie moralne, wiązał z tym, co determinuje teatralną specyfikę 
– z wizualnością: „Jakże wzmocnią się religia i prawo, jeśli wejdą w przymierze 
z teatrem, gdzie ogląda się żywą teraźniejszość, gdzie występek i cnota, szczęście 
i nieszczęście, głupota i mądrość przesuwają się przed człowiekiem w tysiącu zro-
zumiałych i prawdziwych obrazów”, pisał165. Teatr, zdaniem Schillera, sięga dalej 
i głębiej niż religia i prawo, sięga nawet tam „gdzie religia i prawo uważają towarzy-
szenie ludzkim uczuciom za coś poniżającego”166: tropi i ukazuje ludzką głupotę, 
w czym świetnie sprawdza się komedia: 

On to [teatr] wielkiej rzeszy głupców wciska do ręki zwierciadło i zawstydza tysiączne 
ich odmiany skuteczną drwiną. Co zdziałał poprzednio przez wzruszenie i strach, 
sprawia tutaj (może szybciej i niezawodniej) przez żart i satyrę. Gdybyśmy chcieli 
przeprowadzić ocenę komedii i tragedii według skuteczności działania każdej z nich, 
doświadczenie przyznałoby może pierwszeństwo komedii. Drwina i wzgarda dotkli-
wiej ranią dumę człowieka niż odraza jego sumienie. Nasze tchórzostwo cofa się przed 
okropnością, lecz ono właśnie wydaje nas na łup satyry. Prawo i sumienie chronią nas 
często przed zbrodniami i występkami, śmiesznostki wymagają własnego subtelnego 
organu, którego nigdzie nie wyćwiczymy tak skutecznie, jak w teatrze. […] Jedynie 
teatrowi wolno wyśmiewać nasze słabości, ponieważ oszczędza on naszą drażliwość 
i nie wskazuje palcem winnego głupca167.

Podobną myśl – choć wyrażoną znaczniej bardziej lakonicznie – zawarł Holberg 
w przedmowie do Listów:

164	 G.E. Lessing, Dramaturgia hamburska, tłum. i opracowanie O. Dobijanka-Witczakowa, Kraków 
1994, s. 54.

165	 F. Schiller, Teatr jako instytucja moralna (1784), [w:] Goethe i Schiller o dramacie i teatrze, red. 
i tłum. O. Dobijanka, Wrocław 1959, s. 237.

166	 Ibid., s. 239.
167	 Ibid., s. 240.



142

Dziełem tym wreszcie udało mi się spełnić daną sobie obietnicę, by moralizować na 
wszelkie możliwe sposoby, […] za pomocą zabawnych poematów, satyry, refleksji 
nad czynami bohaterów i bohaterek, za pomocą poważnych myśli moralnych, wy-
myślonych opisów podróży, aż wreszcie za pomocą tychże listów, tak iż brakuje tylko 
podejmowania moralnych materii w rozmowach, co jednakże rzec można również 
ma miejsce w moich sztukach, które składają się z dialogów i wszystkie są moralne168. 

Innymi słowy, zdaniem Holberga wszystkie utwory sceniczne są na swój sposób mo-
ralizujące. Nawet – a może przede wszystkim wówczas – gdy rezygnują z natrętnego 
dydaktyzmu na rzecz komizmu i scenicznej gry. Dla Holberga moralizowanie nie 
było synonimem pouczania, raczej oznaczało wnikliwe przyglądanie się normom 
i obyczajom169. 

8.  Ślady Holberga w polskim życiu teatralnym 

Holbergowskie komedie współtworzyły norwesko-duńską scenę narodową, a tak-
że weszły do repertuaru nowo powstających teatrów w Rosji, Niemczech, Szwecji. 
W latach czterdziestych XVIII stulecia przetłumaczono na język niemiecki wszystkie 
opublikowane wcześniej komedie Holberga170. Dla niemieckich zespołów wędrow-
nych, pisze Margot Berthold,

obsługujących północne regiony Niemiec i obszary nadbałtyckie Holberg był rękoj-
mią sukcesów kasowych. Jego komedie grała grupa Ackermanna, grał Konrad Ekof 
i Friedrich Ludvig Schröder. Ze stu dziewięćdziesięciu przedstawień, jakie odbyły się 
w Hamburgu między rokiem 1742 a 1743, aż czterdzieści cztery przypadły na sztuki 
Holberga171. 

Wraz z niemieckimi aktorami sztuki duńskiego dramaturga docierały również na 
tereny polskie, między innymi do Gdańska i Warszawy. 

Natomiast trudno mówić o obecności komediopisarza z Kopenhagi na publicz-
nej scenie polskiej w XVIII wieku. Jeśli Holberg w ogóle był na niej obecny, to

168	 L. Holberg, Værker i tolv bind, t. XI, s. 19–20. 
169	 Por. B. Holm, Skal dette være Troja?, s. 16–17.
170	 Por. C. Roos, Det 18.aarhundredes tyske oversettelser af Holbergs komedier. Deres oprindelse, karakter 

og skæbne, Kjøbenhavn 1922, s. 5.
171	 M. Berthold, Historia teatru, tłum. D. Żmij-Zielińska, Warszawa 1980, s. 401. Na ziemiach pol-

skich Holberga grali aktorzy Johanna Friedricha Schönemanna, Konrada Ernsta Ackermanna, Franza 
Schucha, Karla Teophila Döbbelina. (Por. C. Roos, op. cit., s. 263, 266–267, 286; I. Kadulska, Spot-
kanie Bohomolca z Holbergiem z zakonną komedią karnawałową w tle, [w:] Ludvig Holberg: na tropach 
wspólnej tożsamości…, s. 67–68; P. Kąkol, Teatralne spotkania ze Skandynawią w Gdańsku XVIII stule-
cia, [w:] ibid., s. 129–131).



143

Il. 7. Jean de France, oder Der deutsche Franzose (1741). 
Przedstawienie aktorów J.F. Schönemanna 

najczęściej w formie zapożyczeń i inspiracji. Zwłaszcza Jeppe ze Wzgórza (Jeppe paa 
Bierget) i Blacharz burmistrzem (Den polistiske Kandstøber), sztuki, których akcja 
wizualizowała tematykę jednodniowego króla, pośrednio trafiały do polskiego widza 
dzięki dramaturgom niemieckim korzystającym z opracowanych przez Holberga po-
mysłów172. Wśród nich był August Friedrich Ferdinand von Kotzebue, który święcił 
triumfy na scenach europejskich – również na ziemiach polskich – na przełomie 
wieków XVIII i XIX. Kotzebue znał doskonale twórczość komediową kopenhaskie-
go profesora. Między innymi grywane na terenach polskich Der Trunkenbold oraz 
Don Ranudo de Colibrados, czyli Duma hiszpańska są jego swobodnymi przeróbkami 

172	 Den polistiske Kandstøber został wystawiony w Warszawie w Teatrze Narodowym w 1806 roku, 
zob. Dramat obcy w Polsce 1765–1965, [tom 1] A-K, red. S. Hałabuda, pod kierunkiem J. Michalika, 
Kraków 2001, s. 326. 



144

Il. 8. Die Masquerade (1743). 
Przedstawienie trupy Schröderischen Schaubühne 

Holbergowskich sztuk Jeppe ze Wzgórza oraz Don Ranudo de Colibrados eller Fattig-
dom og Hoffart173.

Elementy Holbergowskie pojawiły się również w granej na przełomie lat dwu-
dziestych i trzydziestych XIX wieku komedii pt. Chłop milionowy, czyli Dziewczyna 
ze świata czarownego autorstwa Ferdinanda Raimunda (1790–1836), zawierającej 
odniesienia do Jeppego ze Wzgórza i Blacharza burmistrzem. W ten sposób, stwierdza 
niemiecka slawistka, Brigitte Shultze, polscy odbiorcy, nieznający Holberga, pozna-
wali – nawet o tym nie wiedząc – „duńską wersję tematu «z chłopa król»”174. 

Pośrednikiem między Holbergiem a rodzącą się sceną publiczną w Polsce był 
również Franciszek Bohomolec. Jan Kott we wstępie do Komedii konwiktowych Bo-
homolca podkreśla, że oprócz Moliera i komedii dell’arte do najważniejszych źró-

173	 Zob. Dramat obcy w Polsce 1765–1965, [tom 1] A-K, red. S. Hałabuda, pod kierunkiem J. Mi-
chalika, Kraków 2001, s. 362–363. Zob. też M. Sibińska, Konge for en dag – komparativ lesning av 
‘Jeppe paa Bierget’, Fra bonde til konge’ og ‘Herr Jowialski’, [w:] Mellom europeisk tradisjon og nasjo-
nal selvbevissthet. Det norsk-klassiske drama 1750–1814, red. R. Gaasland, H.E. Aarseth, Oslo 1999, 
s. 26–35. Wystawiany na początku XIX wieku we Lwowie Der Trunkenbold jest najprawdopodobniej 
tą komedią, na którą powołuje się Janusz, jedna z postaci we Fredrowskim Panu Jowialskim, planujący 
mistyfikację powielającą wzorzec karnawałowego „jednodniowego króla”. (Ewentualnie mogło chodzić 
o Poskromienie złośnicy W. Szekspira; por. B. Schultze, op. cit., s. 70.)

174	 B. Schultze, op. cit., s. 70.



145

deł inspiracji polskiego autora należeli „Plaut, Tomasz Corneille, Dawid Augustyn 
Bruyes, a nawet Duńczyk Holberg”175. Tezę o wpływach Holberga na twórczość 
Bohomolca przedstawił w latach dwudziestych ubiegłego wieku duński slawista 
Adolf Stender-Petersen (1923, Die Schulkomödien des Paters Franciszek Bohomolec 
S. J.). Jego zdaniem Franciszek Bohomolec nie tylko czytał sztuki duńskiego ko-
mediopisarza, ale miał je możliwość oglądać w inscenizacji niemieckich aktorów. 
Do jego założeń nawiązuje Irena Kadulska, pisząc o strukturach karnawałowych 
u Bohomolca: „Po 1755 r., a więc bezpośrednio po występach K. Ackermanna 
w Warszawie, struktury karnawałowe pojawiły się też w komediach F. Bohomolca: 
Arlekin na świat urażony (1756), Filozof panujący (1756) i Kłopoty panów (1760). 
Nie można tu wykluczyć wpływów Holberga”176. Utworem zainspirowanym twór-
czością Holberga jest również trójaktowy Paryżanin polski (1779), nawiązujący do 
komedii o Jeanie de France. Paryżanin polski wpisuje się w konwencję jezuickiej 
komedii konwiktowej, a postać tytułowa w literaturze polskiego oświecenia stano-
wi jedną z wielu wcieleń fircyka. 

Holbergowskie komedie sporadycznie gościły na scenie polskiej w okresie powo-
jennym. W roku 1960 teatr im. Żeromskiego w Kielcach pokazał sztukę pod tytu-
łem Śpioch czyli Jeppe z Góry. Spektakl reżyserowała Halina Gryglaszewska. Siedem 
lat później łódzki Teatr Nowy zaprosił publiczność na Blacharza burmistrzem albo 
polityka amatora w reżyserii Janusza Kłosińskiego. Natomiast w roku 1988 Krystyna 
Skuszanka przygotowała dla warszawskiego Teatru Narodowego spektakl, w którym 
tekst Maskarady uzupełniła fragmentami Blacharza burmistrzem177. Rolę Hieronima 
w warszawskim spektaklu odtwarzał Witold Pyrkosz, a jego żony, Magdaleny, Kry-
styna Królówna. Można dodać, że Krystyna Skuszanka w rok później wyreżysero-
wała Maskaradę dla Den Nationale Scene w Bergen, rodzinnym mieście Holberga. 
W tym drugim przypadku tekst przedstawienia oparty był tylko na tytułowej sztuce. 
Norweska prasa pisała między innymi:

Krystyna Skuszanka, z fachową pomocą scenografa Helge Hoff Monsena, stworzyła 
lekką i radosną inscenizację Maskarady Holberga. Spektakl bardziej nacechowany 
europejską tradycją komediową niż ową nieco przyziemną, bergeńską178. 

175	 F. Bohomolec, Komedie konwiktowe, oprac. J. Kott, Warszawa 1959, s. 37. 
176	 I. Kadulska, op.cit., s. 69. B. Schultze analizując Kłopoty panów Bohomolca, wielokrotnie przywo-

łuje Holbergowskiego Jeppego ze Wzgórza. 
177	 Zob. Ludvig Holberg, Maskarada, Warszawa 1988 [program teatralny]; Dramat obcy w Polsce 

1765–1965, [tom 1] A-K, red. S. Hałabuda, pod kierunkiem J. Michalika, Kraków 2001, s. 326; 
S. Hałabuda, J. Michalik, A. Stafiej, Dramat obcy w Polsce 1966–2002, Kraków 2007, s. 114–115.

178	 J. Stanghelle, Munter menuett i Holbergs by, „Vårt Land”, 26.05.1989. Zob. też: Th. Skålnes, 
Hesjevoll imponerer, „Gula Tidend”, 06.09.1989; N. Kroksnes, Mascarade på våres teater, „Annonseavi-
sen”, 06.09.1989; P.H.: Festleg festspelteater, „Gula Tidend”, 27.05.1989.



Ciekawym eksperymentem był projekt Anny Augustynowicz, która przygotowała 
Jeppego ze Wzgórza w kopenhaskim Bådteatret (2006) – przedstawienie wizualnie 
surowe, pozbawione barokowych konotacji. Spektakl gościł również w Teatrze Ma-
łym w Szczecinie. W przedstawieniu wykorzystano język duński, szwedzki i pol-
ski: Krzysztof Czeczot wcielił się w rolę Jeppego, a Joanna Kupińska zagrała jego 
żonę-sekutnicę. Augustynowicz na kanwie komedii Holberga stworzyła opowieść 
o polskich kompleksach i wkradaniu się prostaka na salony sytej i aroganckiej Euro-
py. W szczecińskim dodatku do „Gazety Wyborczej” recenzent podkreślał ascetycz-
ność scenografii i uniwersalność języka teatralnego wykreowanego w przedstawieniu 
Anny Augustynowicz. Pisał: 

Co prawda zrozumienie kwestii wygłaszanych po szwedzku i duńsku może być trud-
ne dla polskich widzów, ale wzbijając się ponad to, możemy dostrzec w spektaklu 
wizję Europy: nie do końca się w niej rozumiemy, a wspólny mianownik czasem jest 
uzyskiwany na poziomie czysto intencjonalnym, ale jest to nasza wspólna Europa. 
Kontynent, który świetnie funkcjonuje i buduje wspólną europejską tożsamość. Waż-
niejsza od wspólnego języka jest wspólnota doświadczeń179. 

Zauważono też wplecenie w duńską sztukę motywu z „Wesela”. Chochołem staje się 
„pozytywka wprawiająca wszystkich w tajemnicze otępienie. Kiedy inni się budzą, 
Czeczot kręci się nadal jak baletniczka z pudełka. Znów dał się zwieść. Niczego się 
nie nauczył”180.

Pomimo udanego przedsięwzięcia Anny Augustynowicz możemy stwierdzić, że 
autor tekstów osnutych wokół ponadczasowych tematów i wielowymiarowych cha-
rakterów, podatnych na aktualizujące interpretacje, takich jak: Jean de France, Jeppe 
ze Wzgórza, Erasmus Montanus, Zabiegany; autor obyczajowych obrazów, będących 
jednocześnie pochwałą teatru (czego przykładem Maskarada, Przyjęcie bożonarodze-
niowe, Diabelskie sztuki) – wciąż czeka na odkrycie go przez współczesnych twórców 
teatralnych i publiczność w Polsce.

179	 A. Kulej, Niezmienność na przestrzeni wieków, „Gazeta Wyborcza”, Szczecin, 22.05.2006 (http://
www.teatry.art.pl/!recenzje/jeppezw_aug/nizm.htm [12.05.2011]).

180	 J. Derkaczew, Cham na salonach, czyli czarny cyrk stereotypów, „Gazeta Wyborcza”, 22.05.2006 
(http://www.e-teatr.pl/pl/artykuly/25975,druk.html [12.05.2011]).



147

Scena w komediach Holberga 

W tej części przyjrzymy się trzem tekstom scenicznym Holberga, pochodzącym 
z okresu współpracy autora z teatrem przy Zielonej Uliczce: pięcioaktowemu Je-
anowi de France, trójaktowej Maskaradzie i tworzącym z Maskaradą swoisty dyptyk, 
jednoaktowemu Przyjęciu bożonarodzeniowemu (Julestue). Po dwie pierwsze wciąż 
sięgają profesjonalne sceny Danii i Norwegii. Za to rubasznym Przyjęciem bożona-
rodzeniowym interesują się raczej grupy amatorskie, choć w historii skandynawskich 
scen narodowych można znaleźć inscenizacje owej farsy. Na przykład Julestue z 1876 
roku było pierwszym Holbergowskim przedstawieniem przygotowanym przez ber-
geńską Den Nationale Scene, spadkobierczynię działającego w latach 1850–1863 
Det Norske Theater, gdzie Julestue miało premierę dwukrotnie.

Pod względem formalnym komedie owe bardzo się różnią, co wynika już ze 
wstępnej prezentacji: a) klasyczna pięcioaktówka, b) trójaktówka, którą rozszcze-
pia bezsłowne intermezzo, wizualizujące tytułowe wydarzenie i otwierające tekst 
na umykającą kontroli skodyfikowanego, odautorskiego słowa, improwizację, oraz 
c) jednoaktówka, nacechowana improwizacyjnym luzem.

Ponadto, stosując tradycyjny podział tematyczny, Jeana de France zaliczymy do 
komedii charakteru, natomiast Maskaradę, wraz z towarzyszącym jej Przyjęciem bo-
żonarodzeniowym, nazwiemy komediami „prezentującymi”, czyli obyczajowymi. 

Jednak Jeana de France i Maskaradę łączy pokrewieństwo motywów. Cechuje je 
na przykład podobne myślenie o społeczeństwie i ludzkiej istocie – w obu utrzyma-
nie równowagi między chaosem a porządkiem ma fundamentalne znaczenie. Za-
równo Maskarada, jak i Jean de France po jednej stronie barykady stawiają roztań-
czonych młodych, a po drugiej hołdujące patriarchalnym zasadom pokolenie rodzi-
ców, z tym że prezentacja zantagonizowanych stron daleka jest od jednoznaczności. 
Prócz tego obie sztuki mają bardzo wyraźny, wielowarstwowy element metarefleksji, 
łączący żywioł maskarady ze świadomością scenicznej kreacji. 

Powiązania Maskarady z Jeanem de France zauważono wcześniej1, natomiast nie 
włączano do tych rozważań Julestue, choć, jak zobaczymy, farsa ta jest z Maskaradą 

1	 Szczególnie istotny pod tym względem jest artykuł Ankera Gemzøe, Holbergs komiske komplemen-
taritet, [w:] Den mangfoldige Holberg, red. E. Tjønneland, Oslo 2005, s. 147–168.



148

organicznie związana, a metarefleksja i tematyzowanie karnawału tworzą ramę spa-
jającą poszczególne sceny owej jednoaktówki.

Ważnym sygnałem teatralności Przyjęcia bożonarodzeniowego jest poniekąd jego 
gatunek – komedia w jednym akcie, forma powstała w XVII wieku. Mieszczańska 
publiczność przy Lille Grønnegade już zawczasu była przyzwyczajona do dwudziel-
ności spektakli – praktyki, zgodnie z którą po głównej sztuce następowało postlu-
dium. Tak organizowali swoje występy na przykład niemieccy aktorzy wędrowni, 
goszczący w Kopenhadze, wykorzystując w charakterze „Nachcomoedien” przeróbki 
włoskich fars w stylu commedia dell’arte. Również dla publiczności związanej z kró-
lewskim dworem nieobca była dynamika przedstawień, opierająca się kontrapunk-
towaniu tragedii lub komedii w pięciu aktach (une grande pièce) lekką jednoaktówką 
(une petite pièce). Montaigu, jeszcze jako szef królewskich komediantów, wprowadził 
ów podpatrzony w Paryżu obyczaj2.

Skrojona na potrzeby spektaklu teatralnego jednoaktówka, stwarzała możliwość 
zróżnicowania programu, tak by można było przypodobać się jak najszerszej pu-
bliczności. Funkcjonowała jako preludium (courtain raider) lub postludium (after 
piece) właściwego wydarzenia, jakim była najczęściej sztuka pięcio- lub trójaktowa. 
Miała plebejski rodowód, plasowała się na przecięciu się dwóch porządków: teatru 
i klasycznego dramatu, traktującego teatr jako przezroczyste medium. W obszar 
wysoki, jak pisze Dobrochna Ratajczakowa, wprowadzała pamięć teatru niskiego, 
aliterackiego:

Zrodzona z typowego ducha teatru całą swą istotą zaprzeczała oficjalnej estetyce i po-
wstałej na jej fundamentach literaturze dramatycznej. […] Od początku egzystowała 
więc poza zasadami dramatotwórczymi, jako wyraz twórczej wolności sceny i nie-
regularne działanie praktyka teatru, a nie człowieka pióra. Determinował ją kunszt 
wykonawców, chronił aplauz widowni żądającej rozrywki, rozmaitości, aktualności, 
nowości3. 

1.  Maskarada 

W Wynalezieniu wolności Starobinskiego uwagę zwraca ilustracja przedstawiająca 
obraz Pietra Longhi’ego, z około roku 1757, zatytułowany „Epizod z foyer”. Obraz 
jest wariacją na jeden z ulubionych motywów malarza: karnawał w Wenecji. Na 
pierwszym i drugim planie widać postacie przebrane w typowo weneckie kostiumy, 
gdzie nieco upiorną biel zapewniających anonimowość masek podkreśla czerń ob-

2	 Por. A.E. Jensen, Teateret i Grønnegade…, s. 97–98.
3	 D. Ratajczakowa, O komedii i farsie – ogólnie i szczególnie, [w:] eadem, W krysztale i płomieniu. 

Studia i szkice o dramacie i teatrze, Wrocław 2006, s. 438. 



149

szernych płaszczy (jedna z postaci kobiecych ma kostium kolorowy, a zamiast białą 
maską typu bauta, przysłania twarz czarną maseczką). Maski tworzą dwie grupy – 
widzimy pogrążoną w rozmowie parę oraz trójkąt: postać kobieca, towarzyszący jej 
mężczyzna i ten drugi, zwrócony do widza tyłem. Stoi on w pewnej odległości od 
kobiety, a język jego ciała pozwala przypuszczać, że utkwił wzrok bądź w niej, bądź 
w wychylającym się zza jej pleców konkurencie. Towarzysz kobiety również zdaje 
się mierzyć wzrokiem intruza. Między mężczyznami toczy się bezsłowna gra, swo-
isty pojedynek, którego stawką jest prawdopodobnie maska w kobiecym kostiumie. 
Stojąc między rywalami, przyjmuje pozycję arbitra; być może to jej przypadnie 
ostatnie słowo. 

W tle widnieje karciany stolik, wokół niego zgromadzili się skupieni na grze 
mężczyźni. Wypchany mieszek, który jeden z graczy przyciska do piersi, świadczy 
o tym, iż również tu toczy się pełna emocji gra – o duże pieniądze. Gwoli komenta-
rza do ilustracji Starobinski pisze: 

Maskarada daje każdemu rozkosz widzenia i bycia widzianym bez zdradzania swej 
tożsamości, pozwala ukazać tylko jedno oblicze, wybrane zależnie od kaprysu czy 
okazji. Człowiek w masce, uwolniony od wszystkiego, co go wiąże i określa urodze-
niem, pozycją społeczną i funkcją, sprowadza się do obrazu, jaki w danym momencie 
przedstawia, do słowa, jakie na poczekaniu wymyśla. Człowiek w masce, jak aktor, 
objawia istotę danej chwili, a jego wolność, niezmierna, lecz krótka, korzysta z osłony 
kłamstwa. […]
Tak samo urzeka aktorka podziwiana ze wszystkich lóż, ponieważ wydaje się kimś, 
kim nie jest, przy czym słychać w jej głosie oczywistość bardziej przekonującą od 
prawdy […]4.

1.1.  Przestrzenie iluzji 

Budynek przy Zielonej Uliczce tworzył przestrzeń iluzji łączącej różne środki wyra-
zu artystycznego, a integralną częścią iluzorycznej przestrzeni były przedstawienia 
teatralne i maskarady. Publiczności oferowano tam swoiste – jak to ujmuje Bent 
Holm – Gesamtkunstwerk:

Znajdowały się tam miejsca dla widzów na scenie i jednorodne oświetlenie, zarówno 
widowni, jak i sceny, ze szczególnie intensywną strefą wokół rampy, na której miała 
miejsce gra aktorów, w wysokim stopniu skierowana ku sali. Gra mogła mieć miejsce 
również na widowni5.

4	 J. Starobinski, op. cit., s. 96.
5	 B. Holm, Skal dette være Troja?…, s. 69.



150

Znamiennym pod tym względem był karnawał roku 1724, na który Holberg 
przygotował dwie komedie okolicznościowe, Julestue (Przyjęcie bożonarodzeniowe) 
i Mascarade (Maskarada). Literackim pierwowzorem obydwóch sztuk był nigdy nie 
wystawiony utwór wspomnianego już Joachima Richarda Paulli’ego, noszący tytuł 
Jule-Stuen og Masqueraden (1724, Przyjęcie bożonarodzeniowe i maskarada)6.

Komedia Paulli’ego, Przyjęcie bożonarodzeniowe i maskarada, miała tworzyć ro-
dzajową scenkę z ówczesnej Kopenhagi. Na terenie całej Skandynawii istniały za-
równo dworskie, jak i rodzime ludowe tradycje karnawałowych zabaw i zapustnych 
uciech. Przykładem tych ostatnich są właśnie przyjęcia bożonarodzeniowe z całym 
repertuarem obyczajów i zachowań, o korzeniach sięgających nierzadko czasów po-
gańskich. We wstępie do swej komedii Paulli zaznaczył, że napisał ją na życzenie 
aktorów teatru przy Lille Grønnegade w Kopenhadze7. Nic nie wskazuje na to, iż 
mowa tu o jakimś formalnym zamówieniu ze strony teatru, który mógł liczyć na 
współpracę z Holbergiem. Chodziło pewnie o niezobowiązującą do niczego zachętę. 
Wystawianie sztuk okolicznościowych zdawało się być dobrym sposobem na za-
pewnienie teatrowi publiczności, a tym samym niezbędnych do egzystencji docho-
dów, więc Montaigu na pewno nie ustawał w poszukiwaniu chwytliwych tekstów 
na okres karnawału.

Jednak próba pokazania na scenie jednocześnie dwóch zjawisk o tak odmien-
nym charakterze – maskarada i przaśne przyjęcia bożonarodzeniowe (zwane jule-
stue), o których opowiemy nieco później – nie powiodła się Paulli’emu. Jule-Stuen og 
Masqueraden była pod względem dramaturgicznym na tyle niespójna i nieporadna, 
iż nie spełniła oczekiwań trupy8. Poza tym teatr oczekiwał tekstu zachęcającego pu-
bliczność do uczestniczenia w maskaradach. Natomiast Paulli kończy swoją kome-
dię mało pochlebną oceną maskarad: winę za to, że dzieci zanim nauczą się abecadła 
znają różnice między mężczyzną a kobietą, ponoszą karnawałowe rozrywki, „gdyż 
dziesięć rajfurek nie nałoży im tyle do głowy, ile maskarada czy jedno przyjęcie bo-
żonarodzeniowe”.

Nieopublikowany jeszcze tekst Paulli’ego trafił do rąk Holberga. Ten przerobił 
komedię na dwie osobne sztuki: jednoaktówkę, zatytułowaną Julestue (1724, Przy-
jęcie bożonarodzeniowe) i trzyaktową Mascarade (1724, Maskarada). Akcję Przyjęcia 
przeniósł na prowincję, a Maskaradzie pozwolił rozgrywać się w stolicy. Zachował 

6	 W porównaniu z Holbergiem próby komediopisarskie Paulli’ego wypadały dość blado. Świadczy 
o tym miedzy innymi stosunkowo negatywna opinia, jaką o jego utworach wydał Coyet. W jednym 
jednak przypadku udał mu się swoisty akt zemsty na konkurencie. Jego przeróbka Holbergowskiego 
Den politiske Kandstøper została w roku 1729 przetłumaczona na szwedzki przez Magnusa Lagerstrøma. 
Grano ją w Sztokholmie w przekonaniu, iż wystawiany jest tekst Holberga, por. Skuespiltekster fra Kom-
ediehuset i Lille Grønnegade, red. E. Nyström, t. IV, København 1922, s. 207–226.

7	 Tekst Paulliego zob.: Skuespiltekster fra Komediehuset…, t. IV, s. 111–206.
8	 Ibid., s. 206. 



151

jednak wiele elementów zaproponowanych przez Paulli’ego, między innymi zabawę 
w fanty, która u Holberga stanowi oś ostatniej sceny Przyjęcia bożonarodzeniowego. 

Premierę Maskarady zakłóciła brzemienna w skutkach dla teatru (odcinająca 
główne źródło dochodów zespołu) decyzja naczelnika kopenhaskiej policji. Przedsta-
wienie planowano na zapusty roku 1724 i najprawdopodobniej zamiarem Capiona 
było zorganizowanie tuż po spektaklu balu maskowego. Jednak na kilka dni przed 
planowaną premierą wydano zakaz organizowania publicznych maskarad jako im-
prez sprzyjających moralnemu zepsuciu. Niechęć władz budził zwłaszcza uprawiany 
przy takiej okazji hazard. Po roku 1724 wciąż jeszcze organizowano maskarady dla 
kopenhaskiego dworu, lecz po śmierci Fryderyka IV ten typ rozrywki, nie znalazłszy 
aprobaty w oczach jego następcy, został całkowicie i na bardzo długo wyrugowany 
z życia publicznego. Organizowanie ogólnodostępnych balów maskowych wznowio-
no dopiero w roku 1768, a przywilej organizatorski przypadł spadkobiercy tradycji 
z Lille Grønnegade, teatrowi przy Kongens Nytorv9.

Wrogość wobec maskarad może mieć głębsze podłoże, niż chęć uniknięcia ich 
kryminogennego wpływu. Obie sztuki Holberga zarówno Maskarada, jak i Przy-
jęcie bożonarodzeniowe pojawiły się na scenie w okresie karnawału w roku 1724, 
kiedy wrogie teatrowi i maskaradom pietystyczne środowiska uzyskały coraz znacz-
niejsze wpływy w państwie. Maskom i maskaradom przypisywano wymiar diabo-
liczny. Przeinaczały rzeczywistość, były symbolem fałszu i grzechu10. „Bo czymże są 
innym, jak nie pozostałościami pogaństwa”, za których przyczyną „wielu młodych 
ludzi sprowadzanych jest na złą drogę, tracąc nadzieję na dobre życie i żywot wiecz-
ny”, napominał królewski spowiednik, Peter Jespersen. Niechęć wobec maskarad 
nie była zjawiskiem typowo kopenhaskim. W roku 1724 biskup Londynu grzmiał 
przeciwko balom maskowym, widząc w nich, degradujący zdrową angielską kultu-
rę, wpływ Francji11. 

O jeszcze innej kwestii, będącej źródłem niechęci wobec masek i karnawału, 
wspomina Åsa Boholm, pisząca o karnawale weneckim. Karnawał jest mianowicie 
okresem przenikania się sfery umarłych i sfery żywych, podczas którego przebywanie 
ze zmarłymi jest „okazją pamiętną i radosną, nie zaś straszną czy niebezpieczną”:

Karnawałowe rozumienie śmierci okazuje się zatem zupełnie obce ujęciu chrześci-
jańskiemu, w którym śmierć ma stanowić naśladowanie męki Chrystusa. Można by 
powiedzieć, że odbijają się w tym dwie różne wersje kulturowe, dwa różne uniwersa 
śmierci. Śmierć w ujęciu chrześcijańskim jest indywidualna, […] odwołuje się do histo-

9	 C. Bruun, op. cit., t. II, s. 580.
10	 Por. B. Holm, Maskarada – metafora i metamorfoza, [w:] Ludvig Holberg: na tropach wspólnej toż-

samości…, s. 58. Również tam fragment przywołanego przeze mnie kazania Petera Jaspersena z 1710 
roku.

11	 Zob. T. Castle, Masquerade and the civilization. The carnivalesque in eighteen-century English cul-
ture and fiction, London 1986, s. 7.



152

rycznej ciągłości osoby i do widoków na zbawienie jej duszy w życiu pozagrobowym, 
tymczasem koncepcja przedchrześcijańska, nabierająca mocy podczas karnawału, za-
przecza czasowości i historii. Skupia się natomiast na ciągłości grupy społecznej […]12.

Rozpoczęcie nowej decydującej fazy w rocznym cyklu, moment przesilenia zimowe-
go, niosło ze sobą zacieranie granic i odwrócenie istniejącego porządku, w tym wy-
niesienie i unaocznienie sił związanych ze śmiercią, mrokiem i podziemnymi świa-
tami13. O żywotnej, przedchrześcijańskiej tradycji, symbolizującej przemieszanie się 
strefy umarłych ze strefą ludzi żyjących, pisał już angielski kronikarz Ordericus w po-
chodzącej z I połowy XII wieku Historia Ecclesiastica. W konwencji relacji naoczne-
go świadka przekazał wydarzenia, mające miejsce w Normandii, w noc sylwestrową 
roku 1091. Powracający wówczas do domu ksiądz napotkać miał korowód zjaw, 
w których przerażony duchowny rozpoznał „orszak Herlekina”. Ponieważ owemu 
pojęciu nie towarzyszy żadne dodatkowe wyjaśnienie, przyjmuje się, iż powoływał 
się na powszechnie znane wyobrażenia14. Relacja Ordericusa sugeruje też demonicz-
ny rodowód Arlekina – jednej z najbardziej charakterystycznych postaci włoskiego 
teatru maski, krewniaka napędzających komediową akcję sprytnych, nieżywiących 
estymy dla autorytetów służących, w tym Holbergowskiego Henryka.

Przyjęcia bożonarodzeniowe i maskarady odwoływały się do wspólnych korzeni, 
funkcjonowały jednak w innych warunkach. Bale maskowe były czymś stosunkowo 
nowym w pejzażu północnej Europy, podczas gdy rubaszne przyjęcia bożonarodze-
niowe w I połowie XVIII wieku wychodziły powoli z mody. Maskarady w Skandy-
nawii, jako zjawisko i obraz pewnych tendencji społecznych, współtworzą osiemna-
stowieczny obraz duńsko-norweskiej stolicy, a bale, na które uczęszczała towarzyska 
śmietanka Kopenhagi na początku wieku były organizowane na wzór południowo-
europejski.

Janusz Ryba, w książce Maskarady oświeconych, pisze o silnie zmaskaradyzowa-
nej i steatralizowanej kulturze arystokracji europejskiej, wiążąc owe zachowania 
z wszechobecną nudą i monotonią, charakteryzującą żywot klas uprzywilejowanych. 
Teatr i instytucja maskarady niosły ze sobą możliwość wcielenia się w odmienną rolę 
społeczną niż ta, którą przychodziło im odgrywać na co dzień. Oferowały możliwość 
ucieczki przed nużącym uczuciem przesytu15.

O maskaradyzacji życia wyższych warstw społecznych można mówić również 
w przypadku królestwu Danii i Norwegii, choć moda na maskaradę związana była 

12	 Å. Boholm, Weneckie widowiska karnawałowe w maskach, „Konteksty. Polska Sztuka Ludowa”, 
2002 z. 3–4, s. 157.

13	 Por. P. Grochowski utrzymuje, że przemieszanie się sfery umarłych ze sferą żywych miało, w świe-
tle obyczajów ludowych, wymiar nie tylko radosny. Łączył się z niebezpieczeństwem, stąd wiele zacho-
wań mających na celu zadbanie o to, by przybysze z zaświatów w porę opuścli ludzkie siedziby, zob. 
Śmiech karnawałowy w tradycyjnych inscenizacjach obrzędowych, s. 176.

14	 Por. B. Holm, Solkongen og Månekejser, København 1991, s. 83–86. 
15	 J. Ryba, Maskarady oświeconych, Katowice 1998.



153

głównie z rozrywkami dworskimi i pejzażem kopenhaskim. Dworzanom kopenha-
skim maskarady nie były obce już w XVII wieku, jednak modnymi stały się dopiero 
za czasów Fryderyka IV, zasiadającego na tronie Danii i Norwegii w latach 1699–
1730. W styczniu roku 1701 na kopenhaskim dworze urządzono bal maskowy, 
podczas którego dwór wystąpił w strojach na modłę „turecką, moskiewską, perską 
i polską”16. Od roku 1710 co środę odbywały się dworskie maskarady dostępne dla 
ogółu. Zakazano jednak, by przy tej okazji używać masek godzących w religię. Na 
jednym z takich balów liczba gości – jeśli wierzyć relacjom współczesnych – osią-
gnęła cztery tysiące. 

Jednak w roku 1712 naczelnik policji w Kopenhadze wydał zarządzenie zabra-
niające wypożyczania ubrań i przebierania się, co podyktowane zostało strachem 
przed rozpowszechnianiem się epidemii zarazy i było jednoznaczne z zakazem urzą-
dzania publicznych balów maskowych. W zarządzeniu zabraniano również urządza-
nia przyjęć bożonarodzeniowych – julestuer. Maskarady powróciły czasowo do łask 
po roku 1720, po zakończeniu wielkiej wojny północnej17.

W styczniu 1724 roku w teatrze panów Capiona i de Monatigu odbyła się pre-
miera Maskarady Ludviga Holberga. Sztukę pokazano trzykrotnie, co świadczy 
o niewątpliwym sukcesie. Trzeci raz przedstawienie zorganizowano „na życzenie 
wielu szanowanych osób”, jak głosił afisz18. Jedną z przyczyn takiego powodzenia 
– oprócz wartości artystycznych i rozrywkowych sztuki – była sytuacja polityczna 
w stolicy. Dość niespodziewanie komedia stała się głosem w obronie zakazanej wła-
śnie rozrywki. 

1.2.  Komedia prezentująca

Maskarada jest, używając określenia Billeskova Jansena, „komedią prezentującą”. 
Przy okazji stanowi modelową prezentację Holbergowskiej rodziny: Hieronim (Jero-
nimus), surowy i wybuchowy ojciec; Magdalena (Magdelone), jego żona; Leander, 
ich syn; Leonora, jego narzeczona; rozważny Leonard, ojciec Leonory; Petronela 
(Pernille), sprytna służąca i powiernica panienki; Henryk (Henrich), sprytny słu-
żący i powiernik Leandra, będący w Maskaradzie „kołem, które wszystko napędza” 
(s. 92)19; Antoni (Arv), wierny, choć ograniczony sługa Hieronima. 

Intryga jawi się jako kontynuacja klasycznych wzorców zarówno antycznej ko-
medii, jak i włoskiej komedii maski. Ojcowie, Hieronim i Leonard, ustalili swego 

16	 E.C. Werlauff, Historiske Antegnelser til Ludvig Holbergs atten første Lystspil, Kjøbenhavn 1858, 
s. 215.

17	 Ibid., s. 215–217. 
18	 Zob. A. Jeppesen, op. cit., s. 68.
19	 Wszystkie cytaty z Maskarady pochodzą z: L. Holberg, „Jeppe ze Wzgórza” i inne sztuki, tłum. 

i oprac. M. Sibińska, Gdańsk 2004. 



154

czasu, że ich dzieci się pobiorą. Rodzina Hieronima zamieszkuje w Kopenhadze, 
a ojciec Leonory, Leonard, osiada ze swymi bliskimi na wsi. Chcąc po latach sfi-
nalizować umowę, Leonard zjawia się z dorosłą Leonorą w mieście. Gdy kurtyna 
unosi się w górę, ukazując zaspanego panicza Leandra, ten jeszcze Leonory nie spo-
tkał, pamięta ją jedynie jako ładne dziecko, a do ojcowskich planów odnosi się dość 
obojętnie, bez entuzjazmu, ale i bez szczególnej niechęci. Z odwiedzinami u swego 
przyszłego teścia się nie spieszy, inne bowiem sprawy zajmują jego uwagę. W mieście 
trwają maskarady, na które Leander wymyka się w towarzystwie służącego Henryka, 
za cichym przyzwoleniem matki, marzącej o wyrwaniu się na maskaradę urządzaną 
w budynku teatralnym, a wbrew wyraźnym zakazom ojca, widzącym w karnawało-
wych uciechach źródło zepsucia. „Skoro twoja matka chce chadzać na maskarady, to 
ty w niczym sobie nie uwłaczając, możesz pójść do zamtuza” (s. 56), mówi w pew-
nym momencie wzburzony Hieronim do syna. Hieronim w ogóle nie ma zbyt do-
brego zdania o swym synu: „biesiadowałeś, przegrywałeś pieniądze, flirtowałeś i żyłeś 
jak jakiś sfrancuziały paniczyk” (s. 53)20.

Na maskaradach bywa również panna Leonora i to za przyzwoleniem ojca, Le-
onarda, który w przeciwieństwie do Hieronima, traktuje bale maskowe, jako roz-
rywkę, którą – o ile nienadużywana – można nazwać pożyteczną:

Nie potępiam ich [maskarad] samych w sobie, tylko dlatego, że są maskaradami, ale 
dlatego że mogą wejść w krew. Niepraktyczne uciechy i dziecięce zabawy są niektó-
rym tak potrzebne jak jedzenie i picie, a maskarady, poza tym, że rozweselają melan-
cholików, są bardzo inteligentnym wynalazkiem. Unaoczniają ludziom ich naturalną 
równość, w której żyli na początku, zanim nie zapanowała pycha i jedni nie zaczęli się 
uważać za zbyt dobrych, by przebywać z drugimi; dopóki maskarada trwa, pan sługę 
za równego ma. Dlatego nie potępiam maskarad, lecz ich nadużywanie, bo udział 
w zabawie trzy razy w tygodniu, to ryzyko utraty zdrowia, to ryzyko utraty majątku, 
to wykradzenie trzech dni z tygodnia, a czasami i całego tygodnia, skoro z powodu 
częstych pijaństw i bezczynności młodzi ludzie nie nadają się do pracy. Dlatego ni-
gdzie nie urządza się maskarad przez cały rok. Potańczyć kilka razy w roku, czy to 
z twarzą zakrytą, czy odkrytą, to nic złego, ale całoroczne tańce najlepsze miasto 
zmieniłyby w dom wariatów (s. 69).

Argumenty na rzecz maskarad, wypowiedziane ustami statecznego Leonarda i prze-
wrotnego sługi Henryka, powtórzy Holberg później, we wspomnianym Liście 347. 

20	 Dosłownie „jak doskonałe wcielenie Jeana de France” („som en perfect Jean de France”). Rów-
nież paradowanie Leandra w szlafroku przywodzi na myśl Jeana: Jean szokuje domowników, chodząc 
w czerwonym, przywiezionym z Paryża, szlafroku. W ten sposób Maskarada potwierdza funkcje Jeana 
jako typu w Holbergowskim uniwersum, jako metafory pewnego zjawiska. Jednocześnie akcentuje 
teatralną naturę samego Leandra, przypisując mu cechy postaci w sposób oczywisty należącej do świata 
sceny. Podobny sygnał znajdziemy w Przyjęciu bożonarodzeniowym, gdzie zazdrosny mąż, wymyślając 
zalotnikowi żony, nazwie go Jeanem de France.



155

W ich świetle karnawałowa maska jawi się jako konkretyzacja filozoficznych refleksji 
o marzeniach człowieka, by stawać się kimś innym. 

Do pewnego stopnia możemy przyznać rację zarówno Holbergowi, jako i jego 
postaciom. Protestanckie społeczeństwo oferowało coraz mniej okazji do katark-
tycznych zachowań. O ile dworskie bale maskowe bywały wydarzeniami starannie 
inscenizowanymi, o tyle maskarady publiczne były wcieleniem niewyreżyserowanej 
teatralności. Wpisywały się w tradycję karnawałowej utopii, w której każdy cieszył 
się taką samą wolnością gestu i zachowania. Mogły nieść z sobą sporą dawkę oczysz-
czającego szaleństwa, iluzji równości i wolności. A jednak ów pozornie niezorgani-
zowany tłum bawiących się poddawał się pewnej logice strukturującej zachowania 
i kod kostiumowy. Terry Castle pisze o antytezie jako figurze regulującej zachowa-
nie się zarówno poszczególnych uczestników, jak i całych grup biorących udział 
w osiemnastowiecznych maskaradach21. By osiągnąć efekt zaskoczenia, uczestnik 
wcielał się w postać będącą jego diametralnym przeciwieństwem: dziewczęta prze-
bierały się za wojaków, rajfurzy za mnichów, a księżne za pasterki. Innymi słowy, 
tworzył się świat skodyfikowanego chaosu, świat na opak, łamiący podstawowe 
podziały między płciami, między społecznymi klasami. Nie był to jednak chaos to-
talny, raczej przypomnienie o istnieniu prawa funkcjonujacego poza czasem i miej-
scem maskarady. 

Młodzi w Maskaradzie spotykają się przypadkowo na jednym z balów i nie znając 
swej tożsamości, zakochują się w sobie. Oboje nadaremno pragną skłonić swych roz-
sierdzonych ojców do zmiany planów. Zanim ostatnia scena przyniesie rozwiązanie 
intrygi (młodzi dowiadują się, że zakochując się w sobie postąpili zgodnie z wolą 
swoich rodzin), Leander ucieknie z domu, a Leonora każe służącej wmówić Leonar-
dowi, iż jego córka z rozpaczy popełniła samobójstwo. Leonard na wieść, iż córka 
zamierza zerwać misternie przygotowaną umowę małżeńską wychodzi z uprzedniej 
roli zwolennika złotego środka i rozsądnego propagatora otwartości umysłu. Z suro-
wością równą jak Hieronim pragnie zmusić córkę do posłuszeństwa: 

Najpierw zaręczyć się z synem porządnego człowieka, a potem zakochać w pierwszym 
lepszym, którego się ujrzy. Nie zdziwię się, gdy i dziś wieczorem pójdziesz na maska-
radę, by zakochac się w drugim, a jutro w trzecim, i tak bez końca, aż będziesz miała 
tylu ukochanych, ile jest maskarad w roku. A z czasem staniesz się doskonałą aktorką 
komediową, której rolą jest cowieczorne wychodzenie za mąż (s. 83).

W oskarżycielskiej tyradzie Leonarda oskarżenia pod adresem maskarad łączą się 
z obiegowymi poglądami na temat destruktywnej roli teatru, którego istotą jest fałsz 
niszczący naturę człowieka – nie tylko widza, ale i aktora22. Dla bywalców budynku 

21	 T. Castle, op. cit., s. 1–51.
22	 Ślady takich opinii, wskazujących na psychologiczny aspekt żonglowania rolami i maskami przy-

wołuje na przykład Diderot w Paradoksie o aktorze: „Mówią o aktorach, że nie mają żadnego charak-



156

przy Zielonej Uliczce, a zwłaszcza dla widzów premierowej Maskarady, pozbawio-
nych dekretem władz, którym przyświecała idea moralnego uzdrowienia społeczeń-
stwa, modnej, karnawałowej rozrywki, metaforyka łącząca oba zjawiska – teatr i ma-
skaradę – miała przecież bardzo konkretne odniesienie. 

1.3.  Hiszpańskie szaleństwo

Maskarada jest u Holberga zjawiskiem ambiwalentnym. Nie tylko sygnalizuje chęć 
choć chwilowego odrzucenia roli, do jakiej zobowiązuje nas społeczeństwo. Jest też 
szczeliną, przez którą do naszego świata sączy się szaleństwo, będąc przy tym otwar-
ciem tego samego świata na ożywcze impulsy. Jest zaprzeczeniem porządku, a jedno-
cześnie dzięki niej porządek nie staje się sztywnym pancerzem.

Komedię otwierają sceny ukazujące destruktywne wpływy karnawałowego sza-
leństwa, podkopującego zarówno porządek w domu Hieronima, jak i w mieście. Już 
z pierwszych sekwencji komedii wyłania nam się świat postawiony na głowie: syn 
lekceważy polecenia ojca, dzień i noc zamieniają się miejscami, a na dodatek Henryk 
podważa budowę wszechświata, stawiając nie słońce, a samego siebie w jego centrum.

Leander: Uważasz, że o czwartej rano w styczniu jest tak jasno?
Henryk: No to w takim razie słońce źle chodzi. To w żadnym razie nie może być 
popołudnie, jako że my dopiero teraz wstajemy (s. 49).

W kolejnych odsłonach pokazujących rozpadający się domowy porządek istotną 
rolę pełni Magdalena, żona Hieronima i matka Leandra. Pani domu szykuje się do 
udziału w wieczornej zabawie, pomimo iż zdaje sobie sprawę, że jeśli jej plany się 
wydadzą, ściągnie na siebie gniew męża.

Magdalena: Czy starsze kobiety też bywają na maskaradach?
Leander: Nie pogardzamy nikim, bywają tam i starzy, i młodzi.
Magdalena: Jeśli byście nie pogardzili starszą kobietą, to znam jedną, która miałaby 
ochotę zjawić się tam dziś wieczorem. 
Leander: Cóż to za kobieta?
Magdalena: Chodzi o mnie.
Leander: Nic w tym złego, jak sądzę, ale trzeba to zrobić tak subtelnie, by ojciec 
o niczym się dowiedział.
Magdalena: Och, a jakże miałby się dowiedzieć? Wcześnie się kładzie do łóżka i póź-
no wstaje. Powiem, żem dziś niezdrowa, a pójdzie spać sam. 
Leander: To się może udać. Ale czy mama umie tańczyć?
Magdalena: Tańczyć! Chyba umiem. Spójrz! (śpiewa i tańczy)

teru, ponieważ grając wszystkie, tracą ten, którym obdarzyła ich natura, że stają się fałszywi, tak jak 
lekarz, chirurg i rzeźnik stają się nieczuli”. D. Diderot, op. cit., Gdańsk 2008, s. 260.



157

Henryk: Dobry Boże, pani porusza nogami, jakby wybijała werbel!
Magdalena: W młodości umiałam tańczyć wszystkie tańce, nawet Folie d’Espagne. 
(tańczy i śpiewa folię) 
Henryk: To było świetne. Jeszcze jeden taniec, łaskawa pani.
Magdalena: Nie, chcę oszczędzić nogi na dzisiejszy wieczór (s. 52).

Wpisana w 3 scenę I aktu sekwencja taneczna jest jednym z miejsc w Holbergow-
skiej komedii, zapewniających luz interpretacyjny. Zaplanowane przez autora pęk-
nięcia konwencjonalnego schematu podporządkowują sobie zarówno przebieg akcji, 
jak i napięcia między poszczególnymi osobami. Autor nie określił ani nazwy, ani 
charakteru pierwszego tańca. Nie zasugerował też, jak długo ma potrwać taneczna 
inkrustacja. Co do drugiego tańca, nie pozostawił wątpliwości. Znamienne, że Mag-
dalena, chcąc zademonstrować swój kunszt taneczny, wybiera między innymi folie 
d’Espagne. Za czasów Holberga taniec ten był całkowicie passé. Taneczne preferencje 
Magdaleny sugerują, że może ona mieć problemy z wpisaniem się w świat karnawa-
łowego szaleństwa, którego częścią są Henryk i jej syn. Jej czas minął, tak jak i moda 
na folie d’Espagne.

Jednak tańczony przez Magdalenę taniec wnosi do komedii bardziej złożone ko-
notacje. Jak podaje Encyklopedia muzyki, znana od XV wieku folia, czyli hiszpańskie 
szaleństwo, związana ze świętami urodzaju, była pokrewna morisce, tańcu o korze-
niach pre-chrześcijańskich, kojarzonym z kultem płodności, wykonywanym od XV 
wieku w czasie zapustowych zabaw23. Tańczona przez panią domu folia przywołu-
je obraz karnawałowego świata na opak, mającego bezpośredni związek z kultami 
płodności, urodzaju, cykliczności natury i zwiastującego chwilowe wyrwanie się 
z więzów powinności i obyczajności. Poza tym łączy się z motywem „hiszpańskości” 
konotującej w Holbergowskiej Maskaradzie kulturę opartą o zbyt rygorystyczne, czy 
wręcz opresyjne normy, na które reakcja w momentach karnawałowego rozluźnienia 
może być trudna do przewidzenia. 

Hieronim: […] Jakież to okazje do rozwiązłości stwarzają maskarady, na których 
młodzi ludzie, poprzebierani, mogą bez przeszkód pojawić się gdziekolwiek i nikt ich 
pod maską nie rozpozna.
Henryk: Ależ, panie! W Hiszpanii, gdzie damy trzymane są w zamknięciu, istnieje 
taka groźba. Ale u nas, gdy dwoje się zakocha, znajdzie mnóstwo okazji, by się zejść 
(s. 67–68).

Jednak Magdalena wyraźnie sugeruje, iż „hiszpańska” przesadna surowość obyczajów 
nie jest niczym niezwykłym wobec kobiet w jej własnej ojczyźnie: „Żyłam w domu 
moich rodziców jak w jakimś klasztorze. […] Nigdy mnie nie ciągnęło do ziemskich 
szaleństw, jako że w młodości w nich nie zasmakowałam” (s. 54). Zatem tańczona 

23	 Zob. Encyklopedia muzyki, red. A. Chodkowski, Warszawa 1995, s. 272, 572. 



158

przez Magdalenę folia, „hiszpańskie szaleństwo”, tworzy metaforę buntu przeciwko 
opresyjnym normom, pomimo iż kobieta ucieka się jedynie do wystudiowanego 
gestu salonowego tańca o zawoalowanych kultowych korzeniach. Magdalena w roz-
mowie z mężem w pełni się z nim zgadza i przytakuje mu. Jej bunt ma zatem cha-
rakter niewerbalny: taniec i symulowana choroba. Strażnikom norm – takim jak 
ojciec rodziny, Hieronim – bunt najłatwiej zakwalifikować jako szaleństwo, które 
być może da się wykurować, upuszczając delikwentce krwi. „To nie mój, lecz twój 
syn, bo w swoim szaleństwie podobny jest do matki” (s. 93), rzuci w stronę żony 
zdenerwowany nieposłuszeństwem syna Hieronim. 

„Sekwencja taneczna” informuje, jak wspomnieliśmy, o kilku elementach po-
rządku społecznego demontowanych mocą karnawału. Konwencjonalne ogranicze-
nia związane z wiekiem zdają się być na czas maskarady mało istotne („Nie pogar-
dzamy nikim, bywają tam i starzy, i młodzi”). Ponadto dla Henryka atrakcyjną zdaje 
się myśl zatańczenia na maskaradzie z matką Leandra, a ten bez wahania chce słudze 
to ułatwić. Zanim Magdalena pojawi się na scenie, służący wymieniwszy panny róż-
nego autoramentu, z którymi się umówił, mówi o pani domu: 

Henryk: […] Może mógłbym z nią zatańczyć.
Leander: Da się to zrobić, o ile cię nie pozna (s. 51).

To nie tylko zburzenie hierarchii stanowej, ale również dość dwuznaczna redefi-
nicja stosunków matka – syn, potwierdzona odtańczeniem przez Magdalenę foli 
w obliczu obu mężczyzn. To również zapowiedź zakwestionowania reguł rządzących 
mieszczańskim małżeństwem. Przecież Magdalena, by się wykraść domu, musi udać, 
że jest niezdrowa i wyprosić męża z łożnicy. Wyprawa na maskaradę staje się ekwi-
walencją aktu seksualnego i małżeńskiej zdrady. Może więc na swój sposób rację ma 
rozgniewany Hieronim, zrównujący matczyne chadzanie na maskaradę z synowski-
mi odwiedzinami w domu publicznym.

1.4.  Metateatralność Holbergowskiej komedii

Maskarada to w gruncie rzeczy bardzo konsekwentnie ze strony Holberga pomyśla-
na wizualizacja sił witalnych Henryka. Bezsprzecznie jest on „kołem, które wszystko 
napędza” (s. 92). Henryk materializuje absurd i chaos rządzące światem tytułowej 
maskarady. Uosabia też teatr – jest postacią steatralizowaną, a przy tym źródłem 
teatralizacji. 

Teatralizację można porównać z działaniem metafory i jej mianem określić zespół 
działań przekształcających wydarzenia w teatr24. Do działań takich zaliczyć można 

24	 Por. E. Exe Christoffersen, Teatralitet, teatralsk og teatralisering. Iscenesættelse af blikket, „Peripeti”, 
2007, nr 7, s. 90.



159

oczywiście figurę teatru w teatrze, wraz z wchodzącymi w jej skład elementami – 
przygotowaniem inscenizacji, skupieniem uwagi na kunszcie aktora, nadawaniem 
wybranym przedmiotom funkcji rekwizytów, udramatyzowaniem widowni, wyłą-
czeniem przestrzeni scenicznej z przestrzeni ogólnej. Teatralizacja może też wiązać 
się z akcentowaniem sztuczności, wyolbrzymieniem lub przesadnym zminiatury-
zowaniem – słowem z sygnalizowaniem umowności danej sytuacji i zaangażowa-
nych w nią postaci. Teatralizacja zakłada wzajemność między spojrzeniem widza 
a spojrzeniem padającym ze sceny. Napięcie pomiędzy tymi spojrzeniami można 
zauważyć w tekście dramatu, gdzie dialog i działania prowadzone są w wirtualnej 
przestrzeni zainscenizowanej w tekście. Postacie na scenie odgrywając teatr, podwa-
jają relacje widz – scena, a publiczność może oglądać samą siebie. Teatralność to, 
innymi słowy, tworzenie fikcji przy jednoczesnym ukazywaniu mechanizmów jej 
powstawania. Pozwala nam ona dostrzec między innymi to, że znaczenie przed-
stawienia rodzi się w wyniku zderzenia się wykreowanego uniwersum z fizyczno-
ścią („dosłownością”, „cielesnością”) elementów służących do jego zbudowania, np. 
konkretnych przedmiotów lub cech fizycznych aktora25. Akcentowanie teatralnego 
charakteru przedstwianego świata – nagminne w sztukach Holberga – a przy tym 
przekraczenie granic między sferą publiczności a sferą aktora, nie do końca zgadzało 
się z oświeceniową koncepcję teatru. Jeden z głównych teoretyków w tej materii, Di-
derot, przestrzegał wyraźnie przed nakładaniem się logiki – i spojrzenia – widza na 
logikę wydarzeń scenicznych: „Ten, kto działa i ten kto patrzy, to dwie całkiem inne 
istoty”26. Nakazuje wręcz o widzu zapomnieć, wyobrazić sobie „na krawędzi sceny 
wysoką ścianę”, grać tak „jak by kurtyna się nie podnosiła”, a repliki skierowane 
do widowni, które znajduje u podziwianego Moliera, nazywa wybrykami człowie-
ka genialnego. Idealne przedstawienie skomponowane powinno być niczym seria 
oglądanych z dystansu obrazów27. W Holbergowskich komediach mamy natomiast 
wiele krótkich sekwencji, w których spojrzenie widza i wcielającego się w postać 
aktora biegną w tym samym kierunku: publiczność i postacie sceniczne łączy wiedza 
o fikcyjności świata kreowanego na deskach sceny. 

W Maskaradzie poprzez postać Henryka poziom metateatralny wyrażany jest na 
trzy sposoby. Jego repliki „na stronie” przypominają o istnieniu charakterystycznego 
dla teatru systemu komunikacyjnego: „scena – publiczność”. Sytuacja teatralna zosta-
je wyartykułowana też dialogach: „Jeśli pan pozwoli, odegram komedyjkę w trzech 
odsłonach, gdzie pan zobaczy początek, rozwinięcie, a wreszcie koniec” (s. 73). Po-
nadto elementy teatru są składnikami fabuły. W jednej ze scen, udając zjawę, Hen-
ryk zastrasza prostaczka Antoniego. W innej, przebrawszy się za rabina, usiłuje okpić 

25	 Por. J. Limon, Performativity of theatre reconstructions (examples of “Shakespearean” theatres in Lon-
don and Gdańsk), [w:] M. Sibińska et al., Nordisk drama. Fornyelser og transgressioner, Gdańsk 2010, 
s. 19–21.

26	 D. Diderot, Pisma estetycznoteatralne, Gdańsk 2008, s. 42.
27	 Ibid., s. 168–169.



160

Hieronima. W tych scenach teatr i maskarada zazębiają się wielopoziomowo. Pierwsza 
przebieranka Henryka ma przecież umożliwić Leandrowi i jego słudze wymknięcie 
się na maskaradę. Jego druga inscenizacja ma poniekąd złagodzić skutki maskarady – 
przeszkodzić ojcu w ukaraniu krnąbrnego syna. Wdziewając kostium rabina i ducha 
(duchem określa go tekst poboczny, Arv nazywa go „wielmożnym Szatanem” i „panem 
Lucyferem”), czyli teatralizując swoją osobę i przebierając się raz za zmarłego, a raz 
za innowiercę, Henryk akcentuje niechrześcijański wymiar maskaradowego tematu28.

Prócz tego Henryk aranżuje teatr w teatrze, co ma miejsce w scenie będącej kom-
pozycyjnym centrum Maskarady (scena czwarta aktu 2). Odgrywa wówczas wspo-
mnianą „komedyjkę w trzech odsłonach”, ukazując swemu młodemu panu kon-
sekwencje buntu przeciwko woli ojca. Przywdziewa kolejne maski potencjalnych 
postaci dramatu rodzinnego, a uchylona maska nie odsłaniała prawdziwego oblicza 
noszącego ją człowieka, lecz jego kolejną maskę, kolejną pełnioną przez niego rolę. 
Komedia odgrywana przez służącego jest teatrem w stosunku do tego, co ma miej-
sce na scenie. Rolę prymarnej publiczności otrzymuje Leander. Tworzy się strefa, 
w której teatr wypowiada się jako taki. Pewna wydzielona część przestrzeni teatralnej 
zdaje się podkreślać fakt bycia przestrzenią teatralną. „Teatr w teatrze” akcentuje, 
że pojawiające się na scenie postacie i przedmioty mają co prawda substancję, ale 
w rzeczywistości nie istnieją. Wykreowana w teatrze sytuacja nie odsyła bezpośred-
nio do rzeczywistości. „I co to wszystko ma niby znaczyć?” – zapyta zniecierpliwiony 
Leander. „Zupełnie nic” – przewrotnie odpowiada Henryk – aktor (s. 75). To od 
wrażliwości Lenadra – widza zależeć będzie, czy „komedyjka w trzech odsłonach” 
w jakikolwiek sposób wpłynie na postrzeganie przez niego świata.

Teatr – twierdzi Anne Ubersfeld – podobnie jak marzenie senne jest konstrukcją 
wyobraźni, o której widz wie, że jest oddzielona od realnej egzystencji. Odznacza 
się nierzeczywistością, a zmiany w teatrze zmierzające do znoszenia granicy między 
aktorem a widzem nie naruszają tego podziału. Przestrzeń sceniczną cechuje teatral-
ność, czyli wypełniające ją przedmioty i postacie istnieją, ale ze znakiem ujemnym. 
Natomiast oglądając teatr w teatrze jesteśmy świadkiem podwójnej negacji: oglądany 
przez nas element scenicznej przestrzeni zmienia znak. W momencie gdy teatralność 
istnieje jako wyartykułowanie teatralności, negacja ulega neutralizacji: prawdą jest 
przecież to, że jesteśmy w teatrze. Podobni wówczas jesteśmy do człowieka, któremu 
śni się, że śni. Nie dotykamy w tym momencie rzeczywistości. Dotykamy prawdy29. 
A teatr, przedstawiając się jako iluzja rzeczywistości, staje się narzędziem anty-iluzo-
rycznym, burzącym sztuczność i nienaturalność. 

Procesy teatralizacji ujawniają się również w sposobie w jakim Henryk opisuje 
świat. Widać to już w pierwszej scenie, w której sługa zdecydowanie stwierdza, że 
„w takim razie słońce źle chodzi. Przecież nie może być popołudnie, skoro my do-

28	 Por. B. Holm, Maskarada – metafora i metamorfoza, s. 62.
29	 Por. A. Ubersfeld, Czytanie teatru I, Warszawa 2002, s. 35–43, 131–132.



161

piero teraz wstajemy”. Umacniając henrykocentryczny model wszechświata, dodaje: 
„Tak zegary słoneczne, jak i zegarki dopasowują się do słońca. Jeśli teraz, panie, cof-
niecie słońce na godzinę dziewiątą lub dziesiątą, zobaczycie, że i zegarek się cofnie” 
(s. 49). 

Absurdalna argumentacja przenicowuje porządek świata, wprowadza doń karna-
wałowy chaos. Jednak absurd i sprzeczności można odczytać jako oznaki teatralnej 
funkcji negacji. W trakcie sekwencji teatru w teatrze Henryk jest w stanie jednym 
gestem zmienić funkcje przedmiotów – rekwizytów: „Krzesło, które tu stawiam, to 
trybunał małżeński”, oznajmia Leandrowi (s. 74). Takie przechodzenie przedmio-
tów – i osób – z jednej funkcji do drugiej, według reguł rządzących rzeczywistym 
światem, jest nieprawdopodobne. Stanowi jednak swoistą cechę przestrzeni teatral-
nej. Nierzeczywistość świata scenicznego materializuje się między innymi poprzez 
ruchomość znaków, uważa Anne Ubersfeld:

drabina staje się mostem, szkatuła ze skarbami trumną, balon ptakiem; aktor prze-
chodzi od jednej roli do drugiej. Każde tekstowe czy sceniczne naruszenie potocznej 
logiki „zdrowego rozsądku” jest teatralnością. […] 
To, co według ściśle określonych reguł powinno być podporządkowane normie, 
w teatrze cieszy się całkowitą swobodą, jest pełne sąsiadujących ze sobą sprzeczności. 
W ten sposób teatr może wskazywać obszar sprzeczności nie rozwiązanych30. 

Autorka Czytania teatru podkreśla ponadto, iż dialog w dramacie opiera się w dużej 
mierze na produkujących sens sprzecznościom, w tym sprzeczności między mową 
i pozycją dyskursywną lokutorów31. Oznacza to, że w dialogu komediowym udziela 
się głosu osobom, którym w sytuacji pozascenicznej najczęściej do głosu nie docho-
dzą. Ma miejsce odwrócenia ról między innymi sługa – pan, kobieta – mężczyzna, 
dziecko – rodzic. Taka sprzeczność produkuje efekt komizmu, łagodzi, ale również 
w szczególny sposób uprawdopodabnia krytykę, sugerując iluzoryczny, nierzeczywi-
sty charakter sytuacji. 

Popisy oratorskie Henryka są zatem nie tylko źródłem komizmu i metaforą kar-
nawałowego załamania się hierarchii, ale również dodatkowym sygnałem teatralno-
ści świata Maskarady:

Hieronim: […] Ten chłystek idzie tam jakby nigdy nic i tańczy. Żaden inny służący 
tak sobie nie poczyna. 
Henryk: To dlatego, że mam lepiej w głowie poukładane niż większość służących, bo 
jakąż to przysługę robią te durne ciołki swojemu państwu, siedząc i marznąc całą noc 
w powozie, tak że następnego dnia leżą chorzy? Moim zdaniem największa przysługa, 
jaką służący może zrobić swemu panu, to kiedy dba o siebie, nie zapominając przy 
tym w swoich obowiązkach. Proszę zobaczyć, ile mój pan na tym zyskuje. Gdy inni 

30	 Ibid., s. 41. 
31	 Ibid., s. 204. 



162

panowie chcą iść na maskaradę, ich służący gderają. Ja natomiast skaczę z radości 
i zwijam się jak nigdy. Gdy inni głupawi nicponie, którzy odsiedzieli swoje w powo-
zie, mają jechać do domu, są zesztywniali z zimna i nie mogą nawet pomóc państwu 
przy zdejmowaniu okrycie, ba, muszą nierzadko brać lekarstwo napotne następnego 
dnia. Natomiast ja wracam do domu, tańcząc, a następnego dnia jestem zdrów. […] 
Moim zdaniem biedny służący, który się zabawi, słusznie czyni. Rodzimy się w bie-
dzie. Wychowujemy w głodzie. Przez dziesięć lat zrzędliwy belfer garbuje nam skórę. 
Tak mija nasze dzieciństwo. Gdy jesteśmy trochę starsi, musimy tyrać i harować, tak 
byśmy na starość nie umarli z głodu. […] Chciałbym, byśmy na maskaradę mogli 
zabrać stangreta i konie na maskaradę, by te biedne bydlęta też miały trochę rozrywki 
i doznały parę miłych chwil wśród tak wielu kiepskich dni (s. 65–66).

Z postacią Henryka – a zatem również z współtworzonym przez jego działanie wy-
miarem metateatralnym Maskarady – możemy również powiązać swoisty negaty-
wizm, charakteryzujący tę formę błazenady, w której nie tyle chodzi o zapropono-
wanie realnego sposobu naprawiania świata, ile o zanegowanie istniejących praw32. 
Henryk – postać płynna i zmienna, chociaż sam pozbawiony centrum jest central-
nym punktem komedii, „nieuchwytnym i nienamacalnym jak teatr albo maskara-
da”33. Jego działania są impulsem podminowującym koncepcję świata racjonalne-
go, przeciwstawiają uporządkowanej rzeczywistości widzenie świata absurdalnego 
i przypadkowego. 

1.5.  Intermedium

Między aktem I a II autor umieścił „Intermedium” ukazujące maskaradę: 

W intermedium ukazana zastaje maskarada. Widzimy Leandra zakochującego się w ko-
biecie w masce. Jest nią Leonora, córka Leonarda. Oboje odsłaniają twarze, rozmawiają, 
wymieniają się pierścieniami. Po kwadransie kurtyna opada. 

Intermedium daje w pewnym sensie możliwość symultanicznego przedstawienia 
epizodów rozrywających strukturę komedii opartą na zasadzie trzech jedności. 
Mamy tu bowiem do czynienia z wyraźnym złamaniem zasady jedności miejsca. 
Bal maskowy trwa poza przestrzenią, w której umiejscowiony jest zasadniczy ciąg 
wydarzeń konstytuujących intrygę komedii. 

W Maskaradzie bezsłowne intermezzo ma kilkuwarstwową funkcję. W chwili 
premiery mogło być odczytane jako wyraźny gest w stronę widza. W zamierzeniu 
miało być zapowiedzią pospektaklowej zabawy, zaproszeniem do świata gry i ilu-
zji, przedsmakiem czekających rozbawioną publiczność atrakcji. Miało zamienić 

32	 Por. S. Grzeszczuk, op. cit., s. 15–17.
33	 B. Holm, Maskarada – metafora i metamorfoza…, s. 62.



163

przedstawienie w preludium do całonocnych uciech. Stało się jednak mimowolnym 
komentarzem do pozascenicznej rzeczywistości, przypomnieniem możliwości, utra-
conych przez kopenhaskich obywateli z powodu decyzji władz. 

U Holberga wizualizacja maskarady wyraźnie przywołuje konwencję commedia 
dell’arte zarówno poprzez zastosowanie otwartego na interpretację zapisu scenariu-
szowego, jak i wyeksponowanie roli maski służącej w teatrze włoskim do podkre-
ślenia teatralności samego przedstawienia. A. Nicoll w Świecie Arlekina utrzymuje, 
że funkcją maski w commedia dell’arte nie było umożliwienie ucieczki od realizmu 
i skierowanie widza w sferę sztuczności, lecz ułatwienie podróży w świat wyobraźni, 
usunięcie w cień bezpośredniej rzeczywistości na korzyść rzeczywistości szerzej po-
jętej34. Bezsłowna scena maskarady z udziałem Leonory i Leandra staje się metaforą 
teatru, takiego z jakim zdawał się utożsamiać Holberg.

Ponadto sekwencja ta buduje dramaturgiczne napięcie. Informuje widzów 
o zwrocie akcji. Leander, który do tej pory był po prostu zbyt zajęty chadzaniem na 
bale, by zająć się zaleconymi przez ojca konkurami, poznaje na maskaradzie pannę, 
do której zapała gwałtowną miłością. Od tej chwili już nie gnuśność, ale niekontro-
lowane rozumem emocje staną na przeszkodzie w wykonaniu nakazu ojca. Bezsłow-
ne intermezzo, które obserwują widzowie przez całe 15 minut, to metafora subtelnej 
gry między kochankami, gry, którą autor tylko naszkicował, przywołując jednak 
atmosferę skonwencjonalizowanej, opartej na geście i kostiumie, często bezsłownej 
grze jaką były maskarady. 

W grę między kochankami, zostawiającej dużo swobody inscenizatorom, autor 
wpisał dwa gesty: zrzucenie maski i wymiana pierścieni. Obie czynności mają ciężar 
konwencjonalnie symboliczny, ale dla Holberga każda z nich jest też rewersem sa-
mej siebie i niesie opaczne znaczenie. Wymiana pierścieni to znak wyboru partnera 
na całe życie. Jednak młodzi, zaręczając się z sobą, zrywają tym gestem zaręczyny 
zaaranżowane przez rodziny. Widz wie, że jest to zerwanie pozorne. Sami zaintereso-
wani zaś dowiedzą się dopiero w ostatniej scenie sztuki. 

Zrzucenie maski powinno nieść ze sobą odkrycie swej tożsamości. Młodzi jednak 
ukazują sobie tylko swoją fizyczność, odkrywają twarz w sposób literalny, nie zdradza-
jąc przy tym swego imienia, swej pozycji w społeczności, powiązań rodowych. Na kar-
nawałowym balu takie informacje nie są potrzebne, ale młodzi tę niewiedzę zabierają ze 
sobą. Następnego dnia, będąc w swym domu rodzinnym, młodzi nadal nie znają tożsa-
mości swoich wybranków. Szczególny status intermezza jako sekwencji mieszczącej się 
między aktami podkreśla, że maskarada to odrębny świat rządzący się swoimi reguła-
mi. Skarnawalizowany świat ma w Holbergowskiej trójaktówce wyraźne ograniczenia 
czasowe i przestrzenne. Przypisany jest do nocy i teatralnego budynku pana Capiona, 
o którym się w sztuce wspomina. Reguły nocnej maskarady są nie do zaakceptowania 
w mieszczańskim świecie, nad którego porządkiem czuwają Hieronim i Leonard. 

34	 A. Nicoll, op. cit., s. 42.



164

Il. 9. Vilhelm Marstrand (1810–1873): Leander i Leonora

Umberto Eco, pisząc o karnawale, stwierdza między innymi, iż karnawał może 
być ograniczony w czasie ewentualnie w przestrzeni „do określonych pałaców, okre-
ślonych ulic, lub ram ekranu telewizora”. Karnawał jest autoryzowaną transgresją, 
pisze dalej Eco. Nieautoryzowana karnawalizacja, wkroczenie karnawału w życie co-
dzienne, to już nic innego jak rewolucja35. 

Tworząc na użytek sceny, Holberg często wszczepiał w schematy oparte na kome-
dii klasycznej sekwencje scenariuszowe. Stwarza to wrażenie, iż niejako z założenia 
pragnął otworzyć w ten sposób swój tekst na ożywcze impulsy teatralnego przed-
stawienia, zaopatrując go przy tym w skonwencjonalizowane ramy broniące utwór 
przez destrukcją. Wyraźne jest to w Maskaradzie, gdzie w ciąg opozycji, budujących 
świat, wpisują się na poziomie formalnym dwa typy tekstu: sekwencje scenariuszowe, 
przywołujące tradycję commedia dell’arte oraz dialogowe, oparte na klasycznych wzo-
rach. Innymi słowy, autor oparł swój tekst zarówno na skonwencjonalizowanym sło-
wie, jak i na modyfikującym, uzupełniającym go i często nieprzewidywalnym geście. 
Opozycja słowa i gestu koresponduje z opozycjami budującymi świat Holbergowskiej 
Maskarady, takimi jak: anarchia i władza, rozum i namiętność, iluzja i rzeczywistość. 
Intrygę konstytuuje konflikt dwóch światów: świata chaosu uzewnętrznionego w kar-
nawałowej maskaradzie oraz świata rozumu, który wizualizuje rządzona patriarchal-

35	 Zob. U. Eco, Komizm – „Wolność” – Karnawał, „Konteksty. Polska Sztuka Ludowa” 2002, z. 3–4, 
s. 135. 



165

nie mieszczańska rodzina. W momencie, gdy uczestnicy wydarzeń wierzą, iż wokół 
nich zapanował żywioł karnawału, a dotychczasowe normy i wartości rozsypały się, 
widz wie, iż rebelia kochanków jest tyko ułudą. Buntując się, spełniają to, czego 
się od nich oczekuje. Rozwaga i namiętność spotykają się wpół drogi, a głos serca 
współbrzmi z głosem rozumu. W ten sposób potwierdzona zostaje słuszność istnieją-
cego porządku, unaoczniając przy tym starą prawdę, iż świat pozbawiony wzruszenia 
i uczuć byłby bezdusznym, jednak bez rygorystycznych ram pogrążyłby się chaosie.

***

Czytając Holbergowskie komedie pisane dla sceny przy Lille Grønnegade, można za-
uważyć, że Maskarada świadczy o przesunięciu moralizatorskich akcentów. Pierwsze 
sztuki Holberga, zwłaszcza cykl komedii charakteru z lat 1722–1723, przestrzegają 
przed anarchią i łamaniem przez jednostkę zasad regulujących życie w społeczności, 
chociaż niekiedy owe nagany pod adresem niesfornych przedstawicieli społeczności 
nie wybrzmiewają jednoznacznie. Późniejsze komedie częściej ostrzegają przed nad-
miernym autorytaryzmem. Obaj ojcowie w Maskaradzie nieomalże doprowadzają 
do tragedii. W ciągu 2 i 3 aktu widz jest świadkiem narastania konfliktu, mogącego 
doprowadzić do katastrofy. W akcie 3 Leonora, by umknąć władzy ojca ucieka się 
do sfingowania swej śmierci, budząc w ojcu wyrzuty sumienia i myśli samobój-
cze. Wstrząśnięty Leonard tłumaczy Hieronimowi, na czym polega ich błąd. Przy 
ustalaniu i egzekwowaniu reguł zabrakło rodzicielskiego serca, a rządy bezdusznych 
tyranów sprowadzają na świat zło. Może się bowiem zdarzyć, że zbyt autorytatywna 
i za mało plastyczna maska nakazów pęknie i wówczas na dobre staniemy w obliczu 
niedefiniowalnego chaosu. Jean-Baptiste Lucotte Du Tillot, autor pracy na temat 
święta głupców (1741, Mémoire pour servir à l’histoire de la fête des fous, qui se faisait 
autrefois dans plusieurs églises), pisał:

Beczki z winem powybuchałyby, gdyby od czasu do czasu nie otworzyć im szpunta 
i nie wypuścić trochę powietrza. Jesteśmy więc niby stare naczynia i beczki źle pobite, 
które rozsadziłoby wino mądrości, gdybyśmy pozwolili mu tak burzyć się poprzez 
ustawiczną nabożność w służbie Bożej36.

36	 Cytat za: S. Chappaz-Wirhner, Z dziejów badań nad karnawałem, tłum. Ł. Jurasz-Dudzik, „Kon-
teksty. Polska Sztuka Ludowa”, 2002, z. 3–4, s. 107. 



166

2.  Przyjęcie bożonarodzeniowe 

„Przyjęcia bożonarodzeniowe”, julestuer, były zachowaniami charakterystycznymi dla 
okresu bożonarodzeniowego w całej kulturze europejskiej, gdy podniosła atmosfera 
kościelnego święta szła w parze z karnawałowym zawieszeniem panującego porząd-
ku37. Tradycja czuwania w wigilie przed wielkimi kościelnymi świętami w Skandy-
nawii nałożyła się na przedchrześcijańskie obyczaje, gdzie celebrowaniu przesilenia 
zimowego towarzyszyły rytuały ku czci bóstw zapewniających płodność, a upojenie 
alkoholowe podczas tych ceremonii było elementem sakralnym – pomagało osiągnąć 
łączność z bogami. W katolickim średniowieczu obiekt rytualnego spożywania alko-
holu uległ zmianie. Nie pito już na cześć staroskandynawskich bóstw, lecz na chwałę 
Chrystusa i Panny Marii, co między innymi legitymizował kodeks z XII wieku, tzw. 
Gulatingloven38. Rezultatem takiego wymieszania różnych porządków i obyczajów 
były tak zwane „przyjęcia bożonarodzeniowe”, julestuer, urządzane w okresie między 
Bożym Narodzeniem a Świętem Trzech Króli. Ich nieodłącznymi elementami było 
spożywanie dużych ilości alkoholu, przekraczanie reguł regulujących kontakty mię-
dzy płciami i zabawy nierzadko parodiujące kościelne rytuały. 

2.1.  Chrześcijańskie saturnalia?

Holberg, pisząc o julestuer, nazywał je chrześcijańskim saturnaliami (List 226)39. 
Ironizując, powątpiewał w sens kultywowania takiej tradycji, jako że we współcze-
snej mu ojczyźnie nie brakowało, jego zdaniem, okazji do swobodnych kontaktów 
między płciami, z czego głównie słynęły owe osławione przyjęcia. Gdy historyk 
Erich Christian Werlauff opisuje bożonarodzeniowe tradycje w Skandynawii, mówi 
o skandynawskim czasie saturnaliów40.

W XVII i XVIII wieku kultura picia rozpowszechniona w okresie Bożego Na-
rodzenia i towarzyszące zabawom rozluźnienie obyczajów budziły coraz większą 
niechęć władz i protestanckiego kościoła. Przyjęcia bożonarodzeniowe popadały 
w niełaskę. Troels Fredrik Troels-Lund informuje w Dagligt liv i Norden i det sek-
stende Aarhundrede, iż przyjęcia oskarżano o szerzenie rozwiązłości i pogańskich 
obyczajów41. 

37	 Por. P. Grochowski, Śmiech karnawałowy w tradycyjnych inscenizacjach obrzędowych, [w:] Teo-
ria karnawaliacji. Konteksty i interpretacje, red. A. Stoff, A. Skubaczewska-Pniewska, Toruń 2000, 
s. 159.

38	 Zob. O. Bø, Vår norske jul, Oslo 1984, s. 10–18.
39	 Por.L. Holberg, Epistler, t. III, København 1947, s. 159. 
40	 E.C. Werlauff, op. cit., s. 121. 
41	 Zob.T.F. Troels-Lund, op. cit., t. VII, s. 82.



167

Ustawodawstwo duńskie już w 1683 roku ograniczało prawa do organizowania 
przyjęć bożonarodzeniowych i zakazywało „wszelkich nieprzyzwoitych i gorszących 
zabaw w okresie Bożego Narodzenia” („al letfærdig og forargelig Legen om Jul”)42. 
Wspomniane już rozporządzenie z 1712 roku ograniczało również prawo do orga-
nizowania przyjęć bożonarodzeniowych w Kopenhadze, a jako powód podawano 
groźbę rozprzestrzeniana się zarazy. Dwa lata po zakazie organizowania publicznych 
maskarad ukazało się obwieszczenie policyjne z 20 grudnia 1726 r., stwierdzające, iż 
bożonarodzeniowe przyjęcia, urządzane w kopenhaskich gospodach i piwiarniach, 
stwarzają okazję do pijaństwa i rozpusty. Poza tym miały prowadzić do zmniejszenia 
bezpieczeństwa na ulicach, a to za sprawą zamaskowanych osób, podążających na 
przyjęcia43. Zarządzenia o przestrzeganiu dni świętych z 1730 oraz 1735 roku rów-
nież ograniczały prawa do organizowania publicznych i prywatnych julestuer. Zakaz 
był przestrzegany zwłaszcza w stolicy kraju, lecz – co warto pamiętać – dotyczył 
tylko dni świątecznych oraz ich wigilii. W dni powszednie okresu bożonarodzenio-
wego zabawy były dopuszczalne. Julestuer organizowano w okresie bożonarodzenio-
wym, który w Skandynawii różnie definiowano, w zależności od regionu. Hakon 
Grüner-Nielsen pisze o okresie trwającym „od dni świątecznych do Ofiarowania 
Pańskiego”44. Najczęściej jednak zaczynający się 24 grudnia okres bożonarodzenio-
wy kończono wraz ze świętem Trzech Króli, ewentualnie dnia 13 stycznia, któremu 
patronował święty Knut.

2.2.  Æbeltoft w wieczór Trzech Króli

Galerię postaci tworzą staroświecki, przesądny i łatwo wpadający w gniew Hieronim 
(Jeronimus), jego zainteresowana rozrywkami i hołdująca zabobonom niezamężna 
siostra Magdalena (Magdelone), bezczelna i elokwentna Petronela (Pernille) oraz 
służący – prostaczek Antoni (Arv). Również imiona kochanków rozpoznajemy bez 
trudu: Leonora i Leander. Leonora jest w tym wcieleniu żoną Hieronima, kobietą 
wciąż jeszcze młodą, lecz dojrzałą; matką sześciorga dzieci. 

Julestue to składająca się z 13 scen jednoaktówka, rozgrywająca się w domu Hie-
ronima, mieszkańca prowincjonalnego Æbeltoft. Najprawdopodobniejszym czasem 
akcji jest okres 5–6 stycznia, kończący trzynastodniowy czas Bożego Narodzenia. 
Czytając omówienia Julestue, można natknąć się na stwierdzenie, że jej akcja toczy 

42	 Zob. Danske Lov, http://bjoerna.dk/DL-1683-internet.pdf [04.04.11].
43	 Zob. H. Grüner-Nielsen, Julestuer og julestuelege i Danmark paa Holbergs Tid, „Sprog og kultur” 

1933, t. II, s. 2–3.
44	 Zob. H. Grüner-Nielsen, op. cit., s. 1. Święto Ofiarowania Pańskiego, zwane w Danii Kyndelmisse 

(norw. Kyndelmesse, szw. Kyndelsmässodagen), co odpowiada łacińskiemu Missa Candelarum. W nie-
których regionach traktowano jako zakończenie okresu bożonarodzeniowego. Był to między innymi 
dzień, w którym należało dopić resztki świątecznego piwa. Święto zniesione w królestwie Danii i Nor-
wegii przez Johanna Friedricha Struenseego w 1770 roku. 



168

się w wigilię świąt Bożego Narodzenia, a jako argument podaje się przygotowywa-
nie przez Hieronima podarunków dla dzieci45. Jednak we wcześniejszych okresach 
obdarowywanie prezentami nie było praktykowane wyłącznie w wigilię. Wyraźną 
wskazówką, dotyczącą czasu wydarzeń, jest „świeca Trzech Króli”, która, wniesiona 
pod koniec sceny 12, sygnalizuje rozpoczęcie przygotowań do tytułowego przyjęcia. 
Zgodnie z tradycją trójramienną świecę Trzech Króli zapalano 5 stycznia, a jej dopa-
lanie się zwiastowało zakończenie okresu bożonarodzeniowego. Mógł to być również 
trójramienny świecznik lub wirująca konstrukcja o kształcie obręczy, z przymocowa-
nymi trzema świecami.

Święto Trzech Króli było w tradycji skandynawskiej punktem przecięcia się 
dwóch porządków. W świetle dawnych wierzeń było jednym z najniebezpieczniej-
szych dni roku: wtedy można było natknąć się na powracający do krainy zmarłych 
Oskoreia, dziki orszak upiorów. Jednocześnie, zgodnie z chrześcijańską tradycją, 
był to dzień uroczysty, nazywany w wielu okręgach korony duńsko-norweskiej „sta-
rym Bożym Narodzeniem”, jako że odpowiadał pierwszemu dniu Bożego Narodze-
nia, licząc według kalendarza juliańskiego, zastąpionego w Danii gregoriańskim 
w roku 1700. 

Sceny 12 i 13 niosą kulminację wydarzeń. O ile w poprzednich liczba osób na 
scenie jest ograniczona, o tyle w scenie 12 pojawiają się wszyscy domownicy, a w 13 
dołączają do nich goście. Dom i ulica, swoi i obcy przewijają się po scenie w kolo-
rowym korowodzie. Składającą się z trzynastu scen Holbergowską farsę odczytywać 
można zatem jako metaforę trzynastodniowego rytuału związanego z archaicznymi 
mitami, które najpełniejszy wyraz znalazły w kulturze karnawału; rytuału rozsadza-
jącego ramy chrześcijańskiej tradycji: „Przecież na całej ulicy nie uświadczysz czło-
wieka, który by w święta czytał słowo boże” (s. 121), stwierdza jedna z postaci46.

Intryga w Przyjęciu bożonarodzeniowym ma charakter farsowy, a o toku wydarzeń 
decyduje w dużym stopniu zbieg okoliczności. Podział na sceny umotywowany jest 
na ogół dołączaniem się do obecnych kolejnej postaci lub opuszczaniem zebranych 
przez którąś z nich. Regułę tę jednak łamie scena 7, centralna, gdzie na pustą scenę 
wkraczają Hieronim i Magdelone, by przedstawić argumenty za i przeciw bożona-
rodzeniowym rozrywkom. 

Akcję napędza „projekt Leonory”, pragnącej spotkać się z wielbicielem z sąsiedz-
twa. Dlatego też przy wsparciu służącej Petroneli oraz pozostałych domowników 
usiłuje przekonać swego męża, by jak co roku zorganizował przyjęcie bożonaro-
dzeniowe. Hieronim jednak niespodziewanie, pod wpływem zmyślonych przez 
służącą historii, zaczął postrzegać przyjęcia bożonarodzeniowe jako wyraz upadku 
obyczajów, upadku, który musi przynieść gniewną reakcję Boga. „Głowę dam sobie 

45	 Zob. np. H.S. Bakken, Holbergs „Julestue”, „Bergens Tidende”, 29.11.1952; H. Grüner-Nielsen, 
op. cit., s. 9.

46	 Wszystkie cytaty z Przyjęcia bożonarodzeniowego pochodzą z: M. Sibińska, Ludvig Holberg i scena 
przy Lille Grønnegade, Gdańsk 2008.



169

uciąć, jeśli świat przetrwa do Wielkanocy. Te wszystkie fontazie, pliski, loczki, to 
nic innego jak tylko wymysł Lucyfera” (s. 113), wykrzykuje. W swoim potępianiu 
nowomodności nie jest jednak konsekwentny. Argumentuje przecież, że w stolicy 
przyjęcia bożonarodzeniowe wychodzą z mody. 

Po pewnym czasie Hieronim ulega namowom domowników. Scena 13, w któ-
rej w sześciu miejscach dialogi zastępują krótkie opisy sytuacji pozwalające niczym 
w commedia dell’arte na dużą dozę improwizacji, przedstawia tytułowe przyjęcie 
świąteczne, jego kulminacją jest zabawa w ciuciubabkę (duń. blindebuk – „ślepy 
kozioł”). Ciuciubabka jest częścią intrygi, mającej zapewnić pani domu i jej ado-
ratorowi chwilę intymności w pokoju obok. Rozpoczyna ją pokojówka Petronela, 
która – z racji swej płci – staje się nie „ślepym kozłem”, lecz „ślepą kozą”. Owa „śle-
pa koza” ma opaskę na tyle luźno zawiązaną, że ani na chwilę nie traci możliwości 
kontrolowania sytuacji. Bez trudu chwyta Hieronima, któremu z kolei wiąże opaskę 
na tyle sumiennie, że mija sporo czasu zanim zdradzany mąż dostrzeże, że z nie-
go zadrwiono. Zabawa w ciuciubabkę kończy się szarpaniną, w której udział biorą 
zdradzany mąż, para kochanków oraz sąsiedzi. Świadkami gorszących wypadków są 
zapłakane małoletnie dzieci państwa domu i ich preceptor. Uczestniczących w zaj-
ściu mężczyzn wywleka z domu straż miejska. Za nimi podążają kobiety i dzieci. 
Historia kończy się totalną destrukcją prowincjonalnej rodziny. Katastrofa ta jednak 
nie zakłóca karnawałowego nastroju, podkreślanego epilogową kwestią preceptora 
skierowaną do widowni („Spectatores”). Epilog ów przełamuje barierę między po-
staciami a widzami, którzy, jak pamiętamy, mogli zajmować miejsce na samej scenie, 
odnosząc się zarówno do scenicznej, jak i pozascenicznej rzeczywistości. Zacytujmy 
kulminacyjny fragment sceny 13:

Następnie zaczyna się zabawy w fanty. Nauczyciel otrzymuje zadanie, polegające na tym, 
że pieśń ma zaśpiewać, zadanie Antoniego polega na tym, że ma wobec Hieronima za-
chować się raz grzecznie, a raz niegrzecznie, więc najpierw kłania się mu zwrócony ku 
niemu twarzą, a potem zwrócony doń tyłkiem coś wręcz przeciwnego czyni. Petronela ma 
sobie wybrać dowolnego mężczyznę i wyjść z nim, by policzyć gwiazdy. Wybiera swego 
galanta, który prowadzi ją na przód sceny i powiada: 
Moja słodka Petronelo! Chodźmy na strych, bo im wyżej się wdrapiemy, to tym lepiej 
gwiazdy będziemy widzieć. 

A Petronela mu na to: 
To naturalne. 

Antoni z uczernioną twarzą, patykiem w ustach, na którym przytwierdzono dwie świece, 
wjeżdża, siedząc okrakiem na dwóch mężczyznach zwróconych tyłkami do siebie. Dzieci 
krzyczą ze strachu. Hieronim mówi, by się uspokoiły, wyjaśnia, że to Antoni. Po tym 
widowisku nadchodzi Petronela ze swym galantem.



170

Hieronim
Coś żeście, zacni ludzie, długo te gwiazdy liczyli.

Petronela (ociera dłonią usta)
Zgadza się, proszę pana! Na niebie, proszę mi wierzyć, gwiazd jest mnóstwo.

Leonora (bierze Hieronima na stronę)
Posłuchaj no, serce ty moje. Nie pozwól, by te zabawy w fanty dłużej trwały. Mo-
głoby się zdarzyć, że ten odpychający typ, obok którego siedzę, dostałby za zadanie 
pocałować mnie i wzięłaby się z tego tylko uraza, bo do czegoś takiego, to ja się nie 
mam zamiaru przymuszać. 

Hieronim
Mówiąc szczerze, też by mi się to nie spodobało. Ale jaką zabawę teraz wymyślimy? 

Leonora
Zabawmy się w ciuciubabkę; to przyzwoita zabawa, a przy tym śmieszna. 

Hieronim
Jak sobie życzysz. Słuchajcie, drodzy przyjaciele, zabawimy się teraz w ciuciubabkę.

Petronela
To moja ulubiona zabawa. Ja pierwsza będę ciuciubabką.
Leonora wiedzie Petronelę na przód sceny i zawiązuje jej oczy.

Petronela
Madame! Wiążecie zbyt mocno. Jak nic nie będę widzieć, to nie uda mi się złapać 
pana, jak to żeśmy ułożyli z Leandrem. No, teraz w porządku, teraz widzę tyle, ile 
potrzeba.

Krąży przez chwilę, wreszcie chwyta Hieronima, który nie chce się przyłączyć do 
zabawy, do czego jednak przymusza go zebrane towarzystwo, wraz z dziećmi. Gdy 
Hieronim jest już ciuciubabką, Leonora i Leonard przechodzą na przód sceny.

Leander
Ach, moja kochana Leonoro, wreszcie nadszedł tak długo oczekiwany moment, do 
którego z takim trudem udało nam się doprowadzić. 

Leonora
Udaj się jak najrychlej na korytarz. Wyjdę ci na spotkanie drugimi drzwiami. 
Leander opuszcza pokój jednymi drzwiami, Leonara drugimi. Tym czasem Hieronim 
jest ciuciubabką, a Petronela pilnuje, by mu się nie udało nikogo złapać. Gdy się tylko do 
kogoś zbliża, Petronela krzyczy, by się obrócił. Trwa to na tyle długo, że Hieronim traci 
w końcu cierpliwość, odwiązuje chustkę, zauważa brak Leonory i Leandra, wybiega, po 
chwili wraca wlekąc ich ze sobą i krzycząc:



171

Hieronim
Ha, ha, cnotliwa Lukrecjo! To dlatego chciałaś się ze mną bawić w ciuciubabkę? A ty, 
mój panie fircyku47, ty mi za tę zabawę słono zapłacisz. Już ja cię nauczę padać na 
kolana przed żoną uczciwego człowieka. 
Chwyta Leandra za gardło. Gospodarz i gospodyni Leandra łapią Hieronima za włosy. 
Zebrani biorą stronę jednego lub drugiego, dochodzi do ogólnej bijatyki. Dzieci płaczą. 
Hieronim leży na ziemi i woła o pomoc, pozostali podobnie. Nauczyciel wpełza pod stół. 
Słychać gwizdki straży miejskiej; po chwili zjawiają się strażnicy, krzycząc:

Strażnicy
Do ratusza z całą waszą zgrają! To tak święta święcicie? Nie słyszeliście, co władze 
właśnie ogłosiły?

Hieronim
Chcą mnie zamordować w moim własnym domu.

Gospodarz Leandra
Sądziliśmy, że tu mieszka porządny człowiek, ale to morderca. 

Strażnicy
Jazda, migiem, wszyscy do ratusza, jutro się wyjaśni, jak się sprawy mają. Ruszysz się, 
ty stary warchole?!48 
Straż miejska wywleka mężczyzn na zewnątrz. Kobiety i dzieci podążają za nimi. Na-
uczyciel, który do tej pory siedział pod stołem ostrożnie wygląda, podnosi się i zwraca do 
widowni:

Zadowólcie się proszę takim oto bożonarodzeniowym przyjęciem. Gdyby nie ci prze-
klęcie strażnicy, jeszcze by trwało; ale… No cóż, domyślacie się pewnie, co chcę po-
wiedzieć (s. 131–133).

W rzeczywistości scenicznej koniec przyjęcia jest podyktowany na poziomie formal-
nym koniecznością zakończenia przedstawienia (które w zasadzie mogłoby równie 
dobrze trwać nieco dłużej), a na poziomie treści – wtargnięciem strażników. Zbio-
rowa postać strażników jest metaforą prawa zarówno królewskiego, jak i rządzące-
go przedstawieniem. W rzeczywistości pozascenicznej koniec przyjęcia jest umo-
tywowany rytmem rocznym: oto nadchodzi koniec okresu bożonarodzeniowego. 

47	 Dosłownie „panie Jeanie de France”. Przywołanie postaci z innej komedii autora dodatkowo umo-
cowuje Leandra w teatralnym świecie na Lille Grønnegade. 

48	 W oryginale „snaphane” – bandyta, włóczęga, wyrzutek społeczny, ale też pogardliwa nazwa, któ-
rą szwedzkie wojsko nadawało „wolnym strzelcom”, biorącym udział w walkach po stronie duńskiej 
w czasie tzw. wojny skańskiej (1675–1679). Nazywając powstańców po prostu bandytami sankcjono-
wano tym samym wyroki śmierci wykonywane na nich bez sądu. „Snaphaner” byli ludźmi działającymi 
z bardzo różnych pobudek i przeróżnego autoramentu, od współpracujących z dowództwem duńskim 
dobrze zorganizowanych oddziałów „wolnych strzelców”, do band pospolitych rabusiów. 



172

Na kolejne przyjęcia bożonarodzeniowe przyjdzie czas dopiero za rok. Kładący kres 
przedstawieniu strażnicy również są tego przypomnieniem. 

Jako zachowanie społeczne maskarada bardziej odpowiada wymaganiom wyra-
finowanej, nowoczesnej osiemnastowiecznej społeczności niż prostackie julestuer. 
Stąd też autor zsyła je na prowincję. Natomiast jako temat przedstawienia teatral-
nego julestuer nie podlegają ze strony autora ocenie. Rozpisane na głosy teatralnego 
przedstawienia nie są moralnie naganne czy też nieodpowiadające duchowi czasów. 
Są źródłem rozrywki. 

2.3.  Przedstawienie teatralne, czyli kozły, wetty i biskupi 

Wiadomo, że uczestnicy siedemnasto-, osiemnastowiecznych przyjęć bożonarodze-
niowych, zabawiając się wzajemnie, odgrywali między innymi krótkie scenki teatral-
ne. Wiele zabaw towarzyskich było w rzeczywistości swoistymi widowiskami, w któ-
rych uczestniczyli wszyscy, bez zaznaczania definitywnej granicy między „aktorami” 
a „publicznością”, gdzie w sposób naturalny spojrzenia „widzów” i spojrzenia „ak-
tora” krzyżowały się, zmieniały kierunki. Holberg przywołuje w swej jednoaktówce, 
zwłaszcza w jej ostatniej scenie, tradycyjny repertuar gier i zabaw. Jednak w jego 
ujęciu tytułowe przyjęcie staje się czymś więcej niż tylko inscenizacją współczesnego 
autorowi obyczaju. Staje się metaforą teatralnego przedstawienia. Zarówno motyw 
„bożonarodzeniowego kozła” przedstawiony w scenach 8–10, jak i scena finałowa 
eksponują elementy teatralizacji przestrzeni i postaci.

„Bożonarodzeniowy kozioł”, czyli julebuk, jest w Skandynawii popularnym do 
dzisiaj atrybutem świątecznym, a „chodzenie z kozłem” (duń. at gå julebuk) bar-
dzo przypomina nasze rodzime chodzenie z turoniem. Kozioł, wywodzący się praw-
dopodobnie z przedchrześcijańskich rytuałów ku czci boga Tora, zaczął stopniowo 
funkcjonować jako groteskowy symbol diabła, swoiste zaklinanie sił ciemności. 
Grubiańskim zachowaniem podważał podniosły nastrój chrześcijańskiego rytuału 
bożonarodzeniowego. Od XVII wieku coraz częściej pojawiały się zarzuty pod adre-
sem obyczajów związanych z julebuk, pisze Werlauff. Spotkać się wtedy można było 
z opiniami, że bożonarodzeniowy kozioł jest czymś więcej niż tylko reminiscencją 
czasów pogańskich, to „przedstawienie diabła samego w sobie”. Ku przestrodze przy-
woływano opowieści o straszliwych skutkach takiego chodzenie z kozłem. W rela-
cjach tych „diabeł w postaci bożonarodzeniowego kozła zjawiał się na przyjęciach 
bożonarodzeniowych i uprowadzał część zebranych, znajdujących upodobanie w ta-
kich małpich igraszkach”49. „Chodzenie z kozłem” nabierało w tych opowieściach 
walorów rytuału, swoistej „czarnej mszy”. 

49	 E.C. Werlauff, op. cit., s. 193–195. Grüner-Nielsen, przywołując stosukowo przychylną opinię 
biskupa Aalborga, Jensa Bircheroda na temat „julestuer” (1688), zaznacza, że dwóch rzeczy nie mógł 



173

W wielu miejscach Skandynawii, obok bożonarodzeniowego kozła, domostwa 
mogła nawiedzać również postać zwana bożonarodzeniową kozą (szw. julgeten, duń. 
julegieden, norw. julegeita). W niektórych regionach następował wyraźny podział 
okresu świątecznego między te dwie figury. W Österdalen, pisze Hilding Celander, 
przed Nowym Rokiem po domach wędrował kozioł. Jeśli wędrówki miały miejsce 
po Nowym Roku, przebierano się za kozę. W norweskim rejonie Hardanger i mię-
dzy innymi w szwedzkim Dalsland przebierańcy wcielali się w bożonarodzeniową 
kozę tylko 5–6 stycznia, w Wieczór i Dzień Trzech Króli. Obyczaj ów miał być może 
związek z podaniami, krążącymi między innymi w rejonach Hardanger i Dalsland, 
o złośliwym demonie, przybierającym postać kozy, który pojawiał się okresie 5–6 
stycznia w pobliżu zagród, stanowiąc zagrożenie dla ludzi i zwierząt50. 

Dla Zbigniewa Taranienki, analizującego związki między rytuałem a teatrem, 
jednym z zasadniczych elementów konstytuujących przedstawienie teatralne, stano-
wiących o kształcie estetycznym przedstawienia, są indywidualne i zbiorowe relacje 
między widzem (publicznością) a aktorem (zespołem aktorskim). O ile w rytuałach 
obowiązuje czynne, formalnie ustalone uczestnictwo widza (w innym przypadku ry-
tuał nie spełni swej funkcji religijnej, nie będzie nosicielem mocy), o tyle od widzów 
teatralnych wymagana jest tylko „zgoda na iluzję”, pisze Taranienko51. 

Przyjęcie bożonarodzeniowe, w sekwencji Antoniego przygotowującego się do roli 
„bożonarodzeniowego kozła” (sceny 8–10), materializuje wiele elementów budują-
cych relację aktor – widz:

Przygotowanie aktora w celu stworzenia iluzorycznej rzeczywistości

Petronela
Jak się Antoni o tym dowie, to nie będzie mu do śmiechu, jak i nam wszystkim; 
całe popołudnie biedak ćwiczył i przygotowywał się do roli bożonarodzeniowego 
kozła.
Magdalena
Biedak! Mina mu zrzednie (s. 119).

Wyrażenie przez publiczność zgody na iluzję: akceptacja sytuacji „tak-jakby”
Petronela
Madam nie uwierzy, jak on potrafi zagrać bożonarodzeniowego kozła, tak natu-
ralnie, jakby się prawdziwego zwierza widziało (s. 119).

biskup jednak zaaprobować: „pijaństwa i pogańskiego bożonarodzeniowego kozła”. Zob. H. Grüner-
Nielsen, op. cit., s. 4. 

50	 Zob. H. Celander, Nordisk jul. Julen i gammaldags bondesed, t.1, Stockholm 1928, s. 306–307. 
51	 Zob. Z. Taranienko, Teatr i rytuał, [w:] Z teorii teatru. Materiały z sesji teatralnej, red. Z. Osiński, 

Warszawa 1972, s. 150–151.



174

Wykorzystanie kostiumu/maski przy tworzeniu i burzeniu iluzji 

(Antoni owinięty białym prześcieradłem, z rogami na czole, zjawia się, by nastraszyć 
obecnych. Kobiety płaczą.)
Antoni
Niech się madam nie obawia, to ja. Poznaje mnie pani?
Zrzuca prześcieradło (s. 119).

Wyłączenie przestrzeni na potrzeby przedstawienia

Pertronela
Nie szykuj się na żadne bożonarodzeniowe zabawy dziś wieczorem.
Antoni
A to czemu?
Petronela
Przyjęcia nie będzie (s. 119).

Umowność granicy między fikcyjnością a światem rzeczywistym 

Hieronim
Cóż to u diabła za figura?
Antoni
Jestem bożonarodzeniowy kozioł, panie!
Hieronim (wymierza mu policzek)
Bożonarodzeniowy kozioł jesteś?
Antoni (oszołomiony)
Nie, panie, nie jestem bożonarodzeniowy kozioł.
Hieronim
Cóż to znaczy?
Antoni
Chciałem się tylko zrobić na kozła (s. 120–121).

Fizyczna postać Antoniego – aktora staje się punktem stycznym iluzji i fizycz-
nie doświadczanej rzeczywistości. Antoni ma do swej roli stosunek ambiwalent-
ny. Jest i zarazem nie jest tożsamy z postacią kozła. Zaangażowanie w „bycie ko-
złem” występuje równolegle ze świadomością iluzyjności takiego stanu. Antoni 
nie jest kozłem ani też ucieleśnianym w ten sposób diabłem. Jest przygotowanym 
do roli kozła aktorem. Ponadto tak jak Antoni jest i zarazem nie jest kozłem, 
którego przedstawia, tak i Holbergowska komedia przedstawia bożonarodzeniowe 
przyjęcie, ale poniekąd również nim jest. Jest ograniczoną w czasie i przestrzeni 
formą wspólnego przebywania widzów i aktorów, będącą reminiscencją rytual-
nych zachowań. Należy pamiętać, że rytuały pełnią zarówno funkcje religijne, jak 
i społeczne. Taranienko przypomina, że istotną funkcją społeczną rytuału jest za-



175

spokojenie potrzeby „bycia człowiekiem społecznym”52. Wiele wskazuje na to, że 
u podstaw zachowań składających się na zjawisko julestuer leżą rytuały związane 
zarówno z chrześcijańskim celebrowaniem narodzin Chrystusa, jak i pre-chrześci-
jańskimi świętami płodności i cyklicznego odradzania się natury. Odpryski prasta-
rych rytuałów, tkwiące u źródeł julestuer, zachowały już tylko wymiar społeczny: 
umacniają poczucie jedności. 

Można przypuszczać, że Holberg właśnie ów społecznie przydatny wymiar ru-
basznych przyjęć bożonarodzeniowych – mimo wszystko – doceniał. W Liście 226, 
jednym z tych, których adresatem jest Collegium Politicum, Holberg wspomina 
o pozytywnej roli rzeczonych świątecznych spotkań: dzięki nim umacniają się więzy 
w małych społecznościach. Jednak przewrotny, ironiczny ton panujący w listach 
skierowanych do Collegium Politicum nie pozwala czytelnikowi jednoznacznie okre-
ślić stanowiska piszącego „ja”. Może raczej nie tyle julestuer same w sobie, ale jako 
temat teatralnego przedstawienia, jawią się one w świetle Holbergowskiej jednoak-
tówki jako zjawiska użyteczne: stanowią metaforę istotnej funkcji teatru jako prze-
strzeni mogącej zaspokoić potrzebę „bycia człowiekiem społecznym”. 

Epizod z bożonarodzeniowym kozłem antycypuje urządzane w finałowej scenie 
przyjęcie. Zabawa, której osią jest przygotowany do swej roli aktor, uzależniona od 
wyrażenia przez publiczność zgody na iluzję, zakładająca użycie kostiumu, odwołu-
jąca się do konwencji i repertuaru konwencjonalnych zachowań, jest zminiaturyzo-
wanym przedstawieniem teatralnym o rytualnej genezie. 

Kolejną sekwencją wartą analizy jest scena 13, gdzie mechanizmy spektaklu ma-
nifestują się na wielu poziomach, przede wszystkim poprzez samą konstrukcję. Dia-
logowi przypada tu pośledniejsza rola, jego funkcje częściowo przejmują narracyjne 
inkrustacje. W porównaniu ze sceną 12 bardziej przypomina zapiski reżysera niż 
klasyczną scenę, której oś stanowiłby dialog. Zawiera sześć szkiców sytuacyjnych, 
wypełniających luki między dialogami. Szkice sugerują, świadkami jakich wydarzeń 
powinni być widzowie, zawierają informacje na temat treści toczonych rozmów, 
opisują nastrój postaci. W częściach narracyjnych podają też techniczne uwagi do-
tyczące ruchu postaci na scenie. Tego typu luźniejsza budowa wpisuje mechanizmy 
przedstawienia teatralnego – w tym improwizowanie na kanwie naszkicowanej sytu-
acji – w strukturę Holbergowskiej jednoaktówki. 

Ponadto dowiadujemy się, że niektórzy goście mają dziwny wygląd, są w przebra-
niu („Wchodzą goście, jeden po drugim gratulują, niektórzy o dziwnym wyglądzie 
i w przebraniu. W końcu przybywają gospodarze Leandra, a także on sam, elegancko 
ubrany”, s. 129). Kostiumy i maski nie były niczym niezwykłym podczas przyjęć 
bożonarodzeniowych. Dziwne stroje przybyłych sygnalizują zatem nastrój maskara-
dy, lecz również konotują przywdzianie aktorskiego kostiumu. Scena 13 wizualizuje 
zarówno tytułowe zjawisko, jak i podstawowe elementy składowe teatralnego wido-

52	 Zob. Z. Taranienko, op. cit., s. 148.



176

wiska: scenariusz otwarty na improwizację, użycie kostiumu, tworzenie fikcyjnych 
sytuacji i postaci, problematyczna granica między aktorami a widzami, co między 
innymi unaocznia zabawa w fanty, podczas której uczestnicy po kolei wcielają się 
w przydzielone im role. Przyjrzyjmy się dwóm zabawom mającym w sobie elementy 
inscenizacji, a mianowicie ciuciubabce oraz tajemniczej postaci, w którą i tym razem 
wciela się Antoni.

Ciuciubabka jest powszechnie znaną zabawą towarzyską, jednak Hilding Celan-
der w swojej książce z roku 1928 poświęconej skandynawskim zwyczajom bożona-
rodzeniowym nie wyklucza jej związków z przedchrześcijańskimi rytuałami. Dodaje, 
że mógł jej również towarzyszyć krótki dialog. Pisząc o ciuciubabce, Celander powo-
łuje się na duńskiego uczonego, Olausa Wormiusa (1588–1654) i wymienia drugą 
nazwę owej zabawy, funkcjonującą obok wspomnianego blindebuk. Zabawę ową 
zwano czasami julebuk, czyli po prostu „bożonarodzeniowy kozioł”53.

Jak już wspomniano, Petronela, inicjując zabawę w ciuciubabkę, nazywa siebie 
ślepą kozą. Taki żeński wariant nazwy zabawy w zasadzie nie funkcjonuje w potocz-
nej duńszczyźnie, budzi jednak skojarzenia z bożonarodzeniową kozą (na dodatek 
wspomnianą uprzednio przez Hieronima, zgryźliwie radzącego Magdalenie, by się 
przebrała za kozę). Tym samym Petronela, sprawująca w trakcie zabawy w ciuciu-
babkę kontrolę nad panem domu, nabiera cech demonicznych. 

U Holberga „ślepy kozioł” okazuje się istotnym elementem gry umożliwiają-
cej zrealizowanie projektu kochanków. Hieronim zabrania Antoniemu odgrywania 
„kozła bożonarodzeniowego”, chcąc najwyraźniej położyć kres szkodliwej, jego zda-
niem, tradycji. Jest jednak na tyle naiwny i zaślepiony, że nie zauważa zastawionej 
nań pułapki i zachęca zebranych do zabawy w „ślepego kozła”. Przebieg wypadków 
sugeruje związek między obydwoma karnawałowymi zabawami a rolą, którą w fi-
nałowej sekwencji przychodzi grać Hieronimowi, rolą rogacza czy też może raczej 
kozła ofiarnego. Sugerowana jest przy tym ekwiwalencja między julebuk (zabawą 
będącą rezultatem metaforyzacji sił demonicznych) a blindebuk (zabawą sprzyjającą 
realizacji dążeń kochanków). Jednocześnie przebieg zabawy w blindebuk sprawia, że 
wybryk Leonory i Leandra nabiera cech komicznych: elementy destruktywne zostają 
rozbrojone wskutek poddania ich procesowi teatralizacji. 

Przyjrzyjmy się jeszcze Antoniemu, który w scenie 13 pojawia się w sekwencjach 
narracyjnych. W zależności od inscenizacji może się okazać, że podczas przyjęcia 
służący wciela się albo w „bożonarodzeniowego biskupa” (julebisp) albo w „bożona-
rodzeniowego wetta” (julevætt)54. O ile zgodnie z obyczajem kozioł lub koza mogły 
pojawić się tylko na chwilę w trakcie tradycyjnych przyjęć bożonarodzeniowych, 
o tyle „bożonarodzeniowy biskup” mógł stanowić dramaturgiczną oś przyjęcia. Naj-

53	 Zob. H. Celander, op. cit., s. 299. Na to, że w językach skandynawskich nazwa owej zabawy 
przypomina omawianego wcześniej „bożonarodzeniowego kozła”, zwraca również uwagę Troels-Lund 
(T.F. Troels-Lund, op. cit., t. VII, s. 67).

54	 Wetty to swoiste geniusze miejsca, o których życzliwość należało starannie zabiegać. 



177

pierw zebrani wybierali „biskupa”, czemu towarzyszył śpiew: „Wyświęcamy sobie 
biskupa, / Pro nobis”55. W trakcie wyświęcania obdarowywano „biskupa” jabłkami 
i orzechami, a jedną z jego funkcji było łączenie par na jeden świąteczny wieczór. 
Towarzyszył temu błazeński rytuał, pełen wulgarnych dwuznaczności, będący paro-
dią rytuałów kościelnych, w sposób wyraźny wizualizujący karnawałowe zrównanie 
sacrum z profanum56.

Przebrany w kostium służący wkracza na scenę zaraz po tym, jak Petronela udaje 
się na strych ze swym galantem, by policzyć gwiazdy. Jeśli Antoni odgrywa rolę 
„biskupa”, jego pojawienie się jest niedwuznaczną informacją na temat tego, co wła-
śnie dzieje się na strychu. Zapowiada też eskapadę Leonory, planującej wymknąć się 
z Leandrem. 

Wspomniany „bożonarodzeniowy wett” był figurą o podobnych do „biskupa” 
atrybutach (uczerniona twarz, patyk z przymocowanymi po obu stronach świecz-
kami, przyjmowanie darów w postaci jabłek i orzechów), ale o innym rodowodzie. 
Troels-Lund twierdzi, że w XVII wieku, w Danii, zacierały się granice między julevætt 
a julebuk. W takim wypadku pojawienie się Antoniego w roli julevætt oznaczałoby, 
iż służący znalazł sposób na obejście zakazu wydanego przez Hieronima: wcielił się 
w istotę pokrewną zakazanemu julebuk, podniósł bunt, lecz nie w sposób otwarty. 
Zmienił kostium, czyli signifiant, ale nie signifié. 

Sposób opisania postaci przez Holberga jest na tyle powierzchowny, iż nie po-
zwala na jednoznaczną identyfikację. Na kanwie tekstu można było z powodzeniem 
wprowadzić obydwie figury, obydwie rozpoznawalne dla współczesnej autorowi 
publiczności, obydwie o nieco innym ładunku semantycznym. Innymi słowy, epi-
zod Antoniego stanowi specyficzną wizualizację „interpretacyjnego luzu”, o którym 
wspomina Taranienko, porównując widowisko teatralne z rytuałem. 

55	 W późniejszym okresie tekst stał się jednolicie duński, co Troels-Lund tłumaczy zanikaniem zna-
jomości łacińskich tekstów liturgicznych: 
Her vier vi os en Julebisp, 
Ham gi’er vi Nødder og Ævle,
Men ham, vi havde ifjor, 
Ham gi’er vi Døden og Djævle.

[Wyświęcamy sobie biskupa,
Dajemy mu orzechy i jabłka,
Lecz tego z zeszłego roku,
Tego poślemy do diabła.] T.F. Troels-Lund, op. cit., t.VII s. 74. 

56	 P. Grochowski w artykule pt. Śmiech karnawałowy w tradycyjnych inscenizacjach obrzędowych pi-
sze o szczególnej fuzji śmiechu i powagi charakteryzującej wiele obrzedów ludowych praktykowanych 
w Polsce w okresie Godów, czyli w czas Bożego Narodzenia, wiążąc takie zachowania z magią płodno-
ściową. P. Grochowski, op. cit., s. 176.



178

2.4.  O ptaku Feniksie 

Czy można szukać odautorskiego komentarza w tekście jednoaktówki? Nie są nim 
z pewnością repliki pojedynczej postaci. Być może słychać go w miejscu przecięcia 
się głosów poszczególnych postaci, na które nakłada się miejscami bardzo rozbudo-
wany tekst poboczny. 

Postacie w Przyjęciu bożonarodzeniowym są na tyle groteskowe, że nie można 
ulec pokusie, by którąś z nich wskazać jako rezonera. Warto jednak przyjrzeć się elo-
kwentnemu guwernerowi, który, pojawiając się dopiero w 12 scenie, przechyla szalę 
zwycięstwa na korzyść spiskujących przeciwko Hieronimowi domowników. 

Nie mamy w tekście bezpośrednich wskazówek co do jego wieku lub wyglądu, 
ale z rozmów między Anotonim a Petronelą wynika, że pokojówka jest z nauczycie-
lem w zażyłych stosunkach. Możemy założyć, że jest to stosunkowo mody człowiek, 
być może student zarabiający na utrzymanie nauczaniem gromadki dzieci. Iż zajęcie 
to ciężkie i niewdzięczne, autor Julestue wiedział doskonale. 

Repliki nauczyciela zawierają wiele przywołań innych tekstów Holberga. „Wie-
dza”, którą popisują się przygotowane przez niego dzieci, to zbiór absurdalnych za-
gadek i takich odpowiedzi, które w świecie Holbergowskich komedii służą za argu-
menty „niedokształconym zbójom”. Kulminacją popisów oratorskich nauczyciela 
jest mowa mająca ostatecznie przekonać Hieronima do urządzenia tytułowego przy-
jęcia. Powołuje się między innymi na Pliniusza Młodszego, którego listy notabene 
pilnie Holberg czytywał, by udowodnić pożyteczność beztroskich zabaw i wspólne-
go spędzania czasu. W kalejdoskopie argumentów pojawia się też Arystotelesowskie 
„Człowiek jest istotą społeczną”, stanowiące jeden z filarów definicji człowieka, któ-
ry autor Julestue wymienia w Źródle moralnym. Zwracając się do Hieronima, nauczy-
ciel zasypuje go gradem aluzji i cytatów, nie zawsze logicznie ze sobą powiązanych:

Skoro dla takiego czcigodnego Rzymianina było to konieczne i przyzwoite, to o ileż 
bardziej konieczne i przyzwoite jest to dla nas w Æbeltoft? Dodam jeszcze, że skoro 
duszki i podziemne istoty spędzają czas wielkich świąt na skargach i płaczu57, jako że 
nie mogą w nich mieć udziału, to powinniśmy cieszyć się i radować, by pokazać, że 
mamy w świętach swój udział. Gdyż o ile ptak Feniks w Arabii występujący, który 
żyje tysiące lat w samotności, skoro tylko wysiedzi pisklę, to się spala, by nie przeby-
wać w towarzystwie innych osobników swego gatunku, o tyle my ludzie, wręcz prze-
ciwnie, powinniśmy gromadzić się i radować, by pokazać, że nie mamy nic wspólne-
go z takimi stworzeniami, co to dzioba do nikogo nie potrafią otworzyć. Anthropos, 
powiada Arytoteles, esti zoon politikon, id est; homo est animal sociabile (s. 127–128).

57	 Nauczyciel ma na myśli obchody świąt Bożego Narodzenie, Wielkiej Nocy i Zesłania Ducha Św., 
z których wykluczone były wszelakie nieochrzczone istoty.



179

Do kwestii Feniksa Holberg powrócił przy innej okazji: ów mityczny ptak jest 
tematem jego dwóch listów, 247 i 248. List 247 stanowi głos w obronie rzeczowej 
dyskusji naukowej: zastanawiając się nad istotą jakiegoś zjawiska, trzeba mieć pew-
ność, iż takowe w ogóle istnieje, sugeruje autor. Adresatem listu jest urzędujące na 
wsi Collegium Politicum, a narratorem, czyli piszącym „ja”, wyciągający wnioski na 
podstawie niezweryfikowanych przesłanek uczony. Ironia wpisana już w pierwszy 
akapit nie pozwala potraktować piszącego „ja” jako instancji tożsamej z „autorem”: 

Jako że Jaśnie Oświeceni Panowie nie zadowalają się badaniem i dociekaniem spraw 
służących jedynie ulepszaniu państwa, lecz zwrócili również swe myśli ku sztuce dru-
kowanego słowa i ku rozwojowi nauki, nie mogę poniechać doniesienia im o pracy 
wypełniającej teraz moje ręce i przynoszącej, moim zdaniem, ogromny pożytek58. 

Wspomniana praca naukowa, mająca przynieść pożytek ogółowi, jest poświęcona 
opisowi Feniksa, dostarczającemu „mówcom oraz kaznodziejom” („Oratores og 
Prædikantere”) tematu do najwspanialszych przypowieści. Powołując się między in-
nymi na Herodota, który co prawda przyznaje, że „nie widział owego ptaka osobiście 
in natura, lecz zaświadcza jednakowoż, iż widział go odzwierciedlonego na tablicy” 
i Pliniusza Starszego, w którego oczach opis Herodota zasługiwał na zaufanie, oraz 
kilku innych szacownych mężów, nasz uczony jest w stanie określić zarówno wygląd 
rzeczonego ptaka, charakter, miejsce jego występowania, jak i okoliczności towarzy-
szące jego narodzinom i śmierci.

Holberg doszedł jednak do wniosku, że jego ironia może nie dla wszystkich bę-
dzie czytelna. W Liście 248 doprecyzowuje zatem, że traktuje przypadek ptaka Fe-
niksa jako przykład pustych debat naukowych, których przedmiotem są osoby lub 
zjawiska istniejące tylko „w głowach pewnych pisarzy i poetów”. „Dociekano”, pisze 
Holberg, „dlaczego niektóre zwierzęta mogą zabijać wzrokiem; dlaczego salamandra 
może przeżyć w płomieniach; dlaczego lew ucieka przed myszą i inne tego typu 
sprawy, zanim się upewniono, że takie zjawiska w ogóle mają miejsce”59. Stwierdza 
przy tym jednoznacznie, że ptak Feniks nigdy nie istniał. Jak potrzebne było to do-
datkowe wyjaśnienie, okazuje się na przykład przy lekturze Av overtroens eventyrsaga 
(„Z sagi o przesądach”) Frederika Grøna z 1933 roku, gdzie autor, opierający się naj-
wyraźniej na wyborze nieobejmującym Listu 248, wychodzi z założenia, iż Holberg 
wierzył w istnienie Feniksa60.

Bałamucący Hieronima i uwodzący pokojówki preceptor zdaje się głosić postawę 
społeczną bliską autorowi sztuki. Przy tym jawi się jako wbijający w głowy dzieciom 
nonsensowną wiedzę hochsztapler. Przypowieść o Feniksie jest jego koronnym argu-
mentem, którego ważkość w specyficzny sposób podkreśla Petronela: „Ach, co to za 

58	 L. Holberg, Epistler, t. III, København 1947, s. 224.
59	 Ibid., s. 228–229.
60	 F. Grøn, Av overtroens eventyrsaga, Oslo 1933, s. 97–98. 



180

cudowny ptak, ten Feniks, inne ptaki w porównaniu z nim to kanalie” (s. 128). Nie 
ma się jednak stuprocentowej pewności, czy preceptor, przywołując opowieść o Fe-
niksie, wierzy w jej prawdziwość, co stawiałoby go w rzędzie ignorantów. Swoisty 
komentarz Petroneli, w którym komizm jest wynikiem rozdźwięku stylów („delige 
Fugl” – „Carnalier”), daje podstawy przypuszczać, że przypowieść można potrakto-
wać z przymrużeniem oka i założyć, że albo mówca cynicznie pragnie wykorzystać 
naiwność swego chlebodawcy, albo że raczej jako artysta słowa posługuje się kwieci-
stym stylem, by osiągnąć upragniony efekt.

Nauczyciel jest, na innych zasadach niż Petronela, siłą sprawczą w sztuce: to on 
przekonuje Hieronima do urządzenia wieczornej zabawy. Jemu też przypada ostat-
nia replika komedii. Wygłasza w stronę widowni wyjaśnienie, dotyczące oglądanych 
przez nich wydarzeń: to, co widzieliście, ma sens tylko w ramach teatralnej rzeczy-
wistości, której metaforę stanowi bożonarodzeniowe przyjęcie. W Przyjęciu bożona-
rodzeniowym pobrzmiewają echa zarówno „christian celebrations of birth, death and 
resurrection, of Christmas, Good Friday and Easter-day”, jak i „the mythical arche-
types of ‘birth, copulation and death’ in the rhythms of the natural year”61. Daje 
się ono przy tym odczytać jako metafora przedstawienia teatralnego, konstrukcji 
zdolnej do ucywilizowania szaleństwa i irracjonalizmu, pulsującego pod narzuconą 
przez społeczeństwo maską. Biorąc pod uwagę, że Przyjęcie bożonarodzeniowe po-
wstawało w królestwie Danii i Norwegii w czasach coraz bardziej teatrowi wrogich, 
odczytywać je można, podobnie jak Maskaradę, jako – między innymi – obronę 
instytucji teatru.

***

W Liście 374 autor utrzymuje, że celem Julestue, owej „niezbyt moralnej sztuki”, 
było jedynie rozbawienie publicznoci i przedstawienie „przesądów minionych cza-
sów”62. Często, idąc za radą Holberga, traktuje się Przyjęcie bożonarodzeniowe jako 
satyrę na wychodzący z mody prymitywny obyczaj, symptom minionej epoki63. Jeśli 
wybierze się taką optykę, to dyptyk Maskarada – Przyjęcie bożonarodzeniowe obra-
zuje dystansowanie się od dawnych, niecywilizowanych form kontaktów między-
ludzkich i zastąpienie ich nowymi instytucjami cywilizującymi relacje społeczne – 
maskarady i społecznie zaangażowanego teatru. Uogólniając zaś, są wyrazem zmiany 
paradygmatu między ancien a nowoczesnością64.

61	 W.M. Merchant, Comedy, London 1983, s. 53. 
62	 L. Holberg, Epistler, t. IV, København 1949, s. 206–207.
63	 Zob. np. A.E. Jensen, Teatret i Lille Grønnegade…, s. 104–105; I. Piø, Bogen om Julen, København 

1998, s. 112; H.S. Bakken, op. cit.
64	 Por. B. Holm, Skal detto være Troja?…, s. 71.



181

Epilog Przyjęcia bożonarodzeniowego sugeruje, że sztuka Holberga – bardziej niż 
potępieniem przyjęć bożonarodzeniowych – jest pochwałą przedstawienia teatral-
nego samego w sobie. W przypadku owej farsy nie mamy przecież do czynienia 
z jednoznacznym ośmieszaniem niemodnej czy też moralnie nagannej, przesyco-
nej erotyzmem i pogańskimi reminiscencjami tradycji. Słowa piętnujące przyjęcia 
włożone są w usta Hieronima, którego głównymi wadami są niezbyt imponująca 
wiedza o współczesnym świecie (co między innymi wychodzi na jaw w scenie 12, 
w której Hieronim nie jest w stanie zdemaskować braku kompetencji preceptora), 
łatwowierność i przesądność. W tej ostatniej kwestii niewiele się różni od Magdele-
ny, traktującej tradycje niczym artykuły wiary. („Nawet nie można jej było zmusić 
do jedzenia, zanim świeca Trzech Króli nie stanęła na stole”, s. 113).

W Liście 441, pochodzącym z IV tomu wydanego w 1750 roku, w chwili gdy 
Holberg włączył się w proces budowania nowej sceny publicznej w Kopenhadze, 
autor dzieli bywalców teatru na trzy grupy. Do pierwszej, zwanej przez niego „sektą 
ortodoksyjną”, zalicza lubujących się w komediach „moralnych”, które jednocze-
śnie uczą i bawią i „respektowane są reguły teatralne, które Arystoteles i inni uczeni 
zalecili, tak iż każda sztuka przedstawia zwartą historię”. Komedie te „są dla oczu 
i dla uszu”, ujawniają swe zalety zarówno czytelnikom, jak i teatralnej publiczności. 
„Druga sekta składa się z widzów, którzy chcą komedii jedynie dla oczu”, konty-
nuuje autor. To sztuki, których lektura raczej nie spełni oczekiwań „znających się 
na rzeczy czytelników”, wykorzystujące magiczne napoje, wróżby i przepowiednie, 
wymagające przy inscenizacjach dużych nakładów na kostiumy i teatralną maszy-
nerię. Jednak, jak zastrzega Holberg, komedie owe „mimo ich wad, nie zasługują 
na odrzucenie, jako że mają pewien określony cel, jakim jest cieszenie oczu i wzbu-
dzanie śmiechu”65. Trzecia grupa widzów, dla których autor nie ma najmniejszego 
zrozumienia, to ci, którzy lubują się w nowych komediach francuskich, mimo że 
po przeczytaniu nie udaje się ich nawet streścić, a ich esencją są li tylko wycyzelo-
wane dialogi. 

Możemy się domyśleć, że Holberg widział swoje teksty przede wszystkim 
w pierwszej grupie, chociaż również – i to czasami z dumą – przyznawał się do au-
torstwa komedii „nie bardzo moralnych”. O Przyjęciu bożonarodzeniowym pisał, że 
co prawda mamy tu do czynienia z „czystą farsą, lecz z drugiej strony jest ona tak 
zabawna, że podczas premiery nie można było niczego usłyszeć z powodu śmiechu 
publiczności, a że i aktorzy nie mogli się powstrzymać od wtórowania widzom, więc 
o mało nie trzeba było przerwać przedstawienia”66. 

Holberg świetnie znał i cenił komediopisarzy antycznego Rzymu (niektóre tek-
sty z pewnością znał na pamięć jeszcze z czasów szkolnych). Czytał uważnie Moliera 

65	 Cytaty z Listu 441: http://gandalf.uib.no/Holberg/tekster/epistler/tomus-iv-300-446/epi-
stel-441[08.08.2011].

66	 L. Holberg, VTB, t. XII, s. 124.



182

(chociaż zmieniał zdanie na temat geniuszu ich autora), a ponadto nieobce mu 
były scenariusze włoskich komedii pochodzące z Le Théâtre Italien oraz Le Nouveau 
Théâtre Italien. Śladami tych lektur zajmowały się pokolenia skandynawskich bada-
czy. Natomiast najprawdopodobniej nie czuł nigdy potrzeby przeczytania Poetyki 
Arystotelesa. Myśl antropologiczna Arystotelesa, przeświadczenie o tym, że czło-
wiek jest zwierzęciem społecznym, była ważnym elementem poglądów Holberga 
wykładanych w jego pismach filozoficznych. Dawała o sobie znać w komediach 
autora Maskarady i Jeana de France. Natomiast omawiając istotę komedii, Holberg 
niezwykle rzadko powoływał się na Arystotelesa, a jeżeli to czynił, to raczej w spo-
sób zdawkowy. Przytoczony wcześniej wywód z Listu 441 jest jednym z takich 
przypadków. Przywołanie Poetyki jest powierzchowne, świadczące jedynie o tym, 
że, zdaniem Holberga, należy Arystotelesowi przypisać autorstwo reguły „trzech 
jedności”, którą – co podkreśla w Liście 66 – należy zachowywać, nie traktując jej 
jednak jako wartości naczelnej. Jako przykład „dobrej historii”, którą warto wyko-
rzystać, ale nie daje się przykroić do klasycznego schematu, przywołuje opowieść 
o wyniesionym do godności pijanym chłopie. Przypuszcza się, znał Poetykę jedynie 
ze słyszenia i że należała do korpusu „tekstów szacownych, które Holberg częściej 
cytował niż czytywał”67.

Przyczyny być może należałoby szukać w spojrzeniu Holberga na swoje posłan-
nictwo – postrzegał siebie przede wszystkim jako filozofa i historyka. Traktaty o isto-
cie dramatu znajdowały się poza horyzontem jego zainteresowań. Nie czuł się zo-
bowiązany do zgłębiania teoretycznych podstaw instytucji, z którą współpraca była 
dla niego społecznie potrzebnym i ciekawym, ale tylko chwilowym zadaniem, które 
realizował na marginesie swej naukowej kariery.

3.  Jean de France 

Jak wspomnieliśmy, jednym ze śladów Holbergowskich na polskich scenach były 
komedie Franciszka Bohomolca. Autorzy skądinąd znakomitego informatora zaty-
tułowanego Dramat obcy w Polsce 1765–1965. Premiery, druki, egzemplarze, kla-
syfikują Paryżanina polskiego jego autorstwa jako tłumaczenie komedii charakteru 
Ludviga Holberga, noszącej tytuł Jean de France eller Hans Frandsen („Jean de France 
albo Hans Frandsen”)68. Porównując intrygę oraz sposób charakteryzowania posta-
ci, na pewno odnajdziemy punkty styczne między Paryżaninem polskim a sztuką 
Holberga. Ponadto w niemieckiej wersji z roku 1741, komedia duńskiego pisarza 
nazywała Jean de France, oder Der deutsche Franzose. Poglądy samego Bohomolca na 

67	 Por. M. Leisner-Jensen, Scena er på theatro, Odense 1999, s. 64.
68	 Zob. Dramat obcy w Polsce 1765–1965…, s. 326.



183

sztukę przekładu, zwolennika przekładowej swobody, legitymizują kwalifikowanie 
Paryżanina polskiego jako tłumaczenia komedii Holberga. 

Jednakowoż Jadwiga Ziętarska przytacza przykłady dowodzące, iż swobodne po-
dejście Bohomolca do pierwowzorów, była co prawda praktyką najczęściej stosowa-
ną, ale nie jedyną w oświeceniu. Przekłady wierne nie były wykluczone, a „dążność 
do wiernego przekładania nie była wówczas bynajmniej zjawiskiem marginesowym, 
wiązanym jedynie z praktyką pisarzy nie mających przygotowania teoretycznego”69. 
Innymi słowy, również w świetle praktyk translatorycznych epoki można by ocze-
kiwać przekładu bliższego naszym oczekiwaniom wobec tłumaczenia, niż komedia 
Bohomolca.

Dobrochna Ratajczakowa, systematyzując osiemnastowieczne praktyki transla-
toryczne, pisze o przekładach i przestosowaniach. Za podstawę podziału służy dy-
stans między oryginałem a jego postacią w nowej szacie językowej. Przekład, a na-
stępnie parafraza są najbliższe tekstowi źródłowemu. Ogólnym terminem „przesto-
sowania” objęte zostały adaptacja („poddaje materię literacką presji wykonania”), 
imitacja („głównie naśladowanie stylu”) oraz inspiracja („na granicy przestosownia 
określana formułą «według…»”)70. Zatem można stwierdzić, że zakwalifikowanie 
bardzo schematycznej w swym dydaktyzmie komedii Bohomolca jako tłumaczenie 
Holbergowskiej pięcioaktówki zbytnio upraszcza relacje między polskim tekstem 
a jego ewentualnym źródłem. Ponadto daje polskiemu czytelnikowi mylne wyobra-
żenie o komediopisarstwie Holberga. Moim zdaniem możemy mówić co najwy-
żej o inspirowaniu się polskiego komediopisarza Holbergowskim pomysłem, a nie 
o przekładzie czy parafrazie. 

3.1.  Paryżanie duńscy

Ludvig Holberg, jak wielu innych młodych ludzi na początku XVIII, podróżował 
po Europie. Odbył wyprawy do Holandii (1704, 1706), Niemiec (1708), dłużej 
zatrzymał się w Anglii, studiując w Oxfordzie (1706–1708). Jeździł również na po-
łudnie Europy, do Włoch, a przede wszystkim Francji (1714–1716, 1725–1726), 
o której pisał: „Nie ma innego miejsca gdzie można szybsze robić postępy w nauce 
i gdzie się lepiej formują literackie gusty”71. Co prawda czuł się w obowiązku pod-
kreślać, że niewiele jest miejsc od Kopenhagi znaczniejszych72, to jednak w porów-
naniu z kilkusettysięcznymi, tętniącymi życiem wielkimi metropoliami europejski-
mi z początku XVIII wieku, niespełna siedemdziesięciotysięczna stolica duńskiej 
monarchii, osłabiona przez wojny i panujące w latach 1709–1713 epidemie, mogła 

69	 J. Ziętarska, op. cit., s. 155.
70	 D. Ratajczakowa, O dramatach przepolszczczonych…, s. 373.
71	 L. Holberg, VTB, t. XII, s. 251.
72	 Ibid., s.181. 



184

się autorowi wydawać prowincją. W odczuciach tych nie był zapewne odosobnio-
ny. Ponadto Kopenhaga była „miastem Północy, to znaczy miastem drewnianym”73. 
Dopiero na skutek wielkiego pożaru, który w 1728 roku strawił sporą część miasta, 
stolica monarchii duńsko-norweskiej została przebudowana na modłę zachodnią: 
część kanałów zniknęła, pojawiły się proste ulice i zabudowa z kamienia.

Specyficznego posmaku nabiera zatem jedna z pierwszych Holbergowskich ko-
medii charakteru, Jean de France. Sztukę najczęściej traktowano jako satyrę na za-
chwyt kulturą Francji. Prapremiera komedii odbyła się jesienią 1722 r. w czasie 
pierwszego sezonu teatralnego przy Lille Grønnegade. Postać tytułowa, odwiedzając 
Paryż, mieszka w dzielnicy Faubourg St. Germain, w której zatrzymał się zarówno 
autor w czasie swej pierwszej podróży do francuskiej stolicy, jak i wielu jego mło-
dych rodaków, wojażujących po Francji. Ów autobiograficzny element sugeruje być 
może swoisty, pozatekstualny komunikat przeznaczony dla współczesnej autorowi 
publiczności, nadający komedii ambiwalentny charakter. 

Motyw zmanierowanego pobytem we Francji młokosa znalazł Holberg u współ-
czesnego mu Christiana Falstera, autora satyry Den daarlige untenlandske Rejse og 
modige Hjemkomst (1721, „Nieudana podróż zagraniczna i smutny do domu po-
wrót”). Bohatera Falstera, studenta, beneficjenta stypendium, które umożliwiło mu 
odwiedzanie miast uniwersyteckich Europy, bardziej interesują kobiety niż książki. 
Trwoni pieniądze, wstydzi się dawnych przyjaciół, nie chce mówić w ojczystym języ-
ku, a po powrocie popisuje się wzbudzającymi śmiech dziwactwami. Konkludując, 
poeta sugeruje, że w kraju nie ma miejsca dla takowych gołowąsów74. 

Na kanwie zdefiniowanego przez Falstera tematu stworzył Holberg pięcioaktową 
komedię charakteru. Akcję skonstruował według molierowsko-włoskiego schema-
tu komediowego: „Amorosa (Elżbietka) kocha Amoroso (Antoniusza), ale zostaje 
obiecana innemu. Kolombina (Marta), służąca, z pomocą Arlekina (Emil) wymyśla 
intrygę. Para służących przebiera się i wciela intrygę w życie, co skutkuje połącze-
niem się kochanków”75. 

Oprócz tytułowego Jeana, czyli Hansa galerię postaci tworzą dwaj ojcowie: Hie-
ronim (Jeronimus) oraz Frands; ponadto żona Frandsa, Magdalena (Magdelone); 
para kochanków – Elżbietka (Elsebet) i Antoniusz (Antonius), naiwny, ograniczony, 
lecz wierny Frandsowi służący Antoni (Arv) i jego przeciwieństwo, Emil (Espen) 
– frant, świetnie radzący sobie w miejskim żywiole. Wspiera go Marta (Marthe), 
sprytna służąca. Jest ona przemyślną intrygantką, ale potrafi zadziwić zarówno by-
strością umysłu, jak i oczytaniem. Jesienią 1722 r., w premierowy wieczór na scenie 
przy Lille Gronnegade, w postać pokojówki Marty wcieliła się Marie Magdalene, 
żona pana René Magnon de Montaigu, szefa trupy aktorskiej. Z pochodzenia Fran-

73	 P. Chaunu, Cywilizacja wieku oświecenia, tłum. E. Bąkowska, Warszawa 1989, s. 434.
74	 L. Holberg, VTB, t. III, s. 159–160.
75	 H. Brix, Ludvig Holbergs komedier, København 1942, s. 68. 



185

cuzka, córka nadwornego cukiernika Nicolasa Jeana Baptysty la Croix, urodziła się 
i wychowała w Kopenhadze. Mówiła płynnie po francusku i duńsku. Jeszcze jako 
aktorka teatru dworskiego słynęła z ról subretek, gdzie istotną rolę pełniło szybkie 
tempo dialogu. Przy Lille Grønnegade powierzano jej między innymi role pewnych 
siebie i inteligentnych służących oraz dojrzałych pań. W Molierowskim Skąpcu, 
przedstawieniu otwierającym działalność teatru we wrześniu 1722 roku, grała Fro-
zynę. Holberg, tworzący w okresie „porywu poetyckiego” w latach 1722–1726 ko-
medie dla trupy pana de Montaigu, wiedział, iż znajdzie się tam aktorka potrafiąca 
tchnąć życie w krwiste postacie inteligentnych kobiet. 

Marta zna język francuski na tyle dobrze, że może wmówić Jeanowi swoje fran-
cuskie pochodzenie. Jak nadmienia w rozmowie z Antoniuszem, Elżbietką i Emi-
lem, nauczyła się obcego języka u swego poprzedniego chlebodawcy: „wiecie prze-
cież, że przez trzy lata służyłam u francuskiego kucharza, przy głównej ulicy i przez 
ten czas nauczyłam się francuskiego tyle, ile mi trzeba do codziennego użytku” (akt 
II, scena 3)76. 

Holbergowska pokojówka jest osóbką o stosunkowo złożonej naturze. Marta 
w Jeanie de France, tłumacząc swą pomysłowość w snuciu intrygi wyjaśnia mimo-
chodem: „czasami czytuję Senekę” (akt V, scena 5). Emil, który jeszcze przed chwilą 
podziwiał swą wspólniczkę („przemawiasz niczym anioł! Jesteś tak mądra, że mogła-
byś pisać książki”), słysząc o jej lekturach zauważa z przekąsem: „Miałem to nieraz 
okazję zauważyć. […] Jako że kasza podawana nam na kolację albo jest niedogo-
towana, albo przypalona. Lubię wykształcone kobiety, ale nie chciałbym ani takiej 
żony, ani gospodyni”77. Można by przez moment podejrzewać, że mamy tutaj do 
czynienia z satyrą na uczone białogłowy, wiemy jednak, że autor Jeana de France nie 
traktował zamiłowania do lektury jako wady kobiecego charakteru. 

Intryga komedii przedstawia się następująco: dwudziestoletni Hans powraca do 
domu po piętnastu miesiącach zagranicznych wojaży. W kosztowną, nadszarpującą 
rodzinny budżet, podróż wysłali go rodzice, chociaż jego ojciec, Frands, zastrzega: 
„Wina nie leży po mojej stronie. Żona tak chciała”. (akt I, scena 1)78. Frands zawarł 
swego czasu z sąsiadem Hieronimem, ojcem Elżbietki, umowę dotyczącą przyszłości 
młodych. Dla Hieronima najważniejszym argumentem było, iż „Frands Hansen jest 
nie tylko porządnym, ale i bogatym człowiekiem” (akt II, scena 6)79. Córka jednak, 

76	 L. Holberg, VTB, t. III, s. 180. W wersji oryginalnej francuski chlebodawca Marty mieszka przy 
ulicy Pilestræde. Właścicielem francuskiej restauracji, mieszczącej się swego czasu w Kopenhadze przy 
Pilestræde nr 8 był późniejszy założyciel teatru przy Lille Grønnegade, Etienne Capion, por. O. Niel
sen, Kjøbenhavn paa Holbergs Tid, Kjøbenhavn 1884, s. 212. Innymi słowy, w chwili premiery teatral-
nej Jeana de France w roku 1722 w byłym pracodawcy pokojówki Marty publiczność rozpoznawała 
antreprenera z Lille Grønnegade.

77	 L. Holberg, VTB, t. III, s. 216.
78	 Ibid., s. 164.
79	 Ibid, s. 182.



186

zakochawszy się w rozsądnym Antoniuszu, ani myśli wychodzić za Hansa. Wróciw-
szy do domu Hans Frandsen (innymi słowy, Hans syn Frandsa) każe się nazywać 
Jeanem de France, a fonetyczne podobieństwo między jego patronimikum a nowym 
nazwiskiem zdaje się sugerować charakter zachodzącego w młodzieńcu procesu. 
Jego samozwańcza francuskość wynika z przenicowanej rodzimości. Towarzyszący 
mu w podróży służący również zmienił tożsamość – nie jest już swojskim Pietrkiem 
(Peer), lecz Pierrem. 

Wygłaszający naszpikowane pokaleczoną francuszczyzną tyrady Hans/Jean budzi 
niechęć otoczenia („Ten człowiek kompletnie oszalał”, akt II, scena 4)80. Tyranizując 
bliskich, próbuje przenieść na swoje podwórko zaobserwowane w wielkim świecie 
gesty. Przykładem jest scena, w której Jean zmusza zapatrzoną weń matkę do odtań-
czenia z nim menueta. Ojciec ma im przyśpiewywać do tańca:

Magdalena: Skoro ja mogę zatańczyć z naszym synem, to ty możesz mu zaśpiewać.
Frands: Nie mówisz poważnie, żono. Nie zrobię z siebie błazna. Za stary na to jestem.
Jean: Tête bleue! j’enrage.
Magdalena: Ach, mój synku kochany, nie złość się! Już on, 
wierz mi, zaśpiewa, choćby miał się wściec.
Jean: Ach, pardi! chantez donc.
Magdalena: Jesteś najbardziej niemożliwym człowiekiem, który kiedykolwiek stąpał 
po ziemi.
Jean: Diable m’emporte, si – 
Frands zaczyna śpiewać melodię strażników, płacząc przy tym, pozostali rozpoczynają 
taniec (akt I, scena 6)81.

Antoniusz i Elżbietka, wiedząc, że Hieronim musi mieć niezwykle ważkie powody, 
by zerwać umowę z ojcem Jeana, proszą o pomoc dwoje służących – Martę i Emila. 
Marta bez trudu wymyśla stosowną intrygę. Ponieważ swego czasu, pracując u fran-
cuskiego kucharza, poduczyła się francuskiego, ma udawać przybyłą właśnie z Paryża 
madame la Fleche, a Emil podawać się za jej lokaja. Chcą przekonać Jeana, że mada-
me ujrzała go kiedyś we Francji i będąc pod jego wrażeniem, podążyła za nim aż do 
Kopenhagi. Intryganci pragną skompromitować Jeana w oczach ojca Elżbietki, uka-
zać go jako szaleńca i tym sposobem doprowadzić do zerwania zaręczyn. Wmawiają 
mu zatem, iż by nadążyć za wciąż zmieniającą się paryską modą musi wysmarować 
sobie usta tabaką, zakładać frak tył na przód, natomiast krawatkę wiązać w taki spo-
sób, by jej końce koniecznie znalazły się z tyłu, na plecach. Tym samym Marta pasuje 
Jeana na króla błaznów, używając rekwizytów konotujących karnawałowe odwró-
cenie porządku, co dobitnie pointuje Hieronim: „Ej, ty, Hans Wurst! Ty, błaźnie!

80	 Ibid, s. 181.
81	 Ibid., s. 174.



187

Il. 10. Rysunek Vilhelma Marstranda: Jean de France tańczący menueta z matką. Obok przyśpiewują-
cy im stary Frands. Liczne obrazy i rysunki Marstranda stworzyły na tyle kompleksową i sugestywną 
wizualizację Holbergowskiego uniwersum, że teatry duńskie do dzisiejszego dnia zmagają się z „Mar-
strandowską tradycją” przy inscenizacjach utworów autora Jeana de France. Jednym z epizodów zilu-
strowanych przez Marstranda jest ten sam, który skłonił Antoniego do chwycenia za kredę. 

Czy aby twój przenicowany frak nie został przypadkiem uszyty w zapustny ponie-
działek, albo na Prima Aprilis? Ha, ha, ha, ha, ha! (akt IV, scena 6)82.

W kulminującym momencie sprowokowany podszeptami intrygantów Jean, 
chcąc zmusić swego przyszłego teścia do ubrania się zgodnie z najnowszą paryską 
modą, podnosi na niego rękę. 

Jean: Pierre ici! tenez! trzymaj tego upartego starucha. Nie chcę, ma foi, żadnych pe-
dantów za rodziców. Ściągaj.
Pierre: Vitement Monsieur.
Hieronim: Gwałtu! Rety!
Jean: Gdy starzy ludzie cofają się w wiek dzieciństwa, trzeba ich przymuszać, jak 
dzieci (akt IV, scena 6)83. 

82	 L. Holberg, VTB, t. III, s. 202. 
83	 Ibid., s. 203–204. 



188

Hieronima z opresji ratuje Antoniusz, zdobywając tym samym przychylność ojca 
swej wybranki. Dla postawienia „kropki nad i”, udająca bywalczynię paryskich sa-
lonów, Marta zachęca Jeana do udania się na dobrowolne wygnanie, obiecując mu 
spotkanie w Hamburgu.

Tracący stopniowo kontakt z rzeczywistością młodzieniec bierze obietnicę za do-
brą monetę, zrywa wszelkie więzi z bliskimi i opuszcza kraj w nadziei, że jedzie na 
spotkanie z kimś, z kim znajdzie wspólny język. W liście do rodziny pisze:

Za granicą przywykłem do manier i galanterii i dlatego nie mogę znieść pospolitych 
i prostackich osób, będących członkami mojej rodziny. Nigdy nie wrócę; jeśli zechce-
cie do mnie napisać, możecie zaadresować list à la Mad. La Fleche, Dame très celèbre 
et très renommée dans la France. List należy napisać po francusku, gdyż postanowiłem 
sobie, by za nic po duńsku nie rozumieć (akt V, scena 6)84.

Tym samym Jean przypieczętowuje akt wykluczenia się ze społeczności i z rodziny. 
Antoniusz dostaje swoją Elżbietkę, a obaj ojcowie nie muszą rezygnować z planów 
połączenie rodów i majątków. Aranżują małżeństwo swych młodszych dzieci – Hie-
ronimowego syna, Joachima (Jochum), oraz Eli (Lisbet), córki Frandsa. Obaj pa-
triarchowie również tym razem nie pytają zainteresowanych o zgodę. 

Diagnoza, która pojawiła się już wcześniej – „Ten człowiek kompletnie oszalał” – 
została potwierdzona. Kłopot w tym, że szaleństwo rozumiane jako działanie wbrew 
normom i oczekiwaniom nie jest w oczach Holberga zjawiskiem, które należy bez-
względnie wyrugować z naszego życia. Wręcz przeciwnie, jest czymś, co w pewnych 
okolicznościach, jako zjawisko pojawiające się na krótki moment, na obrzeżach upo-
rządkowanej codzienności, oczyszcza, wsącza w krwioobieg społeczności życiowe 
siły; jest czymś „co stanowi podstawową cechę świata i rzeczywistości”85. W Myślach 
moralnych w eseju zatytułowanym przez wydawców Niewiedza czyni odważnym, au-
tor używa słów „daare” (szaleniec, ale też i głupiec) i „nar” (błazen, ale również głu-
piec) synonimicznie. Pisze: 

Ja ze swej strony nie chciałbym żyć w kraju, w którym nie ma żadnych głupców. Jako 
że głupiec wywołuje takie same skutki w państwie, jak fermentum w ludzkim żołądku. 
Jest równie pożyteczny jak sole trzeźwiące, wprawiające w ruch krew i inne płyny 
w ciele: można go porównać ze sztormem, który mimo że niekiedy niszczy domy 
i drzwa, to jednocześnie oczyszcza powietrze i chroni je przed zgnilizną, zapobiega 
chorobom, które zazwyczaj pojawiają się na skutek wszelkiego zastoju86.

84	 Ibid., s. 216.
85	 B. Holm, Maskarada – metafora i metamorfoza…, s. 63.
86	 L. Holberg, VTB, t. 10, s. 101 (nr 86, Libr. I).



189

3.2.  Pochwała zaścianka?

Sztukę Holberga kończy epilog – wierszowany, a tym samym wyraźnie oddzielo-
ny od pozostałego tekstu pisanego prozą. Morał wyartykułowany przez Hieroni-
ma, odrzucającego apriorycznie ideę podróżowania jako elementu kształcenia ludzi 
młodych, nie pozostawia złudzeń: udający się w podróż powinni mieć swoje lata 
i rozum, gdyż podróże młodzieży, prowadzące dalej niż do Łaby, czyli granicznej 
rzeki duńskiej monarchii, grożą jedynie trwonieniem ojcowskich majątków. Po cóż 
odwiedzać obce kraje, skoro o sprawach swego państwa więcej się można dowiedzieć 
na duńskiej Jutlandii, a lekcje języków obcych z lepszym skutkiem można pobierać 
u rodzimych preceptorów. 

Hieronim zarzuca rodzicom Hansa/Jeana, że ulegając modzie, wysłali młodzień-
ca w podróż, pozbawiając go zbyt wcześnie rodzinnego wsparcia:

Hieronim: […] nie słuchaliście mojej rady, miało się stać zadość jego woli, chciał 
jechać, to miał jechać, chociaż jest dziewiętnastoletnim dzieckiem.
Frands: Wybacz, sąsiedzie, ale w styczniu skończył dwadzieścia (akt I, scena 1)87.

Przebieg komediowych wydarzeń pozwala jednak upatrywać przyczyn upadku Han-
sa nie tylko w zagranicznych podróżach jako takich lub w jego młodym wieku. 
Przypomnijmy, iż sam autor Jeana de France, udając się w swoją pierwszą podróż 
zagraniczną, do Holandii, miał dokładnie dwadzieścia lat. Nazywanie dwudziesto-
latka dzieckiem wydaje się argumentem mocno naciąganym, a postulat ograniczenia 
młodym horyzontów świadczy raczej o skostnieniu poglądów niż o rozsądku starego 
Hieronima.

Być może przyczyn kłopotów Hansa/Jeana należałoby szukać w jego skażonym, 
słabym charakterze. Jeszcze przed wyjazdem do Francji – stwierdza niechętna mu 
narzeczona – był „próżny i wynaturzony i do przewidzenia było, że wszystko mu 
się pomiesza, gdy się znajdzie w obcym kraju” (akt II, scena 1)88. Dzięki intrygom 
zaradnych służących Elżbietka zostaje uwolniona od Jeana. Jego winą nie jest jed-
nak stawanie na drodze zakochanej parze, ale dezintegrowanie społeczności, demon-
strowane między innymi przez łamanie IV przykazania. Jak pamiętamy, Holberg 
podkreślał wagę działania na rzecz społeczności. Za zło uważał to, co międzyludz-
kiej wspólnocie szkodzi. Komedia sugeruje, iż źródłem wypaczenia natury chłopa-
ka, bardziej niż pobyt w Paryżu, był jego rodzinny dom, eksponując pobłażliwość 
rodziców, zwłaszcza zapatrzonej w syna matki, która groźbą małżeńskiego strajku 
skutecznie zniechęca Frandsa do demonstrowania władzy rodzicielskiej wobec roz-
puszczonego młodzieńca.

87	 L. Holberg, VTB, t. III, s. 161.
88	 Ibid., s. 176.



190

Il. 11. Vilhelm Marstrand: Frands i Hieronim. W tle postać Jeana

Frands: I na czym niby ma polegać ta jego galanteria?
Magdalena: Polega na tym, że jest galantny.
Frands: Nie widzę żadnej galanterii w wydaniu 1500 talarów w tak krótkim czasie.
Magdalena: Mówisz o tym, ile wydał, ale nie mówisz, ile się nauczył.
Frands: Widzę, że nauczył się tańczyć jakąś folię, śpiewać miłosne piosenki i psuć 
swój język, bo moim zdaniem teraz nie umie ani po duńsku, ani po francusku.
Magdalena: Nie będę więcej gadać z takim swarliwym człowiekiem; klnę się, że do 
końca moich dni nie pójdę z tobą do łóżka (akt I, scena 5)89.

Teresa Kostkiewiczowa wśród cech charakteryzujących polskich fircyków wymienia: 
francuski strój, bezrefleksyjną fascynację cudzoziemskim stylem życia, rozrzutność, 
prowokacyjne zachowanie, swobodę obyczajową, wolnomyślicielstwo i lekceważenie 
praktyk religijnych90. Postać fircyka służyła metaforyzacji napięcia między kulturo-
wym uniwersalizmem ówczesnej Europy a rodzimością i lokalnością.

Powyższa charakterystyka pod wieloma względami pasuje do postaci Holber-
gowskiego Jeana. Młodzik ubiera się dziwacznie, szasta pieniędzmi i czuje niechęć 
do wszystkiego co ojczyste. Jadać chce tylko potrawy gotowane przez francuskie-
go kucharza, a o swej narzeczonej powie, że ma twarz „dość ładną, jednakowoż 
zbyt duńską” (akt III, scena 1)91. Poduczył się co prawda języka francuskiego, ale za 
to zapomniał łaciny, czyli medium będącego tradycyjnym łącznikiem ze spuścizną 

89	 L. Holberg, VTB, t. III, s. 171.
90	 Zob. T. Kostkiewiczowa, Polski wiek świateł…, s. 55.
91	 L. Holberg, VTB, t. III, s. 185.



191

kultury klasycznej oraz ówczesnym gwarantem uniwersalizacji dyskursu naukowe-
go, teologicznego i literackiego: „Powiadacie, że nauczył się tam francuskiego, ale 
nie mówicie o tym, ile zapomniał łaciny”, powie o Hansie/Jeanie jego przyszły teść 
(akt I, scena 1)92. 

Wśród cech fircyka istotnym był jego pogardliwy stosunek do wiary ojców. Ta 
kwestia jest w zasadzie nieobecna w duńskim tekście. Holberg nie robi ze swego 
Jeana ośmieszającego religię wolnomyśliciela. Każe jedynie rozgoryczonemu Hie-
ronimowi wspomnieć o młokosach, którzy kierując się modą pojechali za granicę 
i tam – idąc za modą – zapomnieli o swojej wierze chrześcijańskiej. Wydźwięk owej 
uwagi jest jednak osłabiony. Zarzut ginie wśród innych, rysowanych z przesadnym 
pesymizmem, skutków podróży. Powracająca z zagranicznych wojaży młodzież nie 
tylko zaniedbuje wiarę ojców, ale popada także – zdaniem starca – w alkoholizm 
tudzież melancholię. 

W komediowym starciu między bezrefleksyjnym zachwytem obcą kulturą a przy-
ziemną, momentami dość duszną swojskością, obcość i inność przegrywają. Jednak 
w swym deprecjonowaniu zagranicznych wojaży, w potępianiu chęci do przekracza-
nia granicznej rzeki, jest komedia co najmniej dwuznaczna. Uważna lektura podpo-
wiada, że należy być ostrożnym w odczytywaniu Jeana de France jako jednoznacznej 
apologii zaścianka.

3.3.  Teatralizacja i maskaradyzacja w Jeanie de France

W komedii Holberga również możemy doszukać się struktury karnawałowej: wcią-
gnięty przez Martę w pułapkę Jean przyjmuje rolę króla-błazna. Bachtin uważał, że 
co prawda formy karnawałowe miały znaczny wpływ na literaturę wieku świateł, ale, 
jak twierdził, był to wpływ o charakterze formalnym. Jest zdania, że owe formy nie 
były bezpośrednio związane z apologizowaną przez niego kulturą śmiechu, charak-
teryzującą wcześniejsze stulecia, lecz przekształciły się w środki artystyczne, przeważ-
nie o charakterze fabularno-kompozycyjnym. Zostały wyprane z dwuaspektowości 
i ambiwalentności, rozumianych jako łączenie dwóch biegunów – błogosławieństwa 
i klątwy, mądrości i głupoty, narodzin i śmierci, wyniesienia i pogardy:

Tam, gdzie w detronizacji wygasała karnawałowa ambiwalencja obrazów, wyradzały 
się one w jawną negację demaskatorską typu moralizującego lub społeczno-politycz-
nego, zatracały charakter artystyczny i zamieniały się w czystą publicystykę93.

Francuscy rewolucjoniści karnawałowe formy widzieli jako nośniki idei antymonar-
chistycznych. U Woltera służyły one satyrze, która zachowywała jeszcze uniwersal-

92	 Ibid., s. 164.
93	 M. Bachtin, Problemy poetyki Dostojewskiego…, s. 192–193.



192

ność, lecz redukowała śmiech do kpiny. Śmiech niósł ze sobą radykalną negację, bę-
dąc przy tym pozbawionym momentów wskrzesicielskich, pisze Bachtin i uważa, że 
w dyskursie oświeceniowym to, co pozytywne znajdowało się poza śmiechem i miało 
charakter abstrakcyjnej idei. W twórczości XVIII wieku jedynie literatura rokoko-
wa stała się – jego zdaniem – swoistą oazą, której udało się zachować „pozytywne 
i wesołe tony śmiechu” oraz kontynuować (co prawda w postaci zubożałej) „tradycję 
wesołej atmosfery karnawału”94. Dla Bachtina wiek świateł był czasem niwelującej 
unifikacji. Była to epoka, którą cechował „oderwany racjonalizm, ahistoryzm, ten-
dencja do abstrakcyjnej powszechności, brak poczucia dialektyki […]” Jego zdaniem 
„[o]braz pełnego sprzeczności, zawsze w toku, nigdy niegotowego życia – w żaden 
sposób nie dawał się przykroić do miary rozumu osiemnastowiecznego”95.

Jednakowoż „igrzysko koronacji-detronizacji” w wersji Holbergowskiej zdaje się 
być czymś więcej niż tylko dydaktycznym narzędziem. Jest elementem teatralizują-
cym świat, eksponującym między innymi funkcje maski – roli, kostiumu oraz scena-
riusza (zaplanowanej intrygi) w kreowaniu króla – błazna. Ponadto, jak zobaczymy, 
potępienie zdetronizowanego i odrzuconego błazna nie jest aktem jednoznacznym 
– pomimo wyartykułowanego w epilogu dydaktyczno-oświeceniowego projektu.

W 1964 r. Jens Kruuse w Holbergs maske („Maska Holberga”) zwrócił uwagę na 
ambiwalentność Holbergowskiego świata w jego zdawałoby się jednoznacznie umo-
ralniającej sztuce. U Kruuse znajdziemy pierwsze tak dobitne zaakcentowanie teatral-
nego wymiaru komedii Holberga. W Jeanie de France, pisał, nie chodzi rzecz jasna 
o sentymentalną lub psychologicznie umotywowaną obronę obłąkanego, „chodzi 
o obraz kogoś osamotnionego, irytująco szalonego, stojącego naprzeciw wspólnoty 
normalności”. Miał nadzieję doczekać się inscenizacji podkreślającej małomiastecz-
kowość Kopenhagi oraz głupotę, zacofanie i umysłową ociężałość demonstrowane 
przez przeciwników tytułowej postaci. „Scenicznie mieliby wyglądać niczym zwarta 
większość u Ibsena, rodaka Holberga. […] Inscenizacja mogłaby stylizować, mogła-
by podkreślać sceny farsowe, owe dwie sytuacje, w których szaleństwo najbardziej 
rzuca się w oczy – z menuetem i z przebieraniem Hieronima”96. 

Marta, planując intrygę mającą przekonać Hieronima o mizerii natury jego przy-
szłego zięcia, przybiera imię la Fleche. Imię takie nosi służący Kleonta w Molierow-
skim Skąpcu97, sztuce inaugurującej we wrześniu 1722 roku działalność teatru przy 
Lille Grønnegade. Imię – maska Marty jest jednym z wielu sygnałów, wysyłanych 
przez tekst, przypominających nam o teatralnej naturze ożywającego na naszych 
oczach świata. 

94	 M. Bachtin, Twórczość Franciszka Rabelais’go a kultura ludowa średniowiecza i renesansu, tłum. 
A. i A. Goreniowie, Kraków 1975, s. 199–200.

95	 Ibid., s. 199.
96	 J. Kruuse, Holbergs maske…, s. 47.
97	 Zachowana tu została Holbergowska pisownia imienia. W tłumaczeniu Tadeusza Boya-Żeleńskie-

go służącemu na imię Strzałka.



193

Teatralność u Holberga jest, jak wspomniano, złożona w swych znaczeniach. 
Z jednej strony jest synonimem nienaturalności, której autor Jeana de France nie 
znosił i jako taka stanowi przeciwieństwo naturalności, szczerości i prostoty. Z dru-
giej strony oznacza właściwość teatru: zarówno instytucji, z którą Holberg współpra-
cował, jak i przestrzeni scenicznej, nie tyle oferującej ucieczkę od rzeczywistości, ile 
ułatwiającej wyprawę w obszary wyobraźni. W tym układzie powstaje dychotomia 
„świat realny” – „świat teatru”. 

Jean/Hans ogniskuje w sobie obie wiązki znaczeniowe. Jest sztuczny, zachowuje 
się w sposób absurdalnie nienaturalny. Jednocześnie jest postacią na każdym kroku 
ujawniającą teatralność (sceniczność) swej natury. Poddane filtrowi zarówno zdro-
wego rozsądku, jak i scenicznej przestrzeni jego sztuczność, pustota i bombastyczne 
gesty ulegają dodatkowej deformacji i przejaskrawieniu, a następnie rozsypują się 
pod swym ciężarem. Wypowiedzi Jeana noszą znamiona stylizacji, innymi słowy, 
są steatralizowane. Pełne są francuskich wtrętów, a niekiedy dodatkowo okraszone 
onomatopejami: Jean mówiąc, nuci. Posługując się terminologią Romana Jacobso-
na, możemy stwierdzić, że głównymi funkcjami jego budzących konsternację, różnie 
interpretowanych, łamiących reguły językowe wypowiedzi, są funkcje metajęzykowa 
i poetycka. Nie tyle komunikują, ile zwracają na siebie uwagę i konotują – fran-
cuskość, obcość, inność, niecodzienność i swoiście pojmowany wielki świat. Inną 
cechą świadczącą o teatralnej naturze Jeana jest sposób jego poruszania się. Charak-
teryzuje go nadmierna ruchliwość połączona z nienaturalnością gestu. W sposób 
dosłowny nie potrafi znaleźć sobie miejsca w swoim dawnym świecie. Nie potra-
fi usiedzieć na miejscu, chodzi tanecznym czy wręcz teatralnym krokiem, czasami 
nuci: „Messieurs! je demande pardon, muszę iść. My, paryżanie, nie możemy długo 
przebywać na jednym miejscu. La, la, la, la, la” (akt I, scena 3). Otoczenie postrzega 
go jako figurę odzianą w teatralny kostium, a Antoni wręcz wpisuje niesfornego 
panicza w konkretną konwencję teatralną, czyli w hanswurstiadę:

Antoni: Nie wiem, czy ojczulek widział waleta karo. Podobnie tamten wygląda. Cho-
dzi w czerwonym szlafroku, na głowie nosi kapelusz szeroki, jak sześć moich; tak 
szeroki, jak ten, co go miał Hans Wurst, wtedy gdy pan poszedł oglądać Siłacza (akt 
I, scena 2)98.

W zasadzie w tradycję hanswurstiady wpisuje Jeana już jego właściwe, pierwotne 
imię – Hans. Oznacza to, że nieszczęśnik jest już od samego początku swego ist-
nienia skazany na los błazna. Nota bene takie użycie imienia, przywołujące świet-
nie znaną kopenhaskiej publiczności tradycję plebejskich przedstawień, znajdziemy 
u Holberga również w innym przypadku: w początkowej wersji komedia o Erasmu-
sie Montanusie nosiła tytuł Johannes Montanus eller Hans Berg.

98	 L. Holberg, VTB, t. III, s. 166.



194

Il. 12. Rycina przedstawia J.C. Eckenberga, Siłacza, popisującego się swymi umiejętnościami w roku 
1720 w Kopenhadze. Jedna ze scenek przedstawia Siłacza, który jedną ręką, za pomocą specjalnej 
konstrukcji, unosi konia z jeźdźcem. W drugiej dłoni dzierży waltornię. Bliźniacza scenka ukazuje go 
unoszącego umocowaną na drewnianej konstrukcji armatę, na której okrakiem siedzi Hans Wurst.

Zdaniem Anne Ubersfeld imię własne jest swoistą maską, nakładaną przez po-
stać99. Maska – imię może zaanonsować postać jako zakodowaną teatralnie (np. imię 
amanta lub lokaja). Może ponadto zdradzić, iż tożsamość danej postaci jest proble-
matyczna. Dwoistość imienia (Jean/Hans) wyraźnie świadczy o rozchwianej tożsa-
mości Holbergowskiego bohatera. 

Pomimo tego, że głównym inicjatorem inscenizacji w komedii jest Marta (wy-
myśla intrygę, wciąga w nią inne osoby, przydzielając im role, sama odgrywa rolę 
Madame la Fleche), to również Jean jest źródłem procesów teatralizujących. Teatra-
lizuje siebie poprzez zmianę imienia i przywdzianie kostiumu. Ponadto zabieg te-
atralizacji stosuje zarówno wobec innych osób, jak i wobec przestrzeni. Pragnie on 
bowiem przeistoczyć zgrzebną Kopenhagę w elegancki Paryż. Ambiwalentny proces, 
inicjowany przez Jeana, łączy w sobie intronizację (nobilitację) i detronizację (degra-

99	 A. Ubersfeld, op. cit., s. 108.



195

dację). To co Jean czyni z zamiarem nobilitowania najbliższych, odbierane jest przez 
nich jako degradacja, wręcz odzieranie ich z człowieczeństwa: 

Moją córkę, Elżbietkę, nazywa Isabelle, o sobie mówi Jean, a mnie na imię Jerome. 
Siebie może nazywać, jak mu się żywnie podoba, może mówić o sobie Reks albo 
Fido, jeśli tylko zechce, jeśli tylko my zachowamy imiona, które na chrzcie otrzyma-
liśmy (akt I, scena 1)100.

Podobnie odczytuje poczynania Jeana służący w jego domu Antoni:

Moim zdaniem doznał we Francji uszczerbku na umyśle. Nadaje mi psie imię i nazy-
wa Garsonem. Jeszcze raz mnie nazwie Garsonem, to mu odpowiem: słucham, Bur-
ku! Bo mi dali na chrzcie Antoni Andersen, co mogę udowodnić wpisem w księdze 
parafialnej. Ale co mam mówić, gdy jego matce nie przeszkadza, że nazywa ją marą, 
co brzmi jeszcze gorzej. Jakby się Hieronim dowiedział, jak mówi na jego córkę, to 
pewnie obił by mu grzbiet.
Antoniusz: Jak na nią mówi?
Antoni: Boję się, że komuś to powtórzycie.
Antoniusz: Ależ skąd, przysięgam.
Antoni: Nazywa ją swym materacem101. Prawda, że żona pod pewnym względem 
jest pierzyną w łóżku, lecz nazywanie ją pierzyną czy materacem świadczy o braku 
szacunku; ślubu nawet jeszcze nie mają (akt II, scena 4)102.

Hans/Jean jest też animatorem dwóch scen o wyraźnie teatralnym charakterze – ele-
mentem jednej z nich jest taniec, a drugiej przebieranie, czyli wdziewanie kostiumu. 
Pierwszą z nich jest już wspomniany epizod z menuetem, w którym wbrew swej woli 
bierze udział stary Frands. Antycypuje ona drugie istotne wydarzenie, podczas któ-
rego procesom teatralizacji poddany zostanie drugi z ojców, Hieronim. O ile scena, 
w której Jean, usiłując teścia nobilitować, przemienia go w błazna, ma bezpośredni 
wpływ na losy scenicznych postaci (Jean bezpowrotnie traci szansę na akceptację 
społeczności), o tyle scena z menuetem w niewielkim tylko stopniu napędza akcję. 
Pełni ona w sposób wyraźny funkcję metateatralną – wizualizuje związek między 
sceną a rzeczywistością pozateatralną. Zainicjowana przez Jeana scena z menuetem, 
w której styranizowany przez żonę i syna stary Frands, płacząc, nuci melodię straż-
ników, oznajmiających śpiewem mijanie kolejnych godzin, jest tak absurdalna, że aż 
fascynująca. Tak działa na wyobraźnię, że prostoduszny Antoni, będąc świadkiem 
owego niezwykłego zajścia, próbuje je zobrazować i utrwalić, tworząc rysunek kredą. 
Tworząc, innymi słowy, zainspirowaną „rzeczywistym” wydarzeniem sztukę:

100	 L. Holberg, VTB, t. III, s. 162. 
101	 Swoista interpretacja zasłyszanego przez Antoniego słowa maîtresse.
102	 L. Holberg, VTB, t. III, s. 181.



196

Wchodzi Antoni, trzymający w dłoni duży kawałek kredy, siada na podłodze i rysuje 
oglądany niedawno taniec: 
Taniec wił się w taki oto sposób, niczym obwarzanek. To ma być Hans Frandsen, a tu 
sunie mamuśka. No nie, ją muszę raz jeszcze narysować, bo zadek nie wyszedł dość 
szeroki.
Zrywa się na równe nogi, przygląda się rysunkowi, podczas gdy pozostali rozmawiają na 
stronie wskazując na niego palcem. 
Antoni: Ha ha! To jest dalibóg takie naturalne i ansambl tak wiernie oddany, że nic 
tylko patrzeć jak mówić zaczną (akt IV, scena 3)103.

Przyglądające mu się postacie, o których mówią didaskalia, to odgrywająca rolę pa-
ryskiej damy Marta, udający jej lokaja Emil i wierzący w mistyfikację Jean. Taka 
plejada postaci towarzyszących Antoniemu wzmacnia dodatkowo sygnały przypo-
minające o teatralnej naturze oglądanego przez nas świata. 

Anne Ubersfeld podkreśla, że podstawową kwestią przedstawienia teatralnego – 
oprócz relacji między przestrzenią sceniczną i pozasceniczną – jest jego stosunek do 
czasu. Czas teatralny można definiować jako relację między czasem przedstawianej 
akcji a czasem przedstawienia. Między obiema przestrzeniami istnieje strefa publicz-
ności, gdzie – jak pisze Ubersfeld – ma miejsce zamiana znaków, czyli zanegowanie 
scenicznej rzeczywistości104. Natomiast Jerzy Limon widzi napięcie konstytuujące 
czas teatralny jako nakładanie się teraźniejszości fikcyjnej postaci i jej świata na te-
raźniejszość aktora, połączone z materialnością obecnych na scenie przedmiotów, 
istniejących w teraźniejszości, a odwołujących się do świata fikcji zakorzenionego 
w przeszłości105. 

Epizod z komentującym wydarzenia rysunkiem ma miejsce w przestrzeni miasta, 
między domostwami Frandsa i Hieronima. Jednak Antoni, siadając, sadowi się na 
podłodze, na której może rysować, tworzyć swoiście artystyczny komentarz do (fik-
cyjnej) rzeczywistości. Unaocznia nam się tym samym, że jesteśmy w teatrze, a słu-
żący jest zarówno na deskach scenicznych, jak i przed domem swego pana. Ma tu 
miejsce wyraźna wizualizacja dwoistości czasu i przestrzeni. Mamy czasoprzestrzeń 
postaci, które w komedii Holberga poruszają się po ulicach i placach, ale mamy rów-
nież czasoprzestrzeń aktorów stąpających po deskach sceny, a co więcej tworzących 
na niej dzieło sztuki. W Jeanie de France owa ambiwalencja przestrzeni komplikuje 
się jeszcze z powodu szaleństwa, czy też gallomanii tytułowej postaci, która nie tylko 
zmienia tożsamość swoją i innych, ale każe Kopenhadze być Paryżem. Jean wyraźnie 
próbuje na kopenhaską przestrzeń nałożyć wspomnienie o francuskiej stolicy. Łudzi 
się, że Kopenhaga „zagra” Paryż. W pewnym momencie oznajmia: „Muszę się nieco 
rozejrzeć po à la Grève. Adieu si long” (scena 3, akt I). Być może to kopenhaski Ny-

103	 L. Holberg, VTB, t. III, s. 197–198.
104	 Zob. A. Ubersfeld, op. cit., s. 145. 
105	 Por. J. Limon, Piąty wymiar teatru, Gdańsk 2006, s. 5–6. 



197

torv (Nowy Rynek) ma odegrać rolę paryskiego Place de la Grève. W każdym razie, 
wypowiadając te słowa, Jean znajduje się nie tylko w Kopenhadze, ale również w wy-
imaginowanym Paryżu oraz na deskach sceny – o czym przypomniał nam Antoni.

Dwuwymiarowy rysunek Antoniego tworzy fikcję, a zarazem ukazuje mecha-
nizm jej powstawania (poprawianie rysunku postaci). Jest swoistym odzwierciedle-
niem rzeczywistości – scena podkreśla istnienie ruchu zaklętego w obrazie. Zdaniem 
swego twórcy wytwór jest tak bliskim prawdy o rzeczywistości, że aż zdolnym prze-
mówić, ożyć, nabrać wielowymiarowości, czyli stać się kanwą przedstawienia – o ile 
oczywiście spojrzeć nań z odpowiedniej perspektywy: Antoni wstaje i przygląda się 
swemu dziełu z pewnego dystansu. Ponadto dzięki gestowi służącego, zmieniającego 
punkt widzenia, podkreślona zostaje specyficzna funkcja teatralnego przedstawienia, 
obecna – jak pisze Samuel Weber – w zachodniej koncepcji teatru: teatr stwarza dy-
stans, pozwalający „ujrzeć przedmiot w całości i zarazem pozostawać w bezpiecznej 
odległości od niego”106. Jednak u Holberga dystans między stworzonym obrazem 
a oglądającym go człowiekiem, między obrazem a widzem, jest zakłócany poprzez 
dwoistość funkcji Antoniego: obserwujący jest obserwowanym (przez inne postacie 
na scenie i przez publiczność), tworzący obraz sam jest częścią obrazu.

Jean de France Ludvika Holberga jest sztuką zakorzenioną w rodzącej się na po-
czątku XVIII wieku w Danii instytucji teatru publicznego. Ambiwalentność, moż-
liwość przesuwania akcentów sprawiają, że historia o Jeanie wciąż odradza się na 
duńskich i norweskich scenach. Jej główną opozycją semantyczną okazuje się nie 
para pojęć ojczyzna – obczyzna, jak to ma miejsce na przykład w Paryżaninie pol-
skim, dydaktycznej przypowieści Bohomolca. Jean – nie zostawszy uleczony ze swe-
go szaleństwa – opuszcza co prawda społeczność, udaje się na wygnanie, ale tryumf 
Hieronima, z jego pochwałą siedzenia za piecem, wybrzmiewa nieco dwuznacznie. 
Gdy „normalny świat” zostaje skonfrontowany z teatralizującym świat szaleństwem 
Jeana, to normalność zaczyna nieco tracić na atrakcyjności. Za najistotniejszą dy-
chotomię komedii należy raczej potraktować parę teatr – rzeczywistości, gdzie teatr 
to przestrzeń – i instytucja – sprzyjająca imaginacji, radząca sobie z głupotą świata, 
przepuszczając ją przez filtr sztuki, czego dowód w ostateczności daje nam autor, 
tworząc komedię o duńskim paryżaninie.

***

„Uczucia, które na zmianę opanowują mój umysł to radość, smutek, tchórzostwo, 
odwaga, osłabienie, energia, zaangażowanie, obojętność, zależnie od złych płynów, 
plasujących się coraz to w innej części ciała”, pisze Holberg w Pierwszym liście biogra-
ficznym107. Vilhelm Andersen, historyk literatury z przełomu XIX i XX wieku, a po-

106	 S. Weber, op. cit., s. XV.
107	 L. Holberg, VTB, t. XII, s. 168.



nadto autor libretta do opery komicznej pt. Maskarade z muzyką Carla Nielsena, 
będącej adaptacją Holbergowskiej sztuki, jest zdania, że przełomowość twórczości 
Holberga ma swe źródła po pierwsze, w zderzeniu się kultur, duńskiej i norweskiej. 
Ponadto, przyjmując psychoanalityczną perspektywę, Andersen łączy doświadcze-
nie dwóch otwartych na zewnętrzne impulsy środowisk miejskich – hanzeatyckiego 
Bergen i stołecznej Kopenhagi – z osobistymi cechami charakteru Holberga, o któ-
rych ten wielokrotnie napomyka w pismach autobiograficznych. Lista zewnętrznych 
i wewnętrznych czynników, które wpłynęły na twórczość autora Jeana de France 
jest długa: to doświadczenia hanzeatyckiego portu i stołecznej Kopenhagi, oglądanej 
z perspektywy przybysza z norweskiej prowincji, a później członka miejscowej so-
cjety, to zagraniczne podróże studyjne do europejskich centrów kultury, takich jak 
Rzym, Paryż, Londyn; to znajomość ulicznych teatrów i klasyków komedii. Na pew-
no na sposób kreowania postaci i świata w komediach mogła też mieć wpływ kon-
dycja emocjonalna Holberga, na co zwraca uwagę Andersen, choć stopień i zakres 
jej oddziaływania niełatwo ustalić. Ma jednak niewątpliwie słuszność, stwierdzając: 
„W momencie, gdy Holberg w swoich komediach przedstawia człowieka jako istotę 
złożoną, przechodzi on z antycznych norm estetyki i psychologii na współczesne”108.

108	 Cytat za: A. Gemzøe, op. cit., s. 150–151.



199

Zakończenie. W stronę nowoczesnego teatru

W klasycyzmie, stanowiącym ramę dla działalności pisarskiej Holberga, sposób poj-
mowania istoty dzieła literackiego – w tym również dzieła przeznaczonego do wysta-
wienia scenicznego – miał swe korzenie w antyku, głównie w poglądach Arystotelesa 
i Horacego1. Ponadto w początkowej fazie oświecenia instytucja teatru mierzyć się 
musiała z jeszcze jedną ideą odziedziczoną po epoce antycznej, a mianowicie platoń-
ską wrogością do scenicznego świata. Wspomniany wcześniej Samuel Weber utrzy-
muje, że zarówno Platon, jak i Arystoteles przyczynili się do umniejszenia znaczenia 
sztuki teatralnej w naszej kulturze. Dla Platona scena była synonimem nieautentycz-
ności. Arystoteles broniąc teatru, w rzeczywistości – zdaniem Webera – zepchnął go 
do podrzędnej roli. 

Stwierdzić w tym miejscu należy, że diagnoza Webera, który dostrzega emancy-
powanie się teatru jako sztuki dopiero w epoce romantyzmu, jawi się jednak zbyt 
kategoryczną, nie uwzględniającą zmian w wyobrażeniach o teatrze, będących skut-
kiem między innymi rozwoju wiedzy inżynierskiej w XVI i XVII wieku2, a także 
wpływów jakie na tę dziedzinę sztuki miało w XVIII wieku malarstwo. Weber pomi-
ja w swym wywodzie tradycje teatru ludowego i włoskiej commedia dell’arte: choć nie 
nadawały one tonu, to dzięki niektórym XVIII-wiecznym dramaturgom wpływały 
na rodzącą się instytucję sceny publicznej i stały się witalną częścią koncepcji teatru 
urzeczywistnianej w twórczości Holberga3. Zwrócenie się ku tradycji przedstawienia 
ludowego i komedii maski nie było rozwiązaniem oczywistym dla twórców powsta-
jących w tym czasie scen narodowych, czego dowodzą choćby próby Johanna Chri-
stopha Gottscheda, tworzącego zręby niemieckiego dramatu i teatru oświeceniowego 
w oparciu o klasyczną formułę według wzorców francuskich, usiłującego wyrugować 
z formuły teatru narodowego doświadczenia plebejskiego przedstawienia.

1	 Por. T. Kostkiewiczowa, Klasycyzm, [w:] Słownik literatury polskiego oświecenia, red. T. Kostkiewi-
czowa, Wrocław 2002, s. 213.

2	 Osiągnięcia XVI- i XVII-wiecznych inżynierów włoskich doprowadziły do sytuacji, w której „teatr 
zdradził literaturę dramatyczną”. Przestał jej służyć, lecz oczekiwał, że stworzy ona warunki, w któ-
rych możliwe będzie podziwianie „miejsca do oglądania”. Zob. B. Judkowiak, Czarodzieje sceny, [w:] 
N. Sabbatini, Praktyka budowania scen i machin teatralnych, Gdańsk 2008, s. 19.

3	 Do XVIII-wiecznych europejskich komediopisarzy, prowadzących dialog z tradycją commedia del-
l’arte, należał Carlo Goldoni, a do pewnego stopnia również Pierre de Marivaux.



200

Warto zwrócić uwagę na jeden z zespołu czynników wpływających na wybory 
Holberga – komediopisarza: w królestwie Danii i Norwegii przed otwarciem teatru 
panów Capiona i Montaigu instytucja klasycznie pojmowanego teatru w zasadzie 
nie istniała. Funkcjonujący okresowo od II połowy XVII wieku teatr królewski, nie 
miał wystarczającej siły oddziaływania i nie wpływał w sposób znaczący na gusty 
publiczności, do której ze sceny przy Lille Grønnegade zwracał się Holberg. Ich 
oczekiwania wobec przedstawienia teatralnego formowały się po wpływem spektakli 
teatrów szkolnych oraz wędrownych trup, głównie z obszaru Niemiec. Brakowało 
też rodzimego dramatu artystycznego, mogącego być częścią kultury wysokiej. Część 
Holbergowskiej publiczności podróżowała po Europie i znała osiągnięcia tamtej-
szych scen, ale to nie ona dominowała. 

Podobnym bagażem doświadczeń teatralnych dysponował Holberg, zaczynając 
swą misję komediopisarską. Z tym że w jego przypadku na echa szkolnych przedsta-
wień oraz północnoeuropejskiego repertuaru wędrownych komediantów łączącego 
popisy kuglarzy, połykaczy ognia, wulgarnych chłopskich fars ze strywializowanymi 
przeróbkami szekspirowskich tragedii, nałożyły się wspomnienia z widowisk com-
media dell’arte, które autor na pewno oglądał w Rzymie. Być może miał okazję po-
dziwiać klasycystyczne przedstawienia przed podjęciem współpracy z duńską sceną, 
na przykład podczas pierwszej wizyty w Paryżu, ale nie ma na to dowodów w jego 
wspomnieniach. 

Napięcie między tradycją arystotelesowską, pragnącą wykorzystać sztukę drama-
tyczną w pracy nad lepszym obywatelem, a postawą platońską, niechętną dramatowi 
i teatrowi, było wyraźnie odczuwalne w królestwie Danii i Norwegii przełomu XVII 
i XVIII. Wyobrażenia o teatrze jako o instytucji stwarzającej niebezpieczną atmos-
ferę relatywizmu ścierały się z fascynacją; fascynacją sceną ucieleśniającą twórcze 
możliwości człowieka, unaoczniającą jego zdolność przekraczania ograniczeń zwią-
zanych z płcią i pozycją społeczną. Scena w niektórych kręgach budząca niechęć, 
dla innych jest przestrzenią ucywilizowanego, stwarzającego szanse na dystansują-
ce spojrzenie, obcowania z brutalną, zwierzęcą, destruktywną i nieprzewidywalną 
cząstką ludzkiej natury. 

Ambiwalentny stosunek do teatru i teatralności jest żywy również w utworach 
Holberga. W konflikcie między nowożytnością a starożytnością autor Jeana de Fran-
ce i Maskarady staje po stronie nowych czasów, zwracając się przeciwko anachro-
nizmom, symbolizowanym formalnie przez mitologiczno-heroiczny świat baroko-
wych „Haupt- und Staatsaktionen” i włoskich oper, a tematycznie przez zabobon 
i wiarę w uświęcony tradycją obyczaj, usprawiedliwiający bezrefleksyjność i ciasnotę 
poglądów4. Jako rzecznik oświecenia, widzący konieczność wyzwolenia się ludzkiego 
umysłu spod władzy ubezwłasnowolniających przesądów i pustych gestów, jest Hol-

4	 Por. B. Holm, „Jeppe of the Hill” – a Dream Play. A Historical and Dramaturgical Interpretation, 
„North-West Passage” 2004, nr 1, s. 15.



201

berg niechętny teatralności rozumianej jako zachowania przeczące zasadom prostoty 
i naturalności. Jednakże zwalczając sztuczność, czyli teatralność ludzkich zachowań, 
autor Jeana de France i Maskarady transformuje rzeczywistość sceniczną w teatr, ak-
centując dwutorowość spojrzenia typową dla teatru: widzów na scenę i aktorów na 
publiczność. Jego postacie przebierają się i udają kogoś innego, aranżują krotochwi-
le, w poznanych wcześniej komediach szukają inspiracji dla swych intryg. Inicjowa-
ne na scenie różne wcielenia „teatru w teatrze” uświadamiają publiczności, że to nie 
bóstwo (jak w theatrum mundi), lecz nie zawsze najmądrzej urządzone społeczeń-
stwo przygotowuje człowiekowi role, które niczym maski czasami uciskają i często 
przysłaniają prawdziwe, zgodne z naturą oblicze. Zakładając maskę karnawałową 
lub wcielając się w zaaranżowaną na potrzeby intrygi rolę, człowiek bliżej jest swej 
natury niż wówczas, gdy występuje z odkrytą twarzą, pod własnym imieniem, które 
przecież w oczach Holberga nie jest niczym innym, jak tylko oznaką narzuconego 
nam zespołu społecznych norm i oczekiwań. Jako komentator życia teatralnego zdaje 
się hołdować estetyce klasycystycznej, odwołującej się do zasady trzech jedności oraz 
podporządkowującej wydarzenia na scenie logice, prawdopodobieństwu i przyczy-
nowości, tworzącej wyraźny kontrast do odrzucanej estetyki baroku5. Jednocześnie 
– czemu daje wyraz w przywołanych wcześniej listach oznaczonych numerami 66 
oraz 441 – dopuszcza możliwość odmiennych rozwiązań formalnych. Jako autor po-
twierdzał w praktyce otwartość na inną niż skrupulatnie klasycystyczną wizję teatru.

W komediowym uniwersum Holberga, w ożywczym dialogu spotykają się dwie 
tradycje teatralne: teatr pojmowany przez pryzmat arystotelesowskiej definicji dra-
matu oraz teatr oparty o sztukę improwizacji, wyczulony na reakcję widza, wcią-
ganego do dialogu ze światem sceny, dowartościowujący cielesność postaci, ruch 
i gest, niestroniący od alogiczności w przedstawianiu zdarzeń, świadomy autonomii 
scenicznej przestrzeni; teatr będący pochwałą wyobraźni. 

W pisanych na użytek sceny tekstach Holberga metaforyka teatralna najczęściej 
służy autorowi do unaoczniania teraźniejszej, doraźnej sytuacji człowieka. Przez pry-
zmat skonwencjonalizowanego świata sceny łatwiej dojrzeć umowność i schema-
tyczność rytuałów, którym poddaje się bohater, sądząc, iż podporządkowuje się na-
turalnemu biegowi rzeczy. Tym sposobem teatr i scena stają się narzędziami oświe-
ceniowego projektu. Jednak ów dydaktyczny i ze wszech miar racjonalny projekt jest 
modyfikowany (może nie zawsze zgodnie z intencjami autora) przez zaakcentowanie 
podmiotowości scenicznego medium, co wiązać można z tradycją teatru ludowego. 
Spadkobiercy Arlekina i średniowiecznych błaznów wnoszą w komiczne uniwersum 
Holberga absurd i beztroski chaos; burzą ustalony porządek i niekoniecznie propo-
nują jakąś racjonalną alternatywę dla kwestionowanego stanu rzeczy. Tworzą teatr 
i to jest jedynym wytłumaczeniem ich działalności.

5	 Por. ibid., s. 16.



Bez udziału Holberga dzieje teatru w królestwie Danii i Norwegii byłyby znacz-
nie uboższe. Jego komedie, poczynając od pamiętnej jesieni roku 1722, stanowiły 
dla wielu pokoleń artystów i widzów filary życia teatralnego, toczącego się zarówno 
wokół scen narodowych, jak i scen amatorskich bujnie rozwijających się od II po-
łowy XVIII wieku. To właśnie sceny amatorskie – ze swym Holbergowskim reper-
tuarem – dostarczyły pierwszych doświadczeń teatralnych takiemu reformatorowi 
teatru i dramatu, jakim stał się rodak Holberga, Henryk Ibsen. 

***

Kopenhaga czasów Holberga, tj. przełomu XVII i XVIII wieku, podobnie jak współ-
czesna jej Warszawa, leżała poza obiegowo pojmowanymi kulturalnymi centrami 
ówczesnej Europy. Dzięki dramaturgicznemu talentowi Holberga, który ujawnił 
się i rozwinął pod wpływem potrzeby chwili, jaką było powstanie sceny publicz-
nej w roku 1722, była w stanie podjąć dialog z definiowanymi nad Sekwaną, uni-
wersalnymi dla ówczesnego krajobrazu kulturowego normami regulującymi kształt 
i funkcję teatru oraz dramatu. Kopenhaski teatr, jeszcze na długo po zaprzestaniu 
działalności był swoistym, funkcjonującym na peryferiach punktem oddziałującym 
na ościenne ośrodki, a Holbergowska komedia była nośnikiem uniwersalnych tema-
tów i motywów oświeceniowego dyskursu udomowionych w północnoeuropejskich 
warunkach. 

Niniejsza książka w zamyśle autorki stanowić ma przyczynek do wprowadzenia 
twórczości dramaturgicznej Holberga do polskiego dyskursu nad wiekiem XVIII. 
Nie wyczerpuje podjętego tematu, lecz jest zachętą do podjęcia kontrastywnego 
spojrzenia na polską i skandynawską komedię doby oświecenia, do analizy mogącej 
rzucić ostrzejsze światło na procesy wędrówki motywów i manipulacje nimi, czy 
też swoiste, podyktowane kulturowymi różnicami, opracowanie poszczególnych ele-
mentów takich nośnych struktur oświeceniowego teatru, jak temat „z chłopa król”, 
konflikt między lokalnością (swojskością) a wielkim światem (stolicą, Paryżem), na-
pięcie między wiedzą a mądrością. Taka lektura być może dostarczy nam kolejnych 
argumentów na to, iż monocentryczny obraz kultury europejskiej jest mitem coraz 
trudniejszym do podtrzymania.



203

Opplysningstiden i Norden:  
Ludvig Holbergs teater 

Boken introduserer Ludvig Holberg som tema i den litteraturvitenskapelige og 
teaterhistoriske diskursen i Polen. Hovedvekten ligger på komediediktningen, 
den delen av Holbergs forfatterskap som kanskje gir det mest appellerende 
utgangspunktet for et førstegangmøte mellom den polske leser og en av nordisk 
kulturs mest sentrale personer. Utgivelsen skriver seg inn i den polske debatten om 
spenninger mellom det kosmopolitiske og det nasjonalt særegne i kulturprosessene 
i 1700-tallets Europa. 

Utgivelsen tar utgangspunkt i Jean Starobinski synspunkter om teaterets 
innflytelse på 1700-tallets kunstneriske og intellektuelle diskurs. Å erfare de 
frigjørende muligheter som skaptes av teateret, var skjellsettende opplevelser for 
1700-talles mennesker, hevder den sveitsiske kulturanalytikeren i L’Invention de la 
Liberté (1964). I teaterscenenes kreativitet oppdaget de både reelle og symbolske 
aspekter ved menneskets frihet, og disse frigjørende muligheter kunne de også 
gjenfinne i den fascinerende maskerade-verdenen. 

I Opplysningstiden i Norden: Ludvig Holbergs teater knyttes teaterbegrepet ikke 
bare til Holbergs komediediktning. Det kobles også til forfatterens oppfatning av 
mennesket og dets plass verden: det ikke den allmektige Gud (som i teatrum mundi,) 
eller den like allmektige Naturen som er ansvarlige for utformingen av de fleste 
rollene mennesket spiller i sitt liv, men derimot samfunnet, og det styres ikke alltid av 
fornuften. I de innledende kapitlene får leseren punktvis innblikk i Ludvig Holbergs 
liv og hans syn på mennesket og verden. Det fokuseres på Holbergs refleksjoner 
rundt individets rollespill og maskering som er et resultat på dets samfunnsmessige 
natur. Holbergs ukonvensjonelle syn på kjønnsrolleproblematikken analyseres også.

I seksjonen ”Holbergs komedier på scenen”, beskrives Holbergs bidrag til det 
nordiske kulturlandskapet ut fra et teaterhistoriske perspektiv. Hans komediediktning 
omtales gjennom etableringen av teateret i Lille Grønnegade i København. Denne 
scenens unike karakter belyses gjennom en sammenligning med det øvrige nord- og 
sentraleuropeisk teaterlivet. 

Den siste delen som heter ”Scenen i Holbergs komedier”, består av lesninger 
av tekstene Maskarade, Julestue og Jean de France, med vekt på maskarade- og 



teatraliseringsmotiver, der begge fenomenene (teateret og maskeraden) infiltrerer 
hverandre. I lys av de utvalgte Holberg-verkene framstår teateret både som en 
virkelighet hvor menneskets ambivalente natur tydelig kommer fram, og som en 
institusjon hvor det absurde og kaotiske hos mennesket fanges opp og foredles til 
kreativ handling. 



205

Bibliografia

Bibliografia podmiotowa

1.  Wydania dzieł L. Holberga

Holberg Ludvig, Værker i tolv bind, t. 1–12, København 1969–1971. 
Holberg Ludvig, Epistler, red. i komentarz F. J. Billeskov Jansen, t. I–VIII, København 

1944–1954. 
Holbergs udvalgte Skrifter, red. K.L. Rahbek, t. VII, Kjøbenhavn 1806.
Ludvig Holbergs Samlede Skrifter, t. I–XVIII, red. C.S. Petersen, København 1913–

1963.

2.  Wybrane wydania utworów Ludviga Holberga  
w języku angielskim, niemieckim i polskim

Ausgewählte Komödien, tłum. H.-J. Hube, Rostock 1986.
Ausgewählte Komödien, tłum. J. Heese i B. Kretschmer, Leverkusen 1988.
Dänische Schaubühne, t. I–II, tłum. J. Hoffory [et al.], Berlin 1888.
Jeppe of the hill and other comedies, tłum. G.S. Argetsinger and S.H. Rossel, Carbon-

dale 1990.
Jeppe ze Wzgórza i inne sztuki, tłum. M. Sibińska, Gdańsk 2004. 
Komödien, t. I–II, tłum. H. i A. Holtorf, Wedel in Holstein 1943.
Ludwig Holberg’s Ausgewählte Komödien, t. I–IV, tłum. R. Prutz, Hildburghausen 

1868.
Podroz do kraiow podziemnych Mikołaia Klimiusza, t. I–II, tłum. W. Stoiński, Lublin 

1819.
Seven one-act plays, tłum. H. Alexander, Princeton 1950.
Three comedies, tłum. R. Spink, Melbourne 1957.



206

Bibliografia przedmiotowa (wybór)

Andersen Jens K., Conflicting values in Holberg’s comedies. Literary tradition or social 
teaching? Minneapolis 1991. 

Andersen Jens K., Professor Holbergs komedier. En strukturel og historisk undersøgelse, 
København 1993.

Andersen Vilhelm, Illustreret dansk litteraturhistorie, t. 2, København 1934.
Andersen Vilhelm, Tider og Typer af dansk Aands Historie, t. 2, Kjøbenhavn, Kristia-

nia 1907.
Andersen Vilhelm, Holberg billedbog, København 1922.
Argetsinger Gerald S., Ludvig Holberg’s comedies, Carbondale 1983. 
Arystoteles, Poetyka, tłum. H. Podbielski, [w:] idem, Etyka wielka. Poetyka, Warsza-

wa 2010.
Bachtin Michaił, Problemy poetyki Dostojewskiego, tłum. N. Modzelewska, Warszawa 

1970.
Bachtin Michaił, Twórczość Franciszka Rabelais’go a kultura ludowa średniowiecza 

i renesansu, tłum. A. i A. Goreniowie, opracowanie, wstęp, komentarze S. Bal-
bus, Kraków 1975.

Bakken Hallvard S., Holbergs „Julestue”, „Bergens Tidende”, 29.11.1952.
Barish Jonas, The Antitheatrical Prejudice, Berkley 1981.
Barthes Roland, I tegnets tid, tłum. K. Stene-Johansen, Oslo 1994.
Behrend Carl, Grønnegadeteatret og Holberg. Bedømt af en samtidig, „Edda” 1929, 

s. 106–112. 
Berthold Margot, Historia teatru, tłum. D. Żmij-Zielińska, Warszawa 1980.
Beyer Henrik, Beyer Edvard, Norsk litteraturhistorie, Oslo 1978.
Billeskov Jansen Frederik Julius Ludvig Holberg i tekst og billeder, København 1984.
Billeskov Jansen Frederik Julius, Danmarks Digtekunst, København 1969.
Billeskov Jansen Frederik Julius, Holbergs og hans tid, København 1980.
Black Jeremy, Europa XVIII wieku 1700–1789, tłum. J. Mikos, Warszawa 1997. 
Bø Olav, Vår norske jul, Oslo 1984.
Boholm Åsa, Weneckie widowiska karnawałowe w maskach, tłum. J. Jaworowska, 

[w:] „Konteksty. Polska Sztuka Ludowa” 2002, z. 3–4, s. 147–158.
Bohomolec Franciszek, Komedie konwiktowe, oprac. J. Kott, Warszawa 1959.
Boileau-Despréaux Nicolas, Reenberg Tøger, Klassisisme, tłum. I.L. Baardsgaard, 

oprac. K. Heggelund, Oslo 1967. 
Brandes Georg, Ludvig Holberg. Et festskrift, Udvidet digital udgave. Søborg, 

København 2007. ([online] http://bjoerna.dk/Holberg/Brandes-1884.pdf ).
Brandes Georg, Utvagte skrifter, t. II, København 1984.
Bredsdorff Thomas, Den brogede oplysning. Om følelsernes fornuft og fornuftens følelse 

i 1700-tallets nordiske literatur, København 2003.



207

Brix Hans, Holberg og „Théâtre Italien”, „Edda” 1919, s. 120–145.
Brix Hans, Ludvig Holbergs komedier, København 1942.
Brunn Carl, Kjøbenhavn. En illustreret Skildring af dets Historie, Mindesmærker og 

Institutioner, t. I–III, Kjøbenhavn 1887–1901.
Bull Marie, Minder fra Bergens første nationale scene, Bergen 1905.
Campbell Oscar James, The comedies of Holberg, Cambridge 1914. 
Castle Terry, Masquerade and the civilization. The carnivalesque in eighteen-century 

English culture and fiction, London 1986. 
Celander Hilding, Nordisk jul. Julen i gammaldags bondesed, t.1, Stockholm 1928. 
Chappaz-Wirthner Susanne, Z dziejów badań nad karnawałem, tłum. Ł. Jurasz-Du-

dzik, „Konteksty. Polska Sztuka Ludowa”, 2002 z. 3–4, s. 105–129.
Christensen Peter, Lys og Mørke. Ludvig Holberg – en moderne klassiker, Århus 1995. 
Christoffersen Erik Exe, Teatralitet, teatralsk og teatralisering. Iscenesættelse af blikket, 

„Peripeti” 2007, nr 7, s. 89–98.
Ciechomska Maria, Od matriarchatu do feminizmu, Poznań 1996.
Comedy. Meaning and form, red. R.W. Corrigan, New York 1981. 
Dansk literaturhistorie, t. 3 (Stænderkultur og enevælde 1620–1746), red. J. Hougaard 

[et al.], København 1983.
Dansk teaterhistorie, red. K. Kvam, J. Risum, J. Wiingaard, København 2001. 
Den mangfoldige Holberg, red. E. Tjønneland, Oslo 2005. 
Derkaczew Joanna, Cham na salonach, czyli czarny cyrk stereotypów, „Gazeta Wybor-

cza”, 22.05.2006.
Diderot Denis, Pisma estetycznoteatralne, wstęp M. Dębowski, tłum. M. Dębowski 

[et al.], Gdańsk 2008. 
Dramat obcy w Polsce 1765–1965. Premiery, druki, egzemplarze, t. I-II, red. S. Hała-

buda, pod kier. J. Michalika, Kraków 2001.
Drozdowicz Zbigniew, Filozofia Oświecenia, Warszawa 2006.
Dzieje literatur europejskich, red. W. Floryan, t. 2, cz. 2, Warszawa 1982. 
Eco Umberto, Komizm – „Wolność” – Karnawał, tłum. W.K. Pessel, „Konteksty. 

Polska Sztuka Ludowa” 2002, z. 3–4, s. 132–136. 
Eco Umberto, O literaturze, tłum. J. Ugniewska i A. Wasilewska, Warszawa 2003.
Elling Christian, Hermansen Victor, Holbergtidens København i billeder fra samtiden, 

København 1932.
Europæiske Teaterbilder. Plancehæfte, red. K. Neiiendam, København 1985.
Europæiske Teaterbilder. Teksthæfte, red. K. Neiiendam, København 1985.
Falkiewicz Andrzej, Człowiek teatralny, „Dialog” 1988, nr 9.
Festleg festspelteater, [P.H] „Gula Tidend”, 27.05.1989.
Fibiger Johannes, Lütken Gerd, Litteraturens veje, København 2003.
Foucault Michel, „Aufklärung” i rewolucja, tłum. L. Wyczański „Colloquia Commu-

nia” 1986, nr 4–5, s. 65–71. 
Furttenbach Joseph, O budowie teatrów, tłum. Z. Raszewski, Gdańsk 2009.



208

Gatland Jan Olav, Den akademiske Holberg. Ein utstillingskatalog, Bergen 2004. 
Goethe i Schiller o dramacie i teatrze, red. i tłum. O. Dobijanka, Wrocław 1959.
Grochowski Piotr, Śmiech karnawałowy w tradycyjnych inscenizacjach obrzędowych, 

[w:] Teoria kanawaliacji. Konteksty i interpretacje, red. A. Stoff, A. Skubaczewska-
-Pniewska, Toruń 2000, s. 157–180.

Grøn Frederk, Av overtroens eventyrsaga, Oslo 1933.
Grüner-Nielsen Hakon, Julestuer og julestuelege i Danmark paa Holbergs Tid, „Sprog 

og kultur” 1933, t. II, s. 1–64.
Grzeszczuk Stanisław, Błazeńskie zwierciadło, Kraków 1994.
Hałabuda Stanisław, Michalik Jan, Stafiej Anna, Dramat obcy w Polsce 1966–2002, 

Kraków 2007.
Historia teatru, red. J.R. Brown, tłum. H. Bałtyn-Karpińska, Warszawa 2007.
Holberg i Norden. Om Holberg författerskap och dess kulturhistoriska betydelse, red. 

G. Dahlberg, P. Christensen Teilmann, F. Thoresen, Göteborg, Stockholm 2004.
Holberg, red. G. Sivertsen, E. Tjønneland, Bergen 2008.
Holberg-ordbog: ordbog over Ludvig Holbergs sprog, t. I–V, red. A. Hansen, S. Eegholm-

-Pedersen, Ch. Maaløe, København: Det danske Sprog- og Litteraturselskab 
1981–1988. 

Holbergs breve, red. V. Dahlerup, København 1926.
Holberg på scenen, red. M. Borg, K. Neiiendam, K. Kvam, København 1984.
Holm Bent, Holbergs harlekinade, Aarhus 1984.
Holm Bent, Holbergs harlekinader. En dramaturgisk undersøkelse, Aarhus 1984.
Holm Bent, Skal dette være Troja? Om Holberg i virkeligheden, København 2004.
Holm Bent, „Jeppe of the Hill” – a Dream Play. A Historical and Dramaturgical Inter-

pretation, [w:] „North-West Passage” 2004, nr 1, s. 11–25.
Hagedorn Thomsen Hans, Sprogets fornuft. Om sproget i Ludvig Holbergs Moralske 

tanker, København: Museum Tusculanums Forlag 1984.
Horkheimer Max, Adorno Theodor W., Dialektyka oświecenia, tłum. M. Łukasie-

wicz, Warszawa 1994.
Hougaard Jens, Ludvig Holberg. The playwright and his age up to 1730, tłum. 

J. i T. Lundskær-Nielsen, Odense 1993.
Irgens Marie Stub, Ludvig Holberg i „Bergens Beskrivelse”, Kristiania 1906.
Jensen Anne E., Holbergs vekslende Domme over Moliéres komedier, „Edda” 1957, nr 

18, s. 270–301.
Jensen Anne E., Teatret i Lille Grønnegade, København 1972.
Jensen Anne E., Studier over europæisk drama i Danmark 1722–1770, København 

1968.
Jensen Anne E., Holberg og kvinderne eller Et forsvar for ligeretten. København 1984.
Jensen Bernhard, Omkring Holberg, København 1984.
Jeppesen Alfred, Den danske skueplads på Holbergs tid, København 1972.
Johannesen Georg, Nytt om Ibsen og andre essays, Oslo 2003.



209

Kaszyński Stefan H., Krysztofiak Maria, Dzieje literatury duńskiej, Poznań 1985.
Klimowicz Mieczysław, Oświecenie, Warszawa 1999.
Kostkiewiczowa Teresa, Z oddali i z bliska. Studia o wieku oświecenia, Warszawa 

2010.
Kostkiewiczowa Teresa, Polski wiek świateł. Obszary swoistości, Wrocław 2002. 
Kotarska Jadwiga, Theatrum mundi. Ze studiów nad poezją staropolską, Gdańsk 1998.
Krogh Torben, Fra Bergs Hus i Læderstræde til komediehuset paa Kongens Nytorv, 

København 1949, s. 7.
Krogh Torben, Harlekinaden paa den danske Skueplads, København – Oslo 1931.
Kruuse Jens, En poetisk kriger: Ludvig Holberg, København 1968.
Kruuse Jens, Holbergs maske, København 1964.
Krysztofiak Maria, Kaszyński Stefan H., Europäische Wahlverwandschafen. Der trunk-

süchtige Bauer In Ludvig Holbergs „Jeppe vom Berge” und im polnischen Lustspiel 
Piotr Barykas „Vom Bauer zum König”, [w:] Opplysning i Norden, red. H. Uecker, 
Frankfurt am Main 1998, s. 287–294.

Kroksnes Nelly, Mascarade på våres teater, „Annonseavisen”, 06.09.1989.
Kulej Andrzej, Niezmienność na przestrzeni wieków, „Gazeta Wyborcza”, Szczecin, 

22 maja 2006.
Langslet Lars Roar, Den store ensomme, Oslo 2001.
Leisner-Jensen Mogens, Scena er på theatro, Odense 1999.
Lessing Gotthold Ephraim, Dramaturgia hamburska, tłum. i opracowanie O. Dobi-

janka-Witczakowa, Kraków 1994.
Lessing Gotthold Ephraim, Dramaturgia hamburska, tłum. i wstęp O. Dobijanka, 

Wrocław 1956.
Libera Zdzisław, Oświecenie, wyd. trzecie poprawione,Warszawa 1991.
Libera Zdzisław, Problemy polskiego Oświecenia. Kultura i styl, Warszawa 1969.
Limon Jerzy, Performativity of theatre reconstructions (examples of „Shakespearean” the-

atres in London and Gdańsk), [w:] M. Sibińska [et al.], Nordisk drama. Fornyelser 
og transgressioner, Gdańsk 2010.

Limon Jerzy, Piąty wymiar teatru, Gdańsk 2006.
Locke John, Rozważania dotyczące rozumu ludzkiego, tłum. B.J. Gawecki, t. I–II, 

Warszawa 1955.
Ludvig Holberg i Norden. Om Ludvig Holbergs főrfatterskap och dess kulturhistori-

ska betydelse, red. G. Dahlberg, P. Christensen Teilmann, F. Thorsen, Göteborg 
2004.

Ludvig Holberg: A European writer. A study in influence and reception, red. S.H. Ros-
sel, Amsterdam 1994.

Ludvig Holberg: na tropach wspólnej tożsamości północnoeuropejskiej, red. M. Sibiń-
ska, K. Michniewicz-Veisland, Gdańsk 2005.

Lyche Lise, Norges teaterhistorie, Asker 1991.



210

Maciejewski Janusz, Oświecenie polskie. Początek formacji, jej stratyfikacja i przebieg 
procesu historycznoliterackiego, [w:] Problemy literatury polskiej okresu oświecenia, 
Seria 2, red. Z. Goliński, Wrocław 1977.

Marker Frederick J. i Marker Lise-Lone, The Scandinavian Theatre. A Short History, 
Oxford 1975.

Merchant Wiliam Moelwyn, Comedy, London 1983.
Mere lys! Indblik i oplysningstiden i dansk litteratur og kultur, red. M.J. Elf, 

L.H. Kjældgaard, København 2002.
Mic Constant (Miklaszewski Konstanty), Komedia dell’arte czyli teatr komediantów 

włoskich XVI, XVII, XVIII wieku, tłum. S. i M. Borowińscy, Wrocław – Warsza-
wa – Kraków 1961.

Middelalderspil i moderne fordanskning, red. i wstęp L. Søndergaard, Odense 2003. 
Molier, Dzieła, t. II, tłum. i wstęp T. Boy-Żeleński, Warszawa 1952.
Møller Jan, Borger i København, København 1982. 
Müller Theodor A., Den unge Ludvig Holberg: 1684–1722, København 1943.
Müller Theodor A., Holberg og komediehuset i Lille Grønnegade, „Politikken”, 

29.01.1922. 
Neiiendam Klaus, Om iscensættelsen på teater i Lille Grønnegade, København 1981.
Neiiendam Klaus, Holberg og barokkteateret, [w:] idem, Danske teaterhistoriske stu-

dier, København 2000, s. 29–56.
Nicoll Allardyce, Dzieje dramatu, tłum. H. Krzeczkowski, W. Niepokólczycki, 

J. Nowacki, t. 1–2, Warszawa 1983. 
Nicoll Allardyce, W świecie Arlekina, tłum. A. Dębnicki, Warszawa 1967.
Nielsen Erik A., Holbergs komik, København 1984.
Nielsen Oluf, Kjøbenhavn paa Holbergs Tid. Kulturhistoriske Billeder fra Begyndelsen 

af det 18. Aarhundrede, København 1884.
Nordahl-Olsen Johan, Ludvig Holberg i Bergen, Bergen 1905.
Nordisk familjebok: konversationslexikon och realencyklopedie, red. V. Leche [et al.], 

t. III, Stockholm 1904–1926.
Norsk litteratur i tusen år, red. B. Fidjestøl [et al.], Oslo 1994.
Nygaard Knut, Holbergs teaterarv, Bergen 1984.
Nystrøm Eilert, Den danske Komedies Oprindelse. Om Skuepladsen og Holberg, 

København 1918.
Owesen Ingeborg W., Ludvig Holberg – en tidligmoderne feminist, „Norsk filosofisk 

tidsskrift” 2010, nr 1, s. 40–54.
Paludan Julius, Danmarks litteratur i Holbergtiden, København 1913.
Pavis Patrice, Słownik terminów teatralnych, tłum. S. Świontek, Wrocław – Warszawa 

– Kraków 2002.
Piø Iørn, Bogen om julen. Historien om julen og dens traditioner, København 1998. 
Plakater fra Theatret i Lille Grønnegade, red. i wstęp J. Clausen, Kjøbenhavn 1912.
Ranch Hieronymus J., Karrig Niding. København 1988.



211

Ratajczakowa Dobrochna, Komedia oświeconych, Warszawa 1993.
Ratajczakowa Dobrochna, W krysztale i w płomieniu. Studia i szkice o dramacie i te-

atrze, Wrocław 2006.
Roos Carl, Det 18.aarhundredes tyske oversettelser af Holbergs komedier. Deres oprin-

delse, karakter og skæbne, Kjøbenhavn 1922.
Rousseau Jean-Jacques, Emil czyli o wychowaniu, tłum. E. Zieliński, t. II, Wrocław 

1955.
Rousseau Jean-Jacques, Nowa Heloiza, tłum. E. Rzadkowska, Wrocław – Warszawa 

– Kraków 1962.
Ryba Janusz, Maskarady oświeconych, Katowice 1998.
Sabbatini Niccolò, Praktyka budowania scen i machin teatralnych, tłum. B. Judko-

wiak, Gdańsk 2008.
Salmonsens konversationsleksikon, red. C. Blangstrup, t. I–XXVI, København 1915–

1930 ([online] http://runeberg.org/salmonsen/).
Schultze Brigitte, „Z chłopa król”. Cztery wieki tradycji tematu literackiego w Polsce, 

tłum. J. Dąbrowski, Kraków 2006.
Sibińska Maria, Konge for en dag – komparariv lesning av „Jeppe paa Bierget”, „Fra 

bonde til konge” og „Herr Jowialski”, [w:] Mellom europeisk tradisjon og nasjonal 
bevissthet, red. R. Gaasland, H.E. Aarseth, Oslo 1999, s. 15–39.

Sibińska Maria, Komizm w sztukach Henryka Ibsena: trawestacja i teichoskopia w Dzi-
kiej kaczce, [w:] E. Partyga, L. Sokół, Ibsen czytany, Ibsen oglądany, Warszawa 
2008, s. 52–77.

Sibińska Maria, Ludvig Holberg i scena przy Lille Grønnegade, Gdańsk 2008.
Sibińska Maria, Maskarada w teatrze przy Zielonej Uliczce, czyli z historii skandy-

nawskiego dramatu oświeceniowego, „Pamiętnik Teatralny” 2009, z. 1–2, s. 5–22.
Sibińska Maria, Między logiką zdrowego rozsądku a karnawałowym chaosem. Hol-

bergowski jubileusz w hanzeatyckim Bergen, „Pamiętnik Teatralny” 2010, z. 1–2, 
s. 5–22.

Sibińska Maria, O „Myślach moralnych” Ludviga Holberga. Przypis do powieści 
P.O. Enquista pt. „Wizyta królewskiego konsyliarza”, [w:] H. Chojnacki i in., 
W poszukiwaniu tożsamości skandynawskiej i polskiej. Studia o literaturze i społe-
czeństwie, Gdańsk 2011, s. 21–32.

Sibińska Maria, Ludvig Holberg o paryżaninie duńskim, inteligentnych białogłowach 
i teatrze, „Pamiętnik Teatralny” 2011, z. 1–2, s. 70–91.

Sibińska Maria, Podróż do krajów podziemnych Mikołaja Klimiusza. O rozumie i rów-
nouprawnieniu w osiemnastowiecznym dyskursie literackim Skandynawii, „Studia 
Humanistyczne AGH” 2011, nr 1, s. 129–140.

Sivertsen Gunnar, Kilden til Jeppe paa Bierget, Århus 2010.
Skavlan Olaf, Holberg som komedieforfatter, Kristiania 1872.
Skuespiltekster fra Komediehuset i Lille Grønnegade, red. E. Nystrøm, t. I–V, 

København 1920–1924. 



Skålnes Thomas, Hesjevoll imponerer, „Gula Tidend”, 06.09.1989.
Słownik literatury polskiego oświecenia, red. T. Kostkiewiczowa, Wrocław 2002.
Słownik pisarzy skandynawskich, red. Z. Ciesielski, Warszawa 1991,
Smith C.W., Om Holbergs Levnet og populære Skrifter, København 1858.
Spang-Hanssen Ebbe, Fra Ludvig Holbergs unge dage. Hans strid med Andreas Hojer, 

København 1963.
Stanghelle John, Munter menuett i Holbergs by, „Vårt Land”, 26.05.1989. 
Starobinski Jean, Wynalezienie wolności, tłum. M. Ochab, Gdańsk 2006.
Stender Clausen Jørgen, Ludvig Holberg og Le Nouveau Théâtre Italien, Kobenhavn 

1970.
Stender-Petersen Adolf, Die Schulkomödien des Paters Franciszek Bohomolec S.J. Ein 

literarhistorischer Beitrag zur Kenntnis der Anfängeder modernen polnischen Ko-
mödie, Heidelberg 1923.

Stender-Petersen Adolf, Fonvizins forhold til Holberg, „Holberg Aarbog” 1924, 
s. 142–187.

Stender-Petersen Adolf, Holberg og den russiske komedie i det 18.århundrede, „Hol-
berg Aarbog” 1925, s. 93–112.

Szelągowska Krystyna, Ludvig Holberg w Polsce i Rosji XVIII wieku, „Przegląd Hu-
manistyczny” 1985, nr 11–12, s. 89–98. 

Taranienko Zbigniew, Teatr i rytuał, [w:] Z teorii teatru. Materiały z sesji teatralnej, 
red. Z. Osiński, Warszawa 1972, s. 133–155.

Teorie dramatyczne oświecenia francuskiego. Przełożyła i opracowała E. Rzadkowska, 
Wrocław 1958.

Troels-Lund Troels Fredrik, Dagligt Liv i Norden i det sekstende Aarhundrede, 
t. I–XIV, København, Kristiania 1914.

Ubersfeld Anne, Czytanie teatru I, tłum. J. Żurowska, Warszawa 2002.
Vinje Eiliv, Eit språk som ikkje passar. Epideiktiske element i Holbergs reflekterande 

prosa, Bergen: Nordisk institutt, Universitetet i Bergen 2000. 
Weber Samuel, Teatralność jako medium, tłum. J. Burzyński, Kraków 2009.
Werlauff Erich Christian, Historiske Antegnelser til Ludvig Holbergs atten første Lyst-

spil, Kjøbenhavn 1858.
Wiers-Jenssen Hans, Billeder fra Bergens ældste teaterhistorie, Bergen 1921.
Wieselgren Oscar, Teaterhistoriska studier, „Samlaren” 1911, s. 1–16.
Ziętarska Jadwiga, Sztuka przekładu w poglądach literackich polskiego oświecenia, 

Wrocław 1969.



213

Spis ilustracji

Il. 1.	 Szkoła Łacińska w Bergen. Fot. autorki. Szkic pochodzi  
ze zbiorów Muzeum Szkolnictwa mieszczącego się wraz  
z Muzeum Holberga w murach Szkoły Łacińskiej w Bergen  .   .   .   .   .   .   . 27

Il. 2.	 Ludvig Holberg. Ze zbiorów Biblioteki Królewskiej w Kopenhadze  .   .   . 35
Il. 3.	 Mikołaj Klimiusz Imperator Podziemny. Lokalizacja oryginału:  

Biblioteka Uniwersytecka w Warszawie; Identyfikator dok. cyfrowego: 
oai:ebuw.uw.edu.pl:2658; sygnatura oryginału: 5.12.6.11. [1] .   .   .   .   .   . 37

Il. 4.	 Holberg spotyka dwóch błaznów. Przedruk za:  
V. Andersen, Holberg billedbog, København 1922, s. 112 .  .  .  .  .  .  .  .         44

Il. 5.	 Jean de France: afisz teatralny z 1726 roku. Przedruk za:  
Plakater fra Theatret i Lille Grønnegade;  
red. i wstęp J. Clausen, Kjøbenhavn 1912 .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 96

Il. 6.	 Strona tytułowa Le Tombeau de Maître André. Przedruk za:  
T. Krogh, Harlekinaden paa den danske Skueplads,  
København – Oslo 1931, plansza I, s. 99 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                102

Il. 7.	 Jean de France, oder Der deutsche Franzose. Afisz teatralny  
z 1741 roku. Przedruk za: C. Roos, Det 18.aarhundredes tyske  
oversettelser af Holbergs komedier. Deres oprindelse,  
karakter og skæbne, Kjøbenhavn 1922, s. 264 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              143

Il. 8.	 Die Masquerade. Afisz teatralny z 1743 roku.  
Przedruk za: C. Roos, op. cit., s. 281  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  144

Il. 9.	 Leander i Leonora. Przedruk za: V. Andersen, op. cit., s. 115  .  .  .  .  .  .      164
Il. 10.	 Jean de France tańczący menueta z matką.  

Przedruk za: V. Andersen, op. cit., s. 47 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 187
Il. 11.	 Frands i Hieronim. Przedruk za: V. Andersen, op. cit., s. 64  .   .   .   .   .   .  190
Il. 12.	 Johann Carl Eckenberg. Przedruk za:  

C. Bruun, Kjøbenhavn. En illustreret Skildring af dets Historie,  
Mindesmærker og Institutioner, t. 2, Kjøbenhavn 1890, s. 557 .  .  .  .  .  .     194





215

Indeks osobowy

A
Aarseth Hans Erik  137, 144, 211
Absalon (biskup duński)  37
Ackermann Konrad Ernst  142, 145
Adorno Theodor W.  51, 52, 208
Agrippa Heinrich Cornelius  54
Alexander Henry  205
Andersen Jens K.  20, 139, 140, 206
Andersen Vilhelm  56, 197, 198, 206
Andreini Francesco  71
Andreini Isabella  71
Argetsinger Gerald S.  205, 206
Arystoteles  39, 76, 77, 133, 134, 178, 

181, 182, 199, 200, 201, 206
Augustynowicz Anna  146

B
Bachtin Michaił  20, 50, 51, 191, 192, 

206
Bakken Hallvard S.  168, 180, 206
Balbus Stanisław  206
Bałtyn-Karpińska Hanna  94, 104, 208
Barish Jonas  133, 206
Barthes Roland  16, 50, 51, 206
Bartholin Hans  28
Bayle Pierre  46
Bąkowska Eligia  184
Behrend Carl  95, 97, 206
Berthold Margot  20, 73, 142, 206
Beyer Absalon Pederssøn  74, 75, 77, 

78

Beyer Anne Pedersdotter  77
Beyer Edvard  75, 206
Beyer Henrik  75, 206
Bidermann Jacob  134, 137
Bielawski Józef  88
Billeskov Jansen Frederik Julius  10, 20, 

30, 95, 109, 110, 115, 153, 205, 
206

Bircherod Jacob  95
Bircherod Jens  172
Black Jeremy  9, 206
Blangstrup Christian  100, 211
Boholm Åsa  151, 152
Bohomolec Franciszek  142, 144, 145, 

182, 183, 197, 206, 212
Boileau-Despréaux Nicolas  30, 94, 

127, 206
Bø Olav  166, 206
Borg Mette  89, 118, 125, 208
Borowińska Sława  210
Borowiński Michał  210
Brandes Edvard  131, 138
Brandes Georg  19, 20, 68, 131, 132, 

206
Bredsdorff Thomas  9, 10, 69, 70, 106, 

206
Brix Hans  109, 123, 184, 207
Brown John Russell  94, 104, 208
Brunn Carl  82, 207
Bull Marie  25, 207
Burzyński Jan  76, 212



216

C
Campbell Oscar James  109, 123, 128, 

129, 130, 132, 207
Capion Etienne  83, 84, 85, 86, 91, 

94, 100, 108, 109, 110, 151, 153, 
163, 185, 200

Castle Terry  151, 155, 207
Cavendish Margaret  54
Celander Hilding  173, 176, 207
Celsius Anders  14
Chappaz-Wirthner Susanne  165, 207
Chaunu Pierre  184
Chojnacki Hieronim  47, 211
Christensen Teilmann Peter 

(Christensen Peter)  17, 207, 208, 
209

Christoffersen Erik Exe  158, 207
Chrystian IV (król Danii i Norwegii)  

28, 80, 81
Chrystian VII (król Danii i Norwegii)  

15, 100, 109
Chrystian VI (król Danii i Norwegii)  

105, 107
Chrystian V (król Danii i Norwegii)  

26, 81, 82
Ciechomska Maria  54, 66, 207
Ciesielski Zenon  14, 16, 20, 112, 115, 

212
Clausen Julius  210
Coffre Benoît le  104
Coffre Marie Helene le  103, 104
Condorcet Jean Antoine Nicolas de  66
Corneille Pierre  95
Corneille Thomas  95, 145
Corrigan Robert W.  207
Coyet Gustaf Wilhelm  95, 96, 97, 150
Coypel Charles-Antoine  89
Cronegk Johann Friedrich von  88
Cyceron (Marcus Tullius Cicero)  13

D
Dahlberg Gunilla  17, 208, 209
Dahlerup Verner  208
Dass Benjamin  115
Dąbrowski Jacek  21, 211
Derkaczew Joanna  146, 207
Desmarres Nicolas  95
Dębicki Antoni  123
Dębowski Marek  17, 207
Diderot Denis  12, 17, 90, 155, 156, 

159, 207
Döbbelin Carl Teophil  142
Dobijanka Olga (Dobijanka-

Witczakowa Olga)  71, 73, 81, 84, 
88, 94, 141, 208, 209

Dorothea Engelbretsdatter  26
Drozdowicz Zbigniew  14, 15, 106, 

207

E
Eckenberg Johann Carl  84, 85, 194
Eco Umberto  50, 164, 207
Eegholm-Pedersen Svend  208
Ekof Konrad  142
Elf Mads Julius  210
Elling Christian  207
Elżbieta I (caryca Rosji)  88
Enquist Per Olov  15, 16, 47, 49, 211

F
Falkiewicz Andrzej  45, 207
Falster Christian  184
Fibiger Johannes  131, 207
Fidjestøl Bjarne  210
Floryan Władysław  20, 207
Foucault Michel  12, 207
Fryderyk III (król Danii i Norwegii)  

81
Fryderyk II (król Danii i Norwegii)  

36, 80



217

Fryderyk IV (król Danii i Norwegii)  
28, 31, 82, 83, 86, 93, 100, 104, 
105, 108, 115, 151, 153

Fryderyk V (król Danii i Norwegii)  
107, 108, 118

Fryderyk Wielki (król Prus)  93
Furttenbach Joseph  82, 207

G
Gaasland Rolf  137, 144, 211
Gad Cille  54
Gatland Jan Olav  208
Gawecki Bolesław Józef  42, 209
Gemzøe Anker  147, 198
Goethe  141, 208
Goldoni Carlo  199
Goliński Zbigniew  11, 210
Goreń Andrzej  192, 206
Goreń Anna  192, 206
Gottsched Johann Christoph  94, 199
Gournay Marie le Jars de  54
Gram Hans  43
Gram Johan  86
Grandjean Marianne  90
Grochowski Piotr  152, 166, 177, 208
Grocjusz Hugon  40
Grøn Frederk  179, 208
Grundtvig Nikolai Frederik Severin  14
Grüner-Nielsen Hakon  105, 167, 168, 

172, 173, 208
Grzeszczuk Stanisław  134, 138, 162, 

208

H
Hagedorn Thomsen Hans  49, 208
Hałabuda Stanisław  143, 144, 145, 

207, 208
Hammer Rasmus  101, 103
Hansen Aage  208
Harne Elisabeth  81

Hauteroche Noël Le Breton de  59
Heese Jens  205
Heintz Hans Martin  27
Hermansen Victor  207
Hiort Sophie  101, 103
Hjelt Nils  74, 75
Hobbes Thomas  15, 39, 43
Høberg Jens  33
Hoffory Julius  205
Hogarth William  90
Hojer Andreas  29, 30, 212
Holberg Christian Nielsen  25, 122
Holm Bent  20, 33, 82, 94, 124, 133, 

134, 142, 149, 151, 152, 160, 162, 
180, 188, 200, 208

Holstein Ulrik Adolph  33, 85
Holtorf Agathe  205
Holtorf Hans  205
Høpffner Johan Jørgen  115
Horacy (Quintus Horatius Flaccus)  

118, 199
Horkheimer Max  51, 52, 208
Hougaard Jens  115, 207, 208
Hube Hans-Jürgen  205

I
Ibsen Henryk  14, 26, 192, 202, 208, 

211
Irgens Marie Stub  208

J
Jacobson Roman  193
Jaworowska Justyna  206
Jensen Anne E.  55, 59, 69, 83, 91, 93, 

95, 98, 111, 112, 125, 148, 180, 
208

Jensen Bernhard  208
Jeppesen Alfred  85, 86, 89, 91, 153, 

208
Johan Kayser  93



218

Johannesen Georg  26, 208
Johan Nikolai Ulsøe Johan Nikolai  86
Judkowiak Barbara  199, 211
Juel Paul  96
Jurasz-Dudzik Łada  165, 207
Juwenalis (Decimus Iunius Iuvenalis)  

46, 54, 67

K
Kadulska Irena  135, 142, 145
Kalinowski Mariusz  15
Kant Immanuel  12, 14, 51, 106
Kjældgaard Lasse Horne  210
Klimowicz Mieczysław  10, 11, 209
Kostkiewiczowa Teresa  10, 11, 12, 

190, 199, 209, 212
Kotarska Jadwiga  18, 209
Kott Jan  144, 145, 206
Kotzebue August Friedrich Ferdinand 

von  143
Krasicki Ignacy  10, 60
Kretschmer Bernd  205
Krogh Georg Thomas  13
Krogh Torben  101, 107, 124, 209
Kroksnes Nelly  145, 209
Kruuse Jens  19, 20, 138, 139, 192, 

209
Krysztofiak Maria  20, 209
Kulej Andrzej  146, 209
Kvam Kela  81, 89, 118, 125, 207, 208

L
Lacan Jacques  16
Lamm Martin  10
Langslet Lars Roar  14, 17, 27, 28, 29, 

41, 69, 209
Lebreton de Hauteroche Noël  95
Leche Vilhelm  210
Leisner-Jensen Mogens  122, 182, 209
Lem Karen  25

Lem Peder  26
Lesage Alain René  101
Lessing Gotthold Ephraim  71, 73, 81, 

84, 88, 94, 141, 209
Libera Zdzisław  11, 14, 209
Limon Jerzy  159, 196, 209
Linneusz Karol (Carl von Linné)  14
Locke John  14, 42, 209
Longhi Pietro  148
Ludwika Hanowerska (królowa Danii 

i Norwegii)  108
Ludwik XIV (król Francji)  9, 10, 87
Luiza Meklemburska (Królowa Danii 

i Norwegii)  105
Lundskær-Nielsen Jean  208
Lundskær-Nielsen Tom  208
Luter Marcin  35, 78
Lütken Gerd  74, 77, 131, 207, 209

Ł
Łukasiewicz Małgorzata  52, 208

M
Maaløe Christopher  208
Maciejewski Janusz  11, 210
Marivaux Pierre de  199
Marker Frederick J.  88, 210
Marker Lise-Lone  88, 210
Markowski Michał Paweł  16
Marstrand Vilhelm  44, 164, 187, 190
Matylda Karolina (królowa Danii 

i Norwegii)  15, 16
Melanchton Filip  75, 78
Merchant Wiliam Moelwyn  180, 210
Metastasio Pietro  116
Mic Constant (Miklaszewski 

Konstanty)  133, 210
Michalik Jan  143, 144, 145, 207, 208
Michniewicz-Veisland Katarzyna  14, 

209



219

Mikos Jarosław  9, 206
Molier (właściwie Poquelin Jean 

Baptiste)  19, 70, 71, 74, 84, 86, 
89, 90, 95, 97, 98, 99, 108, 112, 
121, 125, 127, 128, 129, 141, 144, 
159, 181, 185, 192, 210

Møller Jan  83, 210
Montaigne Michel de  13, 46
Montaigu Marie Magdalene de  70, 86, 

104
Montaigu René Magnon de  32, 74, 

82, 83, 85, 86, 88, 91, 92, 93, 94, 
95, 98, 100, 101, 102, 103, 104, 
108, 109, 110, 111, 112, 115, 148, 
150, 184, 185, 200

More Thomas  60
Müller Theodor A.  210

N
Namowicz Tadeusz  106
Neiiendam Klaus  81, 89, 90, 118, 

125, 207, 208, 210
Nicoll Allardyce  20, 71, 123, 124, 

126, 163, 210
Nielsen Carl  198
Nielsen Erik A.  20, 210
Nielsen Oluf  185, 210
Nordahl-Olsen Johan  210
Nygaard Knut  210
Nystrøm Eilert  95, 210, 211

O
Ochab Martyna  17, 212
Olav IV (król Norwegii)  23
Ordericus Vitalis  152
Osiński Zbigniew  173, 212
Owesen Ingeborg W.  54, 69, 210
Owidiusz (Publius Ovidius Naso)  26, 

46

P
Palaprat Jean de  95, 124
Paludan Julius  210
Partyga Ewa  14, 211
Paulli Joachim Richard  95, 98, 150, 

151
Pavis Patrice  210
Pessel Włodzimierz K.  207
Petersen Carl S.  56, 57, 205
Pilloy Daniel de  108
Pilloy Frederik Daniel de  86, 108
Pilloy Frederik de  82, 108
Piø Iørn  180, 210
Platon  133, 199
Plaut (Titus Maccius Plautus)  26, 71, 

99, 121, 122, 123, 128, 145
Podbielski Henryk  76, 206
Poe Edgar Allan  36
Pontoppidan Erik  107
Prutz Robert  125, 205
Pufendorf Samuel von  15, 28, 29, 39, 

40, 43

R
Rahbek Knud Lyne  19, 31, 137, 205
Raimund Ferdinand (właściwie 

Raimann Ferdinand)  144
Ranch Hieronymus Justesen  80, 210
Raszewski Zbigniew  82, 207
Ratajczakowa Dobrochna  20, 73, 88, 

99, 148, 183, 211
Regnard Jean-François  95, 124, 141
Reventlow Anna Zofia (Królowa Danii 

i Norwegii)  86, 100, 105
Reventlow Conrad Ditlev  108
Riccoboni Luigi (Lelio)  123, 124, 125
Richelieu Armand-Jean du Plessis de  

87
Risum Janne  80, 81, 207
Roos Carl  71, 142, 211



220

Rossel Sven Hakon  14, 205, 209
Rostgaard Fredrik  31, 32, 33, 43, 85, 

86, 100, 104
Rousseau Jean-Jacques  12, 65, 211
Rozenkrantz Iver  28
Ryba Janusz  152, 211
Rzadkowska Ewa  65, 87, 211, 212

S
Sabbatini Niccolò  199, 211
Said Edward W.  138
Saint-Évremond Charles de  65, 111
Schiller Friedrich  141, 208
Schlegel Johann Elias  73, 94
Schønau Frederik Christian  54
Schönemann Johann Friedrich  142, 

143
Schröder Friedrich Ludvig  142
Schuch Franz  142
Schultze Brigitte  20, 21, 136, 144, 

145, 211
Schumacher Johannes  101, 102, 103
Seckman Diderich  95
Seneka (Lucius Annaeus Seneca)  13, 

46, 185
Sibińska Maria  14, 24, 47, 130, 135, 

137, 144, 153, 159, 168, 205, 209, 
211

Sivertsen Gunnar  19, 137, 208, 211
Skålnes Thomas  145, 212
Skavlan Olaf  19, 125, 126, 211
Skielderup Jens Pederssøn  77
Skubaczewska-Pniewska Anna  166, 

208
Smith C.W.  69, 212
Snorri Sturlusson  14
Sokół Lech  7, 14, 131, 211
Søndergaard Leif  79, 80, 210
Sowerman Esther  54
Spang-Hanssen Ebbe  29, 212

Spink Reginald  205
Stafiej Anna  145, 208
Stanghelle John  145, 212
Starobinski Jean  17, 31, 106, 148, 

149, 212
Staszewski Jacek  11
Stender Clausen Jørgen  123, 212
Stender-Petersen Adolf  145, 212
Stoff Andrzej  166, 208
Stoiński Wincenty  36, 205
Struensee Johann Friedrich  15, 16, 

167
Stummelius Christopherus  77
Swedenborg Emanuel  14
Swift Jonathan  60
Szelągowska Krystyna  20, 212

Ś
Świontek Sławomir  210

T
Taranienko Zbigniew  173, 174, 175, 

177, 212
Terencjusz (Publius Terentius Afer)  26, 

77, 99, 121, 122
Thielo Carl August  107
Thoresen Frode  27, 208, 209
Tjønneland Eivind  54, 147, 207, 208
Tordenskiold Peter Jansen Wessel  122, 

123
Troels-Lund Troels Fredrik  78, 166, 

176, 177, 212
Trousset Alexis  54

U
Ubersfeld Anne  160, 161, 194, 196, 

212
Uecker Heiko  209
Ugniewska Joanna  207



V
Vanbrugh John  95
Vinding Poul  28
Vinje Eiliv  7, 212
Voltaire (właściwie Arouet François-

Marie)  12, 90

W
Wasilewska Anna  207
Weber Samuel  76, 77, 197, 199, 212
Wegner Henrich  86, 102
Wergeland Henrik  14
Wergiliusz (Publius Vergilius Maro)  26
Werlauff Erich Christian  19, 153, 166, 

172, 212
Wiers-Jenssen Hans  75, 78, 212
Wieselgren Oscar  78, 212
Wiingaard Jytte  81, 207
Wołkow Fiodor  88
Wyczański Lech  207

Z
Zieliński Eugeniusz  65, 211
Ziętarska Jadwiga  97, 98, 183, 212
Zinzendorf Nikolaus Ludwig von  105
Zofia Magdalena von Brandenburg-

Kulmbach (królowa Danii 
i Norwegii)  105

Ż
Żmij-Zielińska Danuta  20, 142, 206
Żurowska Joanna  212


