

## Der Ursprung der Sprache.

Von

2. Geiger.

& 105H

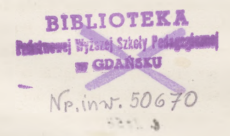
Stuttgart.

Verlag ber J. G. Cotta'schen Buchhandlung. 1869.

Seminar für Philosophie und Pädagogik der Technischen Hochschule Danzig



Das Recht der Ueberfetung ift vorbehalten.



pn.

Buchbruderei ber J. G. Cotta'ichen Buchhanblung in Stuttgart.



## Vorrede.

Im Eingange eines seiner Bucher beruft fich Kant auf den Bortheil, den Prolegomena gerade nach vollendetem Werke haben konnen, und ich hoffe, daß die vorliegende Schrift, welche nur nach Vollendung eines Theiles meiner Aufgabe ein allgemeines Bild derfelben und ihrer letten Riele entwerfen foll, jenes Bortheiles ebenfalls nicht untheilhaft bleiben werde. Bieles, was auf dem mühsamen Wege analytischer For= schung, wo der Leser uns erst langsam zu den letten Ergebniffen begleiten und fie mit uns suchen soll, den Heberblick erschwert, kann wie von einem erhöhten Standpunkte aus übersehen werden, wenn der Weg zum Theil zurückgelegt ist; und zugleich ist es erwünscht, das, was in einer sustematischen Darstellung nicht ohne er= schöpfende Beweise und nur mit allen Einschränfungen, die das Einzelne bietet, behauptet werden könnte, zunächst anschaulich vorführen und durch bloße Beispiele deutlich machen zu dürfen.

Ich gestehe zwar, die Forderung, daß alle Gegenstände jedem Leser ohne Mübe verständ= lich gemacht werden sollen, keineswegs für be= rechtigt zu halten; ja ich würde glauben, einen Gegenstand, wie der Ursprung der Bernunft ift, verfälscht zu haben, wenn ich für dies tiefste Problem den doch nur täuschenden Schein leichter Verständlichkeit hätte erwecken wollen. Aber auf der andern Seite kann es geboten erscheinen, fo viel als möglich dem Mißverständnisse zu be= gegnen, das fich nur allzuleicht und fast noth= wendig an der Gränze des Verftandniffes ein= zustellen pflegt. Ich habe daber versucht, die Frage nach dem Ursprunge der Sprache, welcher fich allerdings schon selbst zugleich als der der Bernunft ergeben wird, so rein als möglich von logischen und metaphyfischen Problemen ab= zulösen und bloß in geschichtlichem Sinne zu beantworten.

Die richtige Auffassung einer Ansicht wird durch nichts so sehr erschwert, als durch die beständige Vermischung mit den stets unwillkurslich voransgesetzen, hergebrachten und bisher geltenden Meinungen. Aus diesem Grunde habe ich auf die verschiedenen in der Sprachwissensichaft theils allgemein herrschenden, theils einsander bekämpfenden Anschauungen mit einigen Worten eingehen und meinen eigenen Standpunkt ihnen gegenüber bestimmter andeuten zu müssen geglaubt.

Eine allgemeine Bemerkung in dieser Hinsicht bitte ich mir hier zu verzeihen. Soweit ich entsernt bin, die Summe von Geist und Geschick zu unterschätzen, die in den scharssinnigen Verssuchen des Alterthums und der neuesten Zeit bis in die Gegenwart, die Frage nach dem Ursprunge der Sprache zu lösen, niedergelegt ist, so kann ich doch nicht umhin, es offen auszusprechen, daß meine Absicht auf etwas Anderes gerichtet ist. Ich wollte nicht untersuchen, welches der Ursprung der Sprache etwa gewesen sein konnte, sondern, welches er wirklich gewesen ist. Wenn ich zu

den mancherlei Snpothesen nber diesen Gegen= stand eine neue batte fügen wollen, ich batte es wohl schon vor vielen Jahren thun können: ja ich darf wohl sagen, daß es einiger Auf= opferung bedurfte, es nicht zu thun. Allein nach= dem sich mir die zwar etwas ferner winkende, aber um so erhebendere Aussicht eröffnet batte. das tiefe Dunkel der Urzeit sich allmählich vor mir in Tageslicht verwandeln zu sehen, so fühlte ich mich unwiderstehlich gedrungen, mich nirgends mit einem ungewissen Lichte zu beansigen; es drängte mich, in den Räumen und Tiefen des wunderbaren Baues der Sprache vor Allem Bahn zu finden und weithin nach allen Seiten vorzudringen, um sodann, wenn ich es unternähme, ihn zu schildern, auch versichern zu können, daß es nicht Phantafie, sondern eine in mühevoller Sorgfalt geprüfte Erfahrung von dem wirklichen Sachverhalte ift, worum es fich handelt; daß, wo ich einen allgemeinen Sat über die Sprache mit Bestimmtheit zu behaupten mage, so sehr ich mir bewußt bin, irren zu können, ich mir doch ebenso sehr bewußt sein kann, nichts zu

behaupten, was mir nicht als das belegbare Resultat zahlreicher, nach allen Seiten durch= dachter Fälle gelten dürfte.

Ob es überhaupt eine Philosophie geben tonne, die nach Beendigung aller Einzelforschung die allgemeinen Resultate einsammelt, wie die Biene den Honig, weiß ich nicht; ich kann nur sagen, daß es mir so leicht nicht geworden ift. Die Sprachwissenschaft steht, wie jeder Kenner weiß, nicht auf einem Standpunkte, der geeignet wäre, zu irgend welchen bestimmten philosophi= schen Resultaten den fertigen Stoff zu liefern. Daher besteht zwischen Sprachphilosophie und empirischer Sprachwissenschaft eine nicht wegzuläugnende Kluft. Auch Männer, welche mit Gelehrsamkeit und Ernst die philosophische Seite der Sprachwissenschaft behandelt haben, mußten davon ausgehen, eine Theorie aufzustellen, um dann nachzusehen, ob sie mit der Erfahrung stimmte: wobei denn sofort Nachhülfe Noth that, und Nachhülfe nicht genügte. Gine Erfahrungs= wissenschaft kann aber nur umgekehrt verfahren; fie kann beisvielsweise für das Denken sich er=

gebende Resultate nur ans den sprachlichen Thatsachen einzeln folgern. Gine solche Erfahrungs= wissenschaft habe ich nicht vorgefunden. Man wird mich wohl, wie ich hoffe, nicht mißver= stehen. Niemand, ich darf es kühn fagen, kann tiefer fühlen, was wir Grimm und Bopp und allen den Männern verdanken, die die Erkennt= niß von den Gesetzen des Sprachlautes und der Sprachverwandtschaft für uns erschlossen, die den ganzen unendlichen Stoff der Etymologie vor uns aufgehäuft und gesichtet haben. Und dennoch, wer glauben wollte, auch bloß auf dem indogermanischen Sprachgebiete aus den uns vor= liegenden reichhaltigen Sammlungen, aus der Maffe zahlreicher, zu einer ganzen großen Literatur angewachsener Arbeiten über diese Gegen= stände das Material zu einer Sprachaeschichte aufgreifen und die einzelnen Thatfachen nur zu einem Ganzen aneinanderreihen zu können, der würde die Natur der Aufgabe und den Zustand der sprachlichen Wiffenschaft ganglich verkennen, und die Hoffnungslofigkeit eines derartigen Unter= nehmens bald gewahr werden. Für den ganzen

Kern der Sprache gilt es vielmehr, jede ein= zelne Thatsache selbst erst sicher zu stellen, da in ungäbligen Källen die Sicherheit noch fehlt, oder gar als falscher, täuschender Schein vor= handen ift. Ja, diejenige Seite der Sprach= forschung, die nicht nur für philosophische Zwecke, sondern auch für die endgültige Entscheidung jeder Einzelfrage vor Allem in Betracht kommt, ift fast aanz erst noch zu schaffen. Es ist die Lehre von der Entwickelung der Bedeutungen, also die Lehre von dem in der Sprache, die außerdem nur Laut ift, auftretenden Denken und Empfinden. Daß Gehör von hören tommt, wiffen wir allerdings; außerdem aber nur, daß hören im Gothischen hausjan, im Sansfrit gru u. f. w. beißt. Aber hat die Wurzel des Hörens diesen Begriff von jeher bedeutet? Ist er ursprünglich, ewig? Hier fängt das Nichtwissen an; und von hier bis zu dem Ursprunge der Sprache ist noch ein weiter Weg.

Daß es auch eine Lehre der Bedeutungen geben könne, ja muffe, ist ein Gedanke, der in der jüngsten Zeit öfter ausgesprochen worden ist.

Curtins 3. B. erkennt in einer solchen "eine Aufgabe von dem allerhöchsten Interesse, inso= fern ohne Zweifel in der Art, wie ein Bolk mit dem Geistigsten in der Sprache gewuchert hat, fich das eigenthümliche Geistesleben dieses Volkes auf eine besonders auschanliche Weise zu erkennen geben wird." (Grundzüge der griechi= schen Etymologie, 2. Aufl. Leipzig 1866, S. 87.) Allein er gesteht auch, daß vorläufig nichts anderes übrig bleibt, als "die Ausführung einer theils indogermanischen, theils speciellen Bedeutungs= lehre der Zukunft zu überlaffen. " "Freilich, " fährt er fort, "gibt es hierfür auch einen noch höheren Standpunkt. Wie es die allgemeine Sprachforschung vielleicht einmal dahin bringen wird, für allen Lautwandel ganz allgemeine, allen Sprachen gemeinschaftliche Gesetze zu er= mitteln, und wenigstens schon einzelne weit rei= dende Spracherscheinungen — z. B. von W. von Humboldt die Form des Dualis, von Pott das Princip der Zahlensusteme und die "Dop= pelung, " von Schleicher der lautliche Borgang des von ihm so benannten Zetacismus — von

diesem Standpunkte aus beleuchtet find, so wird es auch möglich sein, allgemein menschliche Ge= fege und Analogien für die Bedeutungsübergänge aufzufinden, welche dann natürlich für die philofonbische Sprachforschung, ja für die Philosophie überhaupt von der größten Wichtigkeit fein werden. Bon welchem Interesse würde es z. B. sein, wenn der im Allgemeinen anerkannte Gat, daß das Abstractum aus dem Concretum hervorgeht, an einer reichen Fülle von Beispielen der verschie= denften Sprachen geprüft würde! Doch das find Fernsichten in die unzweifelhaft große und reiche Bukunft der Sprachwissenschaft, mit deren Gle= menten wir noch genug zu thun haben. Warum aber sollten wir uns nicht im Bewußtsein unseres elementaren Standpunktes auch folche ferne Ziele vorhalten?" Das Interesse der Bedeutungslehre. die Möglichkeit allgemein menschlicher Gesetze für dieselbe, die philosophische Wichtigkeit solcher Gesetze: dies ist alles vollkommen richtig und mit Scharfblick gefeben. Aber worin der Ber= fasser der etymologischen Grundzüge sich offen= bar im Irrthum befindet, das ist die Meinung.

als ob auf dem bisherigen Wege und von den Grundsähen aus, die er im Folgenden selbst als leitende aufstellt, eine solche Bedeutungs= lehre gefunden werden könnte, sowie auch, daß sie, von der sonstigen Sprachforschung abgesondert, gleichsam als ein ferner Lohn nach aller Mühe einer späten Zukunft in den Schoß fallen werde.

Wenn nichts gegen das ptolemäische System gesprochen haben würde, als seine philosophische Unerklärlichkeit und Unwahrscheinlichkeit, so hätten wir noch heute schwerlich ein anderes. Nicht, weil die so kleine Erde den Mittelpunkt des Weltalls bildete, und riefige Massen in ungeheurer Schnelligkeit sich um sie zu drehen hatten, nicht die complicirte Maschine der himmlischen Sphären, welche Alfons von Castilien sich erstühnte besser machen zu wollen, war es, was dem kopernikanischen Systeme den Sieg verschaffte, wo nicht gar es hervorrief; es war vielmehr ein ganz trockener, aber wichtiger Umstand: das ptolemäische System stimmte mit den Thatsachen nicht. Die Planeten liefen nicht, wie sie sollten,

waren nicht, wo fie fein mußten. Daher denn Tycho de Brahe ein anderes System auch nach Copernitus sehr mit Recht versuchte, weil auch Dieser Tucho's vollkommeneren Beobachtungen nicht genug that; dies, und damit die Feststel= lung des Himmelssystemes, geschah erst durch Repler. So ist es, zum Glück für die Mensch= beit, überall. Das Specielle und das Allge= meine, das Praktische und das Ideelle find eigenthümlich mit einander verflochten; oft erntet das eine, was das andre faet. Go würde fich denn auch die philosophische Fernsicht, welche Curtius fich ausmalt, schwerlich verwirklichen, wenn die Bedeutungslehre nichts als ein folcher febr interessanter philosophischer Lurus wäre; wenn nämlich ohne sie die sprachlichen Planeten richtig laufen wollten. Ja, wer weiß, ob eine solche Lehre, wenn sie aufträte, auch nur Be= achtung fände, felbst bei denen, die fie mit fo vieler Ginficht fordern. Aber die Sachen stehen in Wirklichkeit nicht so; sie stehen so, daß man faum zu viel behauptet, wenn man sagt: es ist fein Fortschritt in der Etymologie, es ist über= haupt keine Sicherheit in ihr möglich, wenn es nicht vorher gelingt, jene als ungewisses lettes Ziel erhofften Bedeutungsgesehe zu ermitteln.

Damit man nicht glaube, daß ich übertreibe, und der Etymologie eine unbestrittene wissen= schaftliche Sicherheit etwa varadorer Weise ab= zusprechen mich unterfange, so will ich eine der letten Aenferungen Schleicher's anführen, der gewiß mit unter den Ersten berechtigt war, viel= mehr mit Bewußtsein von seiner Wissenschaft zu sprechen. "Wiffenschaftlichen Werth," fagt Schleicher in seinem Vorworte zu einer etymo= logischen Arbeit von Johannes Schmidt (Weimar 1865) "hat in einer Erfahrungswissenschaft und eine solche ist die Glottik so aut als jede andere Naturwissenschaft - nur das, was man objectiv wirklich wahrnimmt oder auf Grund sichergestellter Thatsachen erschließen kann, kurz das, was man weiß, nicht das, was man nur subjectiv vermuthet, aber nicht beweisen kann. Leider aber ift, vor der Sand wenigstens, in etymologischen Fragen oft nur die Vermuthung, nicht der Beweiß möglich. . . Bei dem Versuche,

gegebene Worte etymologisch zu deuten, verfällt man nur zu leicht in den Fehler, die subjective Bermuthung zu überschäten und an einem geist= reichen Spiele Gefallen zu finden, das mit Wiffen= schaftlichkeit nichts gemein hat: denn bis jest fehlen noch zum größten Theile die wissenschaft= lichen Erkenntnisse, welche für eine sichere Sand= habung der Etymologie unerläßlich find. Rlar find wir im Indogermanischen am meisten in Betreff der Wortbildung (Declinations = und Conjugationsformen): in der Lautlehre find zwar zahlreiche Gesetze bis jett ermittelt, doch bleibt hier noch sehr viel zu thun übrig. Noch weniger aufs Reine gebracht ist die Lehre von der Stamm= bildung, schon aus dem Grunde, weil bier die eigentlich etymologische Frage, die Frage nach der Wurzel, mit eingreift. Die schwierige Lehre von den Wurzeln des Indogermanischen ift aber zur Zeit kaum in ihren Umriffen festgestellt, vor Allem thut Noth eine forgfältige Erforschung der Wurzelformen des Indogermanischen. Man wird bierbei von den bereits sicher zerlegten Worten auszugehen haben, um von diesen aus weiter in die dunkeln Gebiete vorzuschreiten. Schon der Er= mittelung der Wurzelformen stellen sich Schwieriakeiten mancherlei Art in den Weg . . . Und nun vollends die Functionslehre, die Lehre von der Grundbedeutung der Wurzeln und der Ab= änderung der Bedeutung überhaupt im Lebens= verlaufe der Sprache — hier herrscht noch völlige Unsicherheit und Methodelongkeit. Wie leicht laffen fich meist Bedeutungen voraussetzen und Bedeutungsübergänge vermuthen, wie schwer sind fie häufig als wirklich zutreffend nachzuweisen. In der Bedeutungslehre ist noch fast gar nichts von objectiv giltigen Gesetzen ermittelt, jeder verfährt hier nach seinem Gutdunken . . Rurg, die Anforderung, jedes vorgelegte Wort einer indogermanischen Sprache in seine Elemente bis zur Wurzel zu zerlegen und in seiner Entstehung und Grundbedeutung nachzuweisen, fest eine Stufe der Vollendung der indogermanischen Sprach= wissenschaft voraus, von deren Erreichung diese noch weit entfernt ist. Auf die Gefahr hin, als glottischer know-nothing verschrieen zu werden, stehe ich nicht an, meine Neberzeugung dahin auszusprechen, daß wir vor der Hand die Etymologie nicht als eine Aufgabe der Glottik zu betrachten haben; denn wer jest schon auf Etymologie ausgeht, kann sicher sein, daß er sich in dilettantische Wilkur verlaufen wird."

Welches ist nun der Grund der seltsamen Erscheinung, daß einem der gründlichsten, gelehrteften, correcteften Etymologen, wie Schleicher, am Schlusse seiner nur zu kurzen Laufbahn gleich= sam als Endergebniß der Forschungen seines Lebens der Gedanke erscheinen konnte, die Etv= mologie sei überhaupt, wenigstens einstweilen, unmöglich? Man bemerke, daß hier nicht von dem Ursprung der Sprache oder überhaupt von philosophischen Problemen die Rede ist, sondern von der einfachsten unumgänglichen Aufgabe der Etymologie: der sicheren Entwickelung der Grundbedeutung irgend einer Wurzel, also irgend eines Wortes. Das Gefühl der Unsicherheit der Etymologie, das gerade ihren größten Rennern am Lebhaftesten zu werden pflegt (während Dilet= tanten allerdings zuweilen mit einer beneidens= werthen Sicherheit merkwürdige Dinge behanvten), hat feine Ursachen nicht in einer mangelhaften Forschung. Seine Urfache liegt in dem Wesen der Sprache felbst. Die Grundbedeutung eines Lautes ift nicht ungewiß, nicht zweifelhaft, in welchem Falle eine fortgesette Wiffenschaft diesen Zweifel lofen konnte: fie ift von Natur unbestimmt, vieldeutig. Lautgefete allein find also auch zur Bestimmung der Grundbedeutung eines Wortes — so weit von einer solchen gesprochen werden fann - nicht genugend. Gie bestimmen immer nur einen Laut, führen von einem Laute auf einen andern Laut: aber auch dieser ift wieder unbestimmt, vieldeutig. Nur das Bedeutungs= gesetz kann und hier Licht bringen. In den er= wähnten Sammlungen der großen Meister der etymologischen Wiffenschaft stehen allerdings in umendlich vielen Fällen auch die richtigen Ety= mologien; aber da sie mitten unter irrigen steben, fo bedarf es eines Kennzeichens, und ohne diefes fann der erfte Entdecker der Ableitung eines Wortes felbst nicht fagen, ob feine Ableitung gewiß, oder nur mahrscheinlich sei. Es kommt nicht felten vor, daß eine Etymologie richtig gefunden und von dem Finder selbst mit einer unrichtigen vertauscht wird, da, wie gesagt, auf diesem Gebiete Alles subjectiv ist.

Das Kennzeichen, von welchem ich spreche. fann fein anderes fein, als die Ermittelung der aeseklichen Reihenfolge, in welcher Begriffe ent= stehen und nicht entstehen können. Ohne ein folches Rennzeichen befigt die Etymologie in Lautgesetzen, Sprachvergleichung und Wortbildungslehre zwar gleichsam Steuer und Ruder zur Fortbewegung, aber der Compaß fehlt, und der Sprachforscher weiß nicht, ob er dem Ursprunge des Begriffes näher gekommen, oder nicht; es widerfährt ihm daber nothwendigerweife nur allzuoft, daß nach= dem er einen secundaren Begriff auf einen ur= fprünglicheren zurückgeführt, er bei der Berleitung des letteren wieder den umgekehrten Weg ein= schlägt, und weiter von der richtigen Babn verschlagen wird, als er auf derselben gekommen war.

Der Punkt, von welchem aus jene Norm für die Etymologie gefunden werden muß, liegt keineswegs außerhalb derselben. Man pflegt in der Regel von dem Etymologen einen gewissen

zu bahnen. Bei der wahrhaft unübersehbaren Menge von Stoff, den die indogermanischen Sprachen in ihrer Gefammtheit bieten, wurde ein indogermanisches Gesammtwörterbuch, mit derfelben treuen Mücksicht auf alles Einzelne auß= geführt, wie wir es fur einen einzigen Zweig eines einzelnen Stammes und für eine Zeit von nicht viel über drei Sahrhunderten bier unter= nommen sehen, und zugleich unter wechselseitiger Aufklärung der Geschichte eines Wortes in den verwandten Sprachen geordnet, allein schon einen überreichen Schat von Belehrung enthalten. Run ift der indogermanische Sprachstamm zwar bei weitem die schönfte und reichste Bluthe des Sprachlebens der Menschheit, aber doch noch lange nicht die einzige; es gibt Sprachgebiete von dreitausendjähriger Geschichte außer ihm. Der semitische Sprachstamm vor Allem hat nicht nur, wie allbekannt, Literaturen von unvergleich= licher Wichtigkeit und höchstem Alterthume auf= zuweisen, sondern feine Form hat auch von Alters her wiffenschaftliche Bearbeitung, fein Beift hat seiner würdige Dolmetscher gefunden.

Daß wir nicht in der Lage sind, dieses kostbare Erbe der Bergangenheit zersplittern zu müssen, daß die Thatsachen, die sich aus gesonderter Entwickelung ergeben, zusammengehalten und zu einer Begriffsgeschichte vereinigt werden können, in welcher die gegenwärtig auf so äußerst versichiedener Stufe vorgesundenen Menschenstämme sämmtlich ihre Stelle sinden, ist ein Umstand, der wohl schon aus den wenigen Beispielen, die ich darüber angesührt habe, gesichert ersicheinen dürfte, und der einen weiteren, ja einen unbegrenzten Fortschritt der Etymologie möglich macht.

Die Lehre von der Begriffsentwickelung ist, wie man sieht, kein Zanbermittel, keine Wünschelsruthe, auch kein Schlüssel zu einer Chiffreschrift, der alles in dieser Geschriebene mit einem Male auflöst. Begriffsgesetze sind kein Schema, das man nur an die Wirklichkeit zu legen brauchte, um sofort die ganze Natur des Geistes in System zu verwandeln. Sie sind ganz speciell, und müssen ganz speciell beobachtet werden. Wenn Curtins unter den allgemein menschlichen Ges

feken befonders solche an reichen Beispielen ge= prüft zu sehen wünscht, wie z. B. daß das Abstractum aus dem Concretum hervorgehe, fo ist dies eine Aufgabe, die, bei der rein philo= sophischen Natur des Abstracten und Concreten. der Sprache kaum etwas ihrem eigenen Beiste Entsprechendes zu leiften im Stande ift. Gine aanz svecielle Thatsache wie die, daß der Name der Gerste bei Indogermanen und Semiten übereinstimmend von dem Begriffe borstenartia emporgesträubten Haares ausgeht, scheint mir mehr von jener lebensvollen Wirklichkeit zu enthalten, die der Betrachtung der Natur ihren unvergänglichen Neiz verleiht. Ja ich kann es nicht läugnen, daß ich nicht ohne einiges Wider= streben in der vorliegenden Schrift allgemeine Umriffe von einem Bilde zu geben versucht habe, dessen unglaubliche und lebendige Vereinzelung über alle Darstellung hinausgeht; und ich habe cs wenigstens nicht unterlassen wollen, einzelne Punkte in den Ammerkungen detaillirter und damit der Natur und dem Leben näher tretend zu behandeln.

Soffentlich bedarf es nach allem Bishersgesagten nicht mehr der Versicherung, wie fern mir der Anspruch auf Unsehlbarkeit jedes einselnen Resultates auf dem Gebiete der Begriffsgeschichte liegen muß. Es entspricht der Naturalles aus der Beobachtung Geschöpften, durch sortschreitende Beobachtung berichtigt zu werden, und je fester ich von der Ueberzeugung durchsdrungen bin, daß die Begriffsgeschichte eine Erfahrungswissenschaft ist, um so mehr muß ich jede neue Erfahrung als einen Gewinn, jede Widerlegung eines Irrthums auf diesem Wege als wahre Bereicherung, ja als eine Bestätigung meiner Grundansicht begrüßen.

Was das Ganze und Große betrifft, so siche ich getrost der Entscheidung der Zukunst entgegen. Es ist in Betreff der Sprache keine Gewißheit denkbar, die sich nicht auf Wort=verwandtschaft und auf Wortabstammung bezöge. Sin Verhältniß zwischen Laut und Object würde vom sprachlichen Standpunkte gar nicht zu er=mitteln sein. Wären z. B. die Wurzeln Schall=nachahmungen, so wäre die Sprachforschung mit

ihnen zu Ende; denn es gibt fur die Etymologie kein wissenschaftliches Mittel, den nachge= abmten Schall berauszuerkennen und der Nach= ahmung gegenüberzustellen. Cbenfo, wenn ein einzelnstehendes Wort, ein Thiername z. B., nach diesem Principe zu Stande gekommen ware. Würde Ruh oder das griechische bûs etwa Nach= abmung des brullenden Rindes fein, fo komte dieser Vorgang nur erratben, und von Demjenigen, dem die Aehnlichkeit einleuchtet, ge= glaubt werden; ein Wiffen kann es begreiflicher= weise hierüber nicht geben. Dagegen kann und muß man allerdings wiffen, daß der Vocal in beiden Wörtern, dem deutschen und griechi= schen, nicht ursprünglich ist, und daß die im Sansfrit entsprechende Form gaus lautet, welcher wahrscheinlich eine ältere gravs zu Grunde liegt. Und wenn es nicht gelingt, das Wort in dieser Form mit Sicherheit an eine Wurzel anzuschließen, fo bort das Wiffen in Betreff deffelben biermit unausbleiblich auf. Darum wird denn eine etymologische Wurzelforschung, eine wissenschaftliche Lehre von dem Ursprung

der Sprache erst mit dem Nachweis möglich, daß die gesetliche Verkettung der Formen und Begriffe unendlich viel tiefer zurückgebt, als man bisher angenommen, ja daß dieselbe erst mit dem Anfange der ganzen Sprachentwickelung wirklich zu Ende ist. Falls diefer Sak mahr ift, und er ift es nur, wenn zwischen Wurzeln und Objecten kein innerer Zusammenhang besteht, wenn die Wurzeln nicht Schallnachahmungen oder sonstige Neflere auf Eindrücke der Außen= welt, fondern Entwickelungen aus einfachen Gle= menten find — dann ift ein gewaltiger Boden für die Wiffenschaft erobert und die letten. großen Fragen find damit ein= für allemal dem nach subjectiven Tendenzen bin= und ber= ichwankenden Meinungskampfe entrückt. Die Allgemeingültigkeit, welche den Geseken der Be= griffsentwickelung gerade in den ältesten Bestand= theilen am Meisten zukommt, hebt die Sprache aus dem Bereiche nicht nur einer bloß indivi= duellen, psychologischen, sondern selbst aus dem einer nationalen Erscheinung. Nicht mehr die Völker, die Menschheit in ihrem Auftreten und Gesammtdasein auf Erden, in der Entstehung und Entfaltung ihres Sonderwesens als einer aus der Thierwelt heraustretenden vernunftbegabten Gattung bildet einen paläanthropischen, einen in gewissem Sinne kosmischen Vorwurf universeller Sprachbetrachtung.

Schwerlich wird, wer die Untersuchung nach wahrhaft wissenschaftlichen Grundsähen unbefangen führt, durch sie zu andern Ergebnissen gelangen können, als die find, welche fich mir mit unumstößlicher Gewißheit festgestellt haben. Die Sprache ist Entwickelung, nicht Entartung: ne beginnt nicht mit Reichthum, Mannigfaltig= teit und Vollkommenheit, fondern mit dem ge= ringfügigsten, unscheinbarften Besit. Ihr gebührt unter allen menschlichen Geistesvermögen ge= schichtlich der erste Rang; sie ist die Quelle der Vernunft. Aus, an und in ihr hat sich die Ver= nunft selbst, nach den allenthalben im Universum herrschenden Gesetzen der Canfalität, langsam und naturgemäß entwickelt. Gie felbst aber, die Sprache, ist nicht dem Ohre, dem Schalle, son= dern dem Auge und dem Licht entsprungen. Nicht das brüllende Thier war es, das, Benennung fordernd, dem Menschen der Urzeit gegenüber= trat, sondern die Welt offenbarte sich mit ihrem Reichthume an Gestalten und Farben der all= mählich zur Erfaffung ihrer Schönheit beranreifenden Seele. War der Blig des himmels, war die aufbrechend sich erschließende Anospe für das Ohr der jugendlichen Menschheit Er= plosion? Nein, nicht von brüllenden Ungethümen aufgefangen, nicht von den Schreckniffen einer in Schmetterlauten das Berg bestürmenden Natur erzwungen, entsprang jene hobe, seelenvolle Schöpfung, der Stolz des Weltalls. In ihrem Leben und Wachsen ist beiliger Friede, in stillem, geheimem Werden steigt der Saft bildend zu frischen Augen empor, und mit jeder neuen Anospe entfaltet ein Gedanke sein wunderbares Dasein.

Doch zu lange vielleicht habe ich schon auf der Schwelle verweilt; es ist Zeit, zu der Ansschauung dieser Entwickelungen selbst zu gelangen. Ein entsprechendes Bild von ihnen entworfen zu haben, ist mehr als ich hoffen darf; aber der Gegenstand ist groß genug, um, so denke

ich, wohl auch in unzulänglichem Nachbilde manches Gemüth zur Theilnahme zu entzünden, und manchen ernsten Geist mit erhöhter Begierde in das Näthsel unseres Daseins zu versenken, welches der Gegenstand unserer höchsten mensch=lichen Aufgabe und zugleich unserer edelsten Sehnsucht ist.

Der Ursprung der Sprache.

Die Sprache war schon für frühe Jahrhun= berte ein anziehender Gegenstand tiefsinnigen Nachbenkens, ein ernstes und wichtiges, aber auch räthselvolles Problem. Unter den mannigfaltigen Fragen, zu denen die Betrachtung dieses ganz einzigen geistigen Naturgebildes im Laufe der Ge= schichte anregte, ist es vor Allem das Wunder des Verständnisses, welches uns heute am Leben= digsten in das Auge springt und nicht nur dem Forscher, sondern Jedermann, der seine Aufmerkfamkeit einen Augenblick auf dieses Räthsel wendet, eine gerechte Verwunderung abgewinnen muß. Ist es nicht in der That erstaunlich, daß wir durch die verschiedenartige Combination einiger wenigen Laute alle Gegenstände rings um uns mit Tausenden von Namen benennen, alle ihre Zustände, Beiger, Urfprung ber Sprache. 1

Bewegungen und Veränderungen schildern, und sogar, was nur in uns selbst verborgen schlummert, was wir denken und fühlen, einander mittheilen können, und dabei gewiß sind, niemals ganz unverstanden zu bleiben? Was für eine Zaubergewalt haben diese Zeichen? Und wer hat sie geschaffen und ihnen diese Gewalt eingeslößt?

Die ältesten Versuche, auf diese Fragen eine allgemeine Antwort zu geben, wagten die griechi= schen Denker. Für diese hatten dieselben noch eine fernere Bedeutung, indem sie nämlich danach zu entscheiden bestrebt waren, welchen Werth ein richtiges Verstehen und Gebrauchen der Worte für die Erkenntnik der Dinge habe; und sie kamen zunächst von dieser mehr praktischen Seite aus zu den beiden verschiedenen Lösungen des Sprachproblems, die sich fast seit dem Beginn der griechischen Philosophie in beständigem Kampfe durch das ganze Alterthum gegenübertraten, und deren Losungsworte Physis und Thesis, Natur und Erfindung waren. Nach der letteren Meinung ist die Sprache ein Product menschlicher Uebereinkunft. Daß ein Wort etwas Bestimmtes bedeutet und nichts Anderes, ist eine Folge willfürlicher Festsfehung der Sprachersinder; die Worte sind verseinbarte Zeichen der Gedanken. Das Verständniß ist ein Resultat der Verständigung.

Als Repräsentanten der Thesis können wir im Alterthum Demokrit und Aristoteles anführen. In der neueren Zeit steht am Entschie= densten Harris in seinem scharffinnigen und berühmten Buche "Hermes" auf diesem Standpunkte. "Man könnte versucht sein," sagt er, "die Sprache eine Art von Gemälde des Universums zu nennen. in welchem die Worte gleichsam die Figuren oder Bilder aller Einzelheiten sind. Und doch läßt sich zweifeln, in wie weit dies wahr wäre. Denn wenn Gemälde und Bilder sämmtlich Nachahmun= gen sind, so muß Jeder, der mit der natürlichen Kähigkeit begabt ist, das Driginal zu erkennen, durch dieselbe Fähigkeit auch seine Nachahmungen zu erkennen im Stande sein. Nun muß aber keineswegs Derjenige, der irgend ein Wefen kennt, auch seinen lateinischen oder griechischen Namen kennen. In Wahrheit ist jedes Mittel, ein Ding für einen Andern zur Darstellung zu bringen, ent=

weder von seinen natürlichen Eigenschaften hergenommen, und dann ist es eine Nachahmung; oder von andern, ganz willfürlichen Zufälligkeiten: dann ift es ein symbolisches Zeichen. Wenn man nun zugesteht, daß bei weitaus der Mehrzahl der Dinge keine natürliche Eigenschaft in articulirten Lauten besteht, und doch Dinge aller Art durch solche Laute dargestellt werden, so folgt, daß die Worte nothwendig symbolische Zeichen sein müssen, da sie Nachahmungen nicht sein können." Er beantwortet sodann mit der Schwierigkeit der Nachahmung aller und der Unmöglichkeit der Nachabmuna mancher Objecte, während dagegen alle durch Symbole bezeichnet werden können, die Frage: "warum bei dem Verkehre der Menschen die Nachahmung verworfen, und die symbolische Bezeichnung vorgezogen worden sei." Darin findet er denn auch die Urfache, warum die Sprache lediglich in Uebereinkunft (compact), und nicht in der Natur gegründet fei; benn dies fei mit allen Symbolen der Fall, von denen die Worte eine Unterart seien. 1

Eine bom Standpunkte unserer gegenwärtigen

Ueberzeugung geradezu unüberwindliche Schwierig= feit hat diese Erklärung für unsere Zeit unhalt= bar gemacht. Wie soll man sich eine Verständi= gung denken, die das eigentliche Verständigungs= mittel erst hervorbringen muß? Stand den Menschen por der Sprache eine andere Art der Mittheilung. etwa durch Geberden, zu Gebote, vollkommen ge= nug, um die Erfindung einer Lautsprache zu er= möglichen? In diesem Falle, sollte man benken, hätten die Menschen sich wohl mit den gegebenen Mitteln begnügen können, da dieselben zweckmäßi= ger gewesen sein müßten, als unsere beutige Sprache felbst. Denn man stelle sich heutzutage einmal die Aufgabe, eine Universalsprache auch nur zwischen den gebildetsten Völkern zu verabreden. Die Schwierigkeit wird so groß sein, daß das ganze Unternehmen bald als ein phantastisches verworfen werden würde. Und doch wäre in dieser Hinsicht Mancher schon mit einem dürftigen Noth= behelf zufrieden, während die Sprache, wie sie unsere im Dunkel urweltlicher Jahrtausende ver= borgenen Vorfahren zu erfinden hatten, den Stem= pel der bewundernswerthesten Meisterschaft, der feinsten und vollendetsten, von keinem Sprachfor= scher je ganz ergründeten Vernunftmäßigkeit an sich trägt. Auch ist das, was die Theorie einer fünstlichen Sprachentstehung für die Anschauung der letten Jahrzehnte so wenig genügend, ja unmöglich erscheinen läßt, gerade die immer deut= licher werdende Einsicht von der in der Sprache verborgenen Vernunft. Der Inhalt der Sprache — das ist eine immer klarer zu Tage tretende Wahrheit — läßt sich von ihrer Form nicht in ber Weise trennen, daß ein mit dem ganzen wesent= lichen Vorrath der Begriffe ausgestattetes Men= schengeschlecht nur die äußeren Zeichen zu gegen= seitiger Mittheilung zu erfinden brauchte; die Sprache hat unläugbar irgend eine Beziehung zum Denken selbst, wie man sich dieselbe auch vorstellen möge, und die Sprachschöpfer der Urzeit, die diese Beziehung erst herstellten, hatten dies mit hülfe eines Denkens zu bewerkstelligen, welches seinerseits von der Sprache noch nicht unterstützt war.

Dieser Schwierigkeit scheint nun allerdings die Theorie der Physis, wenigstens in einigen ihrer Formen, leichter entgehen zu können. Nach dieser Theorie ist zwischen dem Laut und dem, was er bezeichnet, ein natürliches Band; der Mensch verställt der Natur der Sache nach auf bestimmte Laute, und diese werden mit ebenso großer Naturnothwendigkeit verstanden, wie ein Schrei uns von dem Schmerze Dessen unterrichtet, der ihn ausstößt, oder wie die Nachahmung eines Thierlautes uns ohne Berabredung an das bestimmte Thier erinnert. Wenn die gegenwärtigen Worte uns nichts mehr von diesem naturnothwendigen Zusammenhange zwischen Laut und Sache verrathen, so konnte derselbe doch etwa in dem Urzustande der Sprache und unter ihren Urbestandtheilen statt gefunden haben.

Die Theorie, daß zwischen Wort und Sache ein natürlicher Zusammenhang bestehe, und daß es jedesmal einen in der Natur der Sache liegenden Grund haben müsse, warum ein Wort gerade Dies und nichts Anderes bedeute, war im Alterthum sehr verbreitet; Eptkur faßte diesen Zusammenhang als einen Naturzwang: die ältesten Wörter waren nach ihm Naturlaute, ebensowohl wie das Stöhnen, Husten oder Niesen. In der

Neuzeit ist die Theorie der Physis vor Allem durch Herder vertreten. Er hat seine Vorstellung von der Entstehung der Sprache am Bestimmtesten in solgenden Worten ausgesprochen:

"Der Mensch beweiset Reflexion, wenn die Rraft feiner Seele so frei wirket, daß sie in dem ganzen Ocean von Empfindungen, der sie durch alle Sinnen durchrauschet, Eine Welle, wenn ich so sagen barf, absondern, sie anhalten, die Aufmerksamkeit auf sie richten, und sich bewußt sein kann, daß sie aufmerke. Er beweiset Reflerion. wenn er aus dem ganzen schwebenden Traum der Bilber, die seine Sinne vorbeistreichen, sich in ein Moment des Wachens sammeln, auf Einem Bilde freiwillig verweilen, es in helle ruhigere Obacht nehmen, und sich Merkmale absondern kann, daß dies der Gegenstand und kein anderer sei. Er beweiset also Reflexion, wenn er nicht blos alle Eigenschaften lebhaft oder klar erkennen, sondern Eine oder mehrere als unterscheidende Eigenschaften bei sich anerkennen kann: der erste Aktus bieser Anerkenntniß [Apperception] giebt beutlichen Begriff; es ist also das erste Urtheil der Seele und —

Wodurch geschah diese Anerkennung? Durch ein Merkmal, das er absondern mußte, und das, als Merkmal der Besinnung, deutlich in ihm blieb. Wohlan, so lasset uns ihm das Evozua zurusen! Dies erste Merkmal der Besinnung war Wort der Seele. Mit ihm ist die menschliche Sprache ersunden.

Laffet jenes Lamm, als Bild, fein Auge vor= beigehen: ihm, wie keinem andern Thiere. Nicht wie dem hungrigen, witternden Wolfe; nicht wie dem blutleckenden Löwen — die wittern und schmecken schon im Geiste: die Sinnlichkeit hat sie überwältigt, der Instinct wirft sie darüber her.... Nicht so bem Menschen. So bald er in das Bebürfnik kommt, das Schaf kennen zu lernen, so störet ihn kein Instinct; so reißt ihn kein Sinn auf dasselbe zu nahe hin, oder davon ab: es steht ba, ganz wie es sich seinen Sinnen äußert. Weiß, sanft, wollicht - seine besonnen sich übende Seele sucht ein Merkmal; bas Schaf blödet, fie hat ein Merkmal gefunden: der innere Sinn wirket. Dies Blöcken, das ihr den stärksten Eindruck macht, das sich von allen andern Eigenschaften des Beschauens und Betastens losriß, hervorsprang, am tiefsten eindrang, bleibt ihr. Das Schaf kommt wieder. Weiß, fanft, wollicht — sie sieht, tastet, besinnet sich, sucht Merkmal — es blöckt, und nun erkennt sie's wieder! "Du bist das Blöckende!" fühlt sie innerlich, sie hat es mensch= lich erkannt, da sie es deutlich, das ist mit einem Merkmal erkannte und nannte.... Schall des Blöckens, von einer menschlichen Seele als Kennzeichen des Schafs wahrgenommen, ward fraft dieser Bestimmung Namen des Schafs, und wenn ihn nie seine Zunge zu stammeln ver= fucht hätte. Er erkannte das Schaf am Blöcken: es war ein gefaßtes Zeichen, bei welchem sich die Seele einer Idee deutlich befann — Was ist das anders als Wort? Und was die ganze mensch= liche Sprache, als eine Sammlung solcher Worte? Räme er also auch nie in den Fall, einem an= dern Geschöpf diese Zuegeben, und also dies Merkmal der Besinnung ihm mit den Lippen vor= blöcken zu wollen oder zu können; seine Seele hat gleichsam in ihrem Inwendigen geblöckt, da sie diesen Schall zum Erinnerungszeichen wählte, und wieder geblöckt, da sie ihn daran erkannte — die Sprache ist erfunden! eben so natürlich und dem Menschen nothwendig erfunden, als der Mensch ein Mensch war."

Herder stellte diese seine Theorie sowohl dem übernatürlichen Standpunkte entgegen, als auch der von ihm angeführten Ansicht, daß der Mensch die Sprache den Thieren abgelernt, und alsdann nur höher als diese vervollkommnet habe: zweischroffen Extremen, die die menschliche Sprache auf Gott und auf das Thier zurückführten. Er wendete sich aber ebenso auch gegen die Meinung Condillac's, der, ähnlich wie Epikur, der Sprache einen menschlichen Ursprung, nämlich aus Empfindungslauten zuschrieb, und endlich gegen die Annahme eines Princips blinder Nachahmung der Natur und also auch ihrer Schälle.

Auch Wilhelm von Humboldt huldigte der Hypothese der Schallnachahmung, und spricht sich darüber in einer Form aus, die, wie Lersch bemerkt, ist sich besonders an die Lehren der Stoiker anschließt. In seiner Abhandlung "über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und ihren Einfluß auf die geistige Entwickelung des Menschen= geschlechts" lesen wir:

"Die äußeren, zu allen Sinnen zugleich sprechenden Gegenstände, und die inneren Beweaungen des Gemüths bloß durch Eindrücke auf das Ohr darzustellen, ift eine im Einzelnen großen= theils unerklärbare Operation. Daß Zusammen= hang zwischen dem Laute und dessen Bedeutung vorhanden ist, scheint gewiß; die Beschaffen= beit dieses Zusammenhanges aber läßt sich selten pollständig angeben, oft nur ahnden, und noch viel öfter gar nicht errathen. Wenn man bei den einfachen Wörtern stehen bleibt, da von den zu= sammengesetzten hier nicht die Rede sein kann, so fieht man einen dreifachen Grund, gewisse Laute mit gewissen Begriffen zu verbinden, fühlt aber zugleich, daß damit, besonders in der Anwendung, bei weitem nicht Alles erschöpft ist. Man kann hiernach eine dreifache Bezeichnung der Begriffe unterscheiden:

1. Die unmittelbar nachahmende, wo der Ton, welchen ein tönender Gegenstand her= vorbringt, in dem Worte soweit nachgebildet wird, als articulirte Laute unarticulirte wieder zu geben im Stande sind. Diese Bezeichnung ist gleichsam eine malende; so wie das Bild die Art darstellt. wie der Gegenstand dem Auge erscheint, zeichnet die Sprache die, wie er vom Ohre vernommen wird. Da die Nachahmung hier immer unarticu= lirte Töne trifft, so ist die Articulation mit dieser Bezeichnung gleichsam im Widerstreite, und je nachdem sie ihre Natur zu wenig oder zu heftig in diesem Zwiespalte geltend macht, bleibt ent= weder zu viel des Unarticulirten übrig, oder es verwischt sich bis zur Unkennbarkeit. Aus diesem Grunde ist diese Bezeichnung, wo sie irgend stark hervortritt, nicht von einer gewissen Robbeit frei= zusprechen, kommt bei einem reinen und kräftigen Sprachsinn wenig bervor, und verliert sich nach und nach in der fortschreitenden Ausbildung der Eprache.

2. Die nicht unmittelbar, sondern in einer dritten, dem Laute und dem Gegenstande gemeinsschaftlichen Beschaffenheit nachahmende Bezeichnung. Wan kann diese, obgleich der Begriff des Symsbols in der Sprache viel weiter geht, die syms

bolische nennen. Sie wählt für die zu bezeich= nenden Gegenstände Laute aus, welche theils an sich, theils in Bergleichung mit andern, für das Dhr einen dem des Gegenstandes auf die Seele ähnlichen Eindruck hervorbringen, wie stehen, stätig, starr den Eindruck des Festen, das Sanskritische li, schmelzen, auseinandergehen, den des Berfliegenden, nicht, nagen, Reib den bes fein und scharf Abschneidenden. Auf diese Weise erhalten ähnliche Eindrücke hervorbringende Gegenstände Wörter mit vorherrschend gleichen Lauten, wie Wehen, Wind, Bolfe, Birren, Wunsch, in welchen allen die schwankende, un= ruhige, vor den Sinnen undeutlich durcheinan= dergehende Bewegung durch das aus dem, an sich schon dumpfen und hohlen u verhärtete w ausge= drückt wird. Diese Art der Bezeichnung, die auf einer gewissen Bedeutsamkeit jedes einzelnen Buchstaben und ganzer Gattungen derselben beruht, hat unstreitig auf die primitive Bezeichnung eine große, vielleicht ausschließliche Herrschaft ausgeübt....

3. Die Bezeichnung durch Lautähnlichkeit nach der Verwandtschaft der zu bezeichnenden Begriffe.

Wörter, deren Bedeutungen einander nahe liegen, erhalten gleichfalls ähnliche Laute; es wird aber nicht, wie bei der eben betrachteten Bezeichnungs-art, auf den in diesen Lauten selbst liegenden Charakter gesehen."

Die Theorie der Schallnachahmung in einer oder der andern Form hat unter den Sprachforsschern der alten und neuen Zeit die meisten Anshänger gefunden, und da ein Vorgang in der Außenwelt keinen andern Vergleichungspunkt mit einem Worte bietet, als sofern er etwa hörbar, und zwar mit einem dem Worte irgendwie ähnslichen Klange hörbar ist, so ist es begreislich, wie gerade diese Hypothese etwas besonders Einleuchstendes und Gewinnendes haben mochte.

Aber — es ist dies einer der seltsamen Widerssprüche zwischen der Natur und der Erklärung, die die menschliche Speculation so gerne über sie ausdenkt, — gerade diese wohl annehmbare, an sich nicht unwahrscheinliche Hypothese wurde von den Thatsachen gänzlich im Stiche gelassen. Eine einssche Schlußfolgerung hatte gezeigt, daß der Zusammenhang zwischen Laut und Begriff sein wills

fürlich festgesetzter, verabredeter sein kann. Aber der zweite Weg, diesen Zusammenhang für einen natürlichen, nothwendigen zu erklären, wird von der sprachlichen Einzelforschung ganz abgeschnitten.

Das Auftreten der Sprachforschung, als einer selbstständigen, von allen praktischen und äußerlichen Zwecken losgelöften Wiffenschaft, am Anfange bieses Jahrhunderts, einer Wiffenschaft von den vorhi= storischen Zuständen der Bölker, ist ein großes, für die Geschichte der Menschheit unglaublich wich= tiges Ereigniß. Die Sprachvergleichung fturzte bie bisherigen sehr dunkeln Vorstellungen von den ältesten Völkerbildungen und Wanderungen völlig um. Man lernte zwischen verwandten und nicht ver= wandten Bölkern unterscheiden, und erlangte ein weit sichreres und feineres Mittel für die Einthei= lung der Menschheit in Stämme, als naturhi= storische Kennzeichen bis dahin an die Hand ge= geben hatten. Man fah in weiter, schwindelnder Ferne der Urzeit die Hoffnung auf eine bestimmte Kenntniß von Zuständen eines Alterthums winken, über dessen bloßes Dasein bis dahin alle Geschichte geschwiegen hatte. Die Uebereinstimmung räumlich in ihrem Gebiete weit getrennter Sprachen zwang zu der Annahme, daß Inder, Perfer, Griechen, Slaven, Germanen, Römer und Celten bereinst ein einziges, nur eine Sprache redendes Volk gewesen seien, und der Vorrath von Wörtern, die allen diesen Sprachen gemeinsam sind, gestattete Schlüsse auf den Zustand jenes Urvolkes. 5 Man schloß, daß es Ackerbau und Viehzucht getrieben, die meisten unserer Hausthiere gekannt, Ruder= schiffe besessen haben muß. Es wurde von Rönigen beherrscht, da das lateinische rex, im go= thischen reiks, dem indischen "Radscha" und den deutschen Formen reich und Reich nebst der Silbe rich in Heinrich, Friedrich und Richard, in Ganferich, Wütherich u. a.6 nahe verwandt ift, und seiner wesentlichen Bedeutung und Form nach offenbar schon der Urzeit angehörte. Für den Fortschritt der Sprachbetrachtung selbst aber ergab sich ein ungemein glücklicher Umstand in der ge= nialen Leistung der Inder, welche auf diesem Gebiete die wahren Lehrer Europa's geworden sind, und durch den Aufschluß, den sie über den Bau ihrer alten Sprache, des Sanskrit, gewonnen batten.

Geiger, Ursprung ber Sprache.

uns zugleich für das Verständniß unserer eigenen, mit jener innig verwandten, die trefflichsten Vorarbeiten überlieserten. Die indischen Grammatiker haben schon vor mehr als zweitausend Jahren die Wörter ihrer Sprache sämmtlich aus Verbalwurzeln abzuleiten versucht; sie haben diese Wurzeln zu Verzeichnissen zusammengestellt, welche geeignet waren, allen Sprachen des Stammes zu Grunde gelegt zu werden. Hierdurch brach sich unter den europäischen Sprachforschern sehr rasch die Ueberzeuzung Bahn, daß der ganze gewaltige Wortreichthum der Sprache aus einer weit geringeren Zahl von Clementen, den Wurzeln, entsprungen sei, und daß diese wesentlich nur Zeitwortbegriffe enthalten.

Unter den Indern hat der Kampf der Parteien, der mit dem Siege dieser hochwichtigen Wahrheit endigte, Streitsragen mit sich geführt, die zu den interessantesten auf dem Gedicte der Sprachengeschichte gehören. Während die Griechen das Vershältniß des Wortes zu seinem Gegenstande untersuchten und das Vorhandensein oder Nichtvorhandensein eines inneren Grundes in Erwägung zogen,

in dessen Folge bestimmte Laute bestimmte Dinge bezeichneten, hatten die Inder noch eine ganz andere Seite ber Frage vor Augen, die zu ber griechischen Betrachtung eine bedeutungsvolle Ergänzung bilbet, nämlich das Verhältniß der Benennungen von Dingen zu ihrem Ursprunge in Thätigkeitsbe-Es handelte sich hier nicht um den Zu= sammenhang zwischen Ding und Wort, und auch nicht um den zwischen Begriff und Laut, sondern nur um das Verhältniß der abgeleiteten Begriffe zu den Wurzelbegriffen. Die Einschränkungen, unter welchen die Schule des Gargja die Ableitung ber Substantiva von Verben gelten lassen wollte, geben von fehr begründeten Bedenken aus, und treffen ein nicht weniger tiefes Dilemma, als die Einwürfe griechischer Philosophen gegen die Annahme eines conftanten Naturzusammenhangs zwi= schen Wort und Sache. Warum, wenn z. B. das Gras, trina, vom Hindurchdringen; das Pferd, açva, bom Zurücklegen eines Weges benannt ift, heißen nicht alle Dinge, die hindurchdringen, trina, alle, die einen Weg zurücklegen, acva? Und umgekehrt: warum sollten es gerade diese Thätig=

keiten sein, von denen ein bestimmter Gegenstand benannt wird, und nicht auch alle andern, die ihm eben so gut zukommen? Warum beißt der Pfeiler nicht der Höhlungruher, nicht der Füger? Solchen und ähnlichen Einwürfen gegenüber beriefen sich die consequenten Etymologen ganz em= pirisch auf die Thatsachen, auf augenscheinliche und unbezweifelbare Fälle. Der Zimmermann heißt taxan "Berfertiger," der Bettelmönch "Umbergeher," der Saft des Zuckerrohrs "Beleber," — wie eau de vie — obschon es auch noch Andere gibt, die verfertigen, und andere Dinge, denen eine belebende Kraft eigen ist. 7 "Man kann — fügt bier ein späterer Commentator hinzu, dessen Worte Max Müller in seiner berühmten "history of ancient Sanskrit literature" mittheilt — man kann fragen, warum es so ist. Aber dann muß man die Welt fragen, mit der Welt hadern, da nicht ich dieses Gesetz gemacht habe. Alle Haupt= wörter kommen von Zeitwörtern, aber die Wahl der benennenden Thätiakeit ist regellos. Höchstens findet eine gewisse Regelmäßigkeit in Beziehung auf Diejenigen statt, die bestimmte Handlungen

vorzugsweise verrichten... Wenn man sagt, mehrere Dinge hätten einen einzigen Namen, und ein einziges Ding hätte mehrere Namen haben können, so läßt sich nur antworten: es ist in der wirklichen Sprache nicht so; die Worte sind in der Sprache nach ihrer individuellen Natur sigirt."

Sowohl Rudolph Roth als Max Müller bemerken zu diesen Stellen, daß die moderne Sprachwissenschaft auf solche Fragen ebenfalls keine anbere Antwort gibt. Max Müller findet, der indischen Darstellung zustimmend, hier den Punkt in
der Sprachgeschichte, wo die Sprachen sich nicht
auf organische Gesetze zurücksühren lassen, wo die
Sprachwissenschaft aufhöre, eine strenge Wissenschaft zu sein, und in das Gebiet der Geschichte
eintrete.

Wahrscheinlich in Folge indischen Sinflusses gelangten für die semitischen Sprachen die arabischen und hebräischen Grammatiker des frühen Mittelalters in Betreff der Wurzeln zu einem ganz ähnlichen Resultate, und schon hierdurch mußte dasselbe, bei der nicht seltenen Bekanntschaft mit der Sinrichtung z. B. der älteren hebräischen Wörselber

terbücher, leichten Eingang finden und die Bermuthung für sich gewinnen, das Grundgeset für die Zerlegung der Sprache in ihre Bestandtheile überhaupt zu sein. Die alten hebräischen Wörter= bücher waren sogar noch einen Schritt weiter in ber Classification und Anordnung des Sprachstoffes gegangen: sie hatten unter eine jede Verbalwurzel die zu ihr gehörigen und aus ihr erklärlichen Wörter alle vereinigt. In der ersten Hälfte des eilften Jahrhunderts schrieb auf diese Weise Abulvalid sein berühmtes arabisches "Wurzelbuch" der hebräi= schen Sprache. 9 Ja schon im zehnten Jahrhundert verfaßte Jehuda ben Koreisch, aus Tiharet in Nordafrika, in Korm einer "Risalet," worunter die arabischen Schriftsteller etwa das verstanden, was die Engländer "Essay" nennen, ein sprach= vergleichendes, noch jest in bedeutenden und werth= vollen Bruchstücken vorhandenes Wurzelbuch der semitischen Sprachen, 10 deren Zusammenhang er klar erkannte. Er beweist mit aller Wärme einer neuen Wahrheit aus den Flexionen und Präfixen, daß die hebräische, chaldäische und arabische Sprache in dieser Sinsicht "mit gleichen Stempeln geprägt"

seien, und unterscheidet dies Verhältniß bestimmt von Entlehnung, der er allerdings einen zu großen Spielraum läßt; er erkennt die Lautvertauschungs= gesetze, und stellt zur Vergleichung des Sprachgebrauchs sogar Koran = und Bibelstellen einander gegenüber. 11 Wenn die griechische Sprachwissenschaft ber philosopischen Speculation, die indische einem überaus feinen beobachtenden und analysirenden Sinn für das Positive der Sprache ihren Charafter verdankt; beiden Völkern aber an alten, schwie= rig gewordenen und heiligen oder doch ehrwür= digen Texten (den Indern an den Veden, den Griechen an Homer) ein Reiz und bestimmter Stoff der spracklichen Forschung gegeben war: so scheint die hebräische Sprachforschung schon in ihrem Bc= ginne nicht nur diesen letteren Antrieb in der Sprache der Bibel gleichfalls vorgefunden, und durch arabische Tradition an der Richtung der Griechen wie der Inder Theil genommen zu haben, sondern sie war in Folge besonders günstiger Um= stände von vorn herein auch zugleich auf Sprach= vergleichung hingewiesen, und bildete so für das europäische Sprachstudium vor dem Aufblühen der indogermanischen Sprachwissenschaft einen verhältnismäßig nicht unfruchtbaren Inhalt. Im 17. Jahrhundert hat, im Vereine mit andern Gelehrten,
Edmund Castle (Castellus) aus Cambridge in seinem
"siebensprachigen Lexison" mit unsäglichem Fleiß
und Aufopferung seines Vermögens und seiner
Gesundheit den ganzen Wortvorrath der semitischen
Sprachen unter die Wurzeln zusammengetragen,
jedoch ohne bei Anhäufung dieser ungeheuren
Masse den höheren Zweck der Erkenntniß des Gemeinsamen, Gesehlichen ober Ursprünglichen zu
verfolgen. In dieser Hinsicht steht er sogar hinter
seinem um siebenhundert Jahre älteren, genialen
Vorgänger zurück.

Ein vergleichendes Wurzelwörterbuch der fämmtlichen indogermanisch en Sprachen ist ein Riesenwerk, welches mit der ihn auszeichnenden ungemeinen Umsicht und Vielseitigkeit Pott seit dem Anfange dieses Jahrzehntes auszusühren unternommen hat.

Was aus der veränderten und nun eigentlich erst wissenschaftlich gewordenen Anschauung von dem wirklichen Bestande der Sprache resul-

tirte, war vor Allem, daß die Erflärung ber Wörter in ihrer Zurückführung auf Wurzeln bestand, und nur die Wurzeln eine selbstständige Erklärung verlangten. Zum Beispiel, wie bas Wort Tag entsteht, läßt sich nun gleichsam historisch belegen: es kommt von einer Wurzel, die im Sansfrit dah lautet und brennen bedeutet. Schon das deutliche Verhältniß von Ableitung und Stamm= filbe kann Jedermann zeigen, daß eine Wurzel vielen abgeleiteten Wörtern gemeinsam sein muß, wie z. B. Runde, Runft, fonnen, fennen, bekannt u. f. w. Ableitungen aus Einer Wurzel sind. Demnach müssen der Wurzeln viel weniger als der Wörter sein. Manche Wurzeln lassen sich selbst wieder zu Urwurzeln mit einander vereini= gen, indem sie in Laut und Bedeutung sehr wenig von einander abweichen. So kommen die Wörter lauern, laufden, das dialektische lofen, ferner laut, läuten, Leumund, verleum= ben, wahrscheinlich auch Ruhm, rufen, Gerücht, und endlich hören und horchen von einer Wurzelgruppe, die, wie es scheint, auf die For= men kru, klu, klus zurückgeht. Die Durchschnitts=

zahl der Wurzeln einer Sprache schätzt Pott — gewiß eher zu hoch als zu niedrig — auf tausend. 12 Diese höchstens tausend Wurzeln also sind es, auf die sich die Frage der Sprachentstehung gegenwärtig allein noch beziehen kann. Aus diesen entstehen sodann die Wörter; die unmittelbare Entstehung eines Wortes zur Bezeichnung eines Gegenstandes ist unmöglich. Weder durch Verabredung, noch durch Schallnachahmung, noch auf irgend eine andere Weise kann ein Ding direct zu seinem Namen gelangen; er wird vielmehr immer aus einer vorhandenen Wurzel erst abgeleitet.

Wie verhalten sich nun aber die Sprachwurzeln zur Hypothese eines natürlichen Zusammenhangs zwischen dem Laute und dem was er bezeichnet, wie er etwa bei der Schallnachahmung vorauszussehen wäre? Hier ist es eben, wo diese Hypothese gänzlich scheitert. Es ist selten, daß die Natur sich so entschieden weigert, sich unter eine vorzesaßte Meinung zu fügen. Kein einziges Beispiel wirklicher Schallnachahmung ist dis jeht aufzusbringen gewesen; manche sehr scheinbare schlagen bei näherer Betrachtung in eine beschämende Entz

täuschung um. Was fann z. B. in dieser Hin= sicht täuschender sein als rollen? Und doch ist rollen ein Fremdwort aus rouler, und dieses aus rotulare entstanden, in welchem das zum Schein ber Schallnachahmung gar sehr beitragende 1 nur einer ganz allgemeinen Ableitungssilbe angehört, als Stamm aber nur rota, Rab, zurückbleibt, welches doch wohl nicht mehr vom Schall verräth als Rast und Rasen, oder Rose, und welches zeigt, daß der Laut des Rollens gar nicht unmittelbar in dem Worte bezeichnet ift, sondern dieses vielmehr das Umdrehen nach Art eines Rabes, das Notiren, bedeutet. Ja die Wurzeln verhalten sich zu den Ableitungen oft so, daß diese das Concrete, Sinnliche, jene aber einen geistigen Begriff enthalten. So ist z. B. unser Wort Vieh schon im Sanskrit zu finden und ist dort mit unserem Thier so ziemlich gleichbedeutend. Ift diese uralte Benennung nun etwa aus der Nachahmung eines thierischen Gebrülles entstanden? Reineswegs. Es bezeichnet den Besitz, wie das gothische faihu noch zeigt, das ganz allgemein den Besit, nicht blok an Heerden, bedeutet, wie ferner auch noch aus

dem lateinischen peculiaris, eigenthümlich, pecunia, Geld, hervorgeht. Genauer betrachtet, scheint sich sogar jedes Benennen der Dinge vermittelft der Wurzeln als eine Verstandesoperation herauszustellen, da die Dinge dabei nur nach allgemei= nen Merkmalen bezeichnet werden müffen, welche herauszufinden, nicht bloß zu bezeichnen, die Sache der Sprachschöpfung gewesen wäre. Die Einzel= gegenstände werden unter allgemeine Borstellungen subsumirt, indem z. B. der Dachs als ein "graben= des" Thier, die Schwester als eine "Verbundene" aufgefaßt wird; der Besitz allgemeiner Borstellun= gen würde bemnach das Primare fein, und ber Mensch, weit entfernt einem brüllenden Wolfe nach= zubrüllen, einem blöckenden Schafe nachzublöcken, würde vielmehr zunächst die Begriffe graben, besitzen, verbinden, wiedergegeben und dann alles Einzelne rings um ihn her unter diese Begriffe subsumirt und durch die bereits für sie fertigen Wurzellaute ebenfalls bezeichnet haben.

Es sind zwar verschiedene, zum Theil geistreiche Versuche gemacht worden, die Theorie der Schallnachahmung mit der Thatsache auszugleichen, daß alle Wörter von Burzeln abstammen, welche allgemeine Begriffe bezeichnen. Von folchen neueren Versuchen möge es mir gestattet sein, aus einer Schrift Steinthal's ein einziges Beispiel hersvorzuheben, welches ein Wort betrifft, an dem sich auch Herder versucht hatte, und welches schon durch diese Vergleichung ein besonderes Interesse gewinnt. In dem Worte Blig, das an sich nichts Tönendes bedeutet, glaubte Herder eine Analogie mit etwas Hörbarem zu sinden. "Der Blig schallet nicht," sagt er; "wenn er nun aber ausgedrückt werden soll, dieser Bote der Mitternacht,

Der jest im Nu enthüllet Himm'l und Erd', Und eh ein Mensch noch sagen kann: sieh da! Schon in den Schlund der Finsterniß binab ist —

natürlich wird's ein Wort werden, das durch Hülfe eines Mittelgefühls dem Ohr die Empfindung des Urplöplichschnellen giebt, die das Auge hatte — Blip!" 13

Nun ist aber, wie wir heute wissen, in Blit das z eine bloße Ableitungsfilbe, die die Berstärkung oder auch Wiederholung ausdrückt. Das Wort hat überdies ein k verloren, indem es im Mittelhochdeutschen blicze, und ohne die Ableitungösilbe blic geheißen hat 14: Blit ist daher nicht verschieden von dem gegenwärtig ge= bräuchlichen Blick, und bedeutet Glanz. Die lateinischen fulgur und fulmen, Blit, fulgeo, glänzen, entsprechen demselben, aber es gehören das zu auch flagrare, brennen, flamma (für flagma), Flamme, die griechischen phlego, brennen, phlox, Flamme, und mehrere Wörter mit r statt 1, die Sansfritwurzel bhrag glanzen, bhargas Glanz, ferner das mittelhochdeutsche brehen glänzen, woher Albrecht, Adalbert, Bertha, vielleicht auch prangen und prunken — wo also von einer besonderen Empfindung, die in dem Worte Blit gemalt sein könnte, nichts mehr übrig bleibt.

Danach werden wir nun die Darstellung Steinsthal's und ihr Verhältniß zur Herder'schen würstigen können, wenn derselbe die gleiche Aufgabe in solgenden Worten zu lösen versucht:

"bhrak ist ungefähr die Nachahmung bes Schalles, welcher beim Zerbrechen eines Dinges

entsteht; b. h. das Gefühl, welches die Wahr= nehmung des Brechens begleitet, reflectirt sich auf unsere Sprachorgane und bewegt diese zur Er= zeugung des Lautes bhrak, welcher daffelbe Ge= fühl erzeugt, wie der wirkliche Bruch. Der Bor= gang des Brechens ward also appercipirt oder vorgestellt im Laute bhrak, oder im Gefühle, welches durch die Wahrnehmung dieses Lautes entsteht. Es schien aber das Licht aus dem Dunkel hervorzubrechen, wie der Blit aus der Wolke. So wurde zunächst der Blit, bann bas Blinkende überhaupt, und besonders ber aus dem Auge hervorbrechende Blick eben durch die Vorstellung bhrak vergegenwärtigt; ebenso die blanken Dinge, aber auch jene durch Mangel des Blutes entstehende helle Farbe der Wange: bleich. Und nun wird endlich der Gedanke, dem es an Blut und Thatkraft gebricht, blaß genannt, d. h. durch die Vorstellung des Blaffen vorgestellt." 15

Abgesehen von der Künstlichkeit solcher beis nahe wißig aneinandergereihten Begriffsübergänge steht jedoch die wirkliche Bedeutung und Gestalt der Wurzeln mit der Theorie der Schallnachah= mung im Ganzen in einem Widerspruche, ber bei Beobachtung der Thatsachen Niemandem entgehen fann, sowie diese Theorie denn überhaupt mehr zu einem allgemeinen Bilbe von dem, was bei dem Ursprunge der Sprache vorgegangen sein mag, als zur Erklärung irgend einer bestimmten Sprachform angenommen zu werden pflegt. Wir stehen derselben schon darum auf eine andere Weise als Herder gegenüber, weil dieser die Vocale für die ältesten Bestandtheile der Wurzeln bielt, während wir wissen, daß sie vielmehr die unwesentlichsten und jüngsten sind. Und wenn wir uns in einem Punkte, den Herder mit einer für seine Zeit verdienstlichen Klarbeit erkannte, mit ihm auf gleichem Boben befinden, nämlich, daß die Wurzeln aller Wörter Verba sind, so ist es uns dagegen nach der philosophischen Gesammtanschauung unseres Jahrhunderts nicht ebenso möglich, den Menschen sich besinnend, ein Merkmal mehr oder weniger bewußt absondernd, eine Sprachwurzel erfinden zu laffen. Die Bedeutung des Unbewußten, des Instinctiven ift uns aufgegangen. "Der Irrthum des achtzehnten Jahrhunsderts im Allgemeinen war" — um mit Kenans beredter Schilderung zu sprechen — "der Neberslegung, dem freien und selbstbewußten Willen zususchreiben, was das natürliche Erzeugniß der menschlichen Fähigkeiten ist. Neberhaupt begriff dieses Jahrhundert die Theorie der instinctiven Thätigkeit zu wenig; überwiegend in der Vorstelslung von der Macht der Keslexion besangen, dehnte es die Sphäre menschlicher Ersindung viel zu weit aus."

Kann nun aber instinctiv etwas Anderes nachsgeahmt werden, als z. B. das besondere Brüllen eines Stieres? Können allgemeine Begriffe, wie brüllen, glänzen, gehen, unbewußte Wiedergabe von Eindrücken der Außenwelt sein? Diese Betrachtung muß uns auch gegen jede andere Erstlärung der Burzelbildung aus irgend einem Natureindrucke bedenklich machen. Sie ist ein Einwurf nicht nur gegen die Schallnachahmung, sondern überhaupt gegen die Entstehung der Sprachwurzeln auf irgend einem physiologischerganischen Wege, welches der für uns allein noch mögliche Sinn

dessen ist, was die alte Philosophie unter Entstehung durch Physis oder Natur verstand.

Senfe wollte der Sprache drei Arten von Ratur= lauten zu Grunde legen: Empfindungslaute, Schallnachahmungen, und Lautgeberden oder Begehrungs= laute. Unter dem (wenig zutreffenden) Ausdrucke "Lautgeberden" find Laute gemeint, die denfelben Zweck erfüllen follen, wie etwa eine deutende Geberde, oder ein Wink. Er gibt als Beispiele für die erste Art: ha, hu, ach! — für die zweite: bä! frach! für die Lautgeberden: ft! he! holla! - und glaubt, unter andern vom Standpunkte der Sprachvergleichung unmöglichen Annahmen, 3. B. das griechische bus, Rind, von bu! herleiten zu dürfen. 17 Doch entgeht dem sonst scharffinnigen Manne selbst die Kluft nicht, die seine Naturlaute von "den Wörtern der Vernunftsprache" trennt. 18 Dieselbe ist in der That unermeßlich, und das Scheitern solcher abenteuerlichen Versuche daher nicht zu verwundern.

Max Müller erörtert am Schlusse des ersten Theiles seiner Vorlesungen "die letzten Fragen der Sprachwissenschaft, nämlich die: wie kann der Ton zum Ausdruck des Gedankens werden? wie wurden Wurzeln zu Zeichen allgemeiner Ideen? Wie wurde die abstracte Idee des Messens durch mâ, die Idee des Denkens durch man ausgebrückt? Wie kam gå dazu, gehen, sthâ stehen, sad sizen, då geben, mar sterben, car wans deln, kar thun zu bezeichnen?"

Er antwortet darauf in folgender Weise: "Die vier = bis fünfhundert Wurzeln, welche als die letten Bestandtheile in den verschiedenen Sprachfamilien zurückbleiben, find weder Interjectionen, noch Schallnachahmungen; fie find phonetische Grundtypen, die durch eine der menschlichen Natur in= wohnende Araft hervorgebracht werden. Sie eri= stiren, wie Plato sagen würde, durch die Natur; obgleich wir mit Plato hinzufügen follten, daß wir, wenn wir sagen, durch die Natur, damit meinen durch göttliches Wirken. Es giebt ein Gesetz, welches sich fast durch die gesammte Natur hindurchzieht, daß jedes Ding, das ist, einen Klang von sich giebt. Jede Substanz hat ihren eigenthümlichen Klang. Wir können auf die mehr ober weniger vollkommene Structur der Metalle aus ihren Vibrationen schließen, aus der Antwort,

die sie ertheilen, wenn man sie nach ihrem Natur= flange fragt. Gold erklingt anders als Zinn, Holz anders als Stein, und verschiedene Rlänge entsteben, je nachdem die Erschütterung des Rörpers verschieden ist. Ebenso war es mit dem Menschen, dem vollkommensten Organismus unter den Werken der Natur. Der Mensch war in seinem vollkommenen Urzustande nicht wie die Thiere allein mit dem Vermögen begabt, feine Empfindungen durch Interjection und seine Wahrnehmung durch Onomatopöie auszudrücken, er befaß auch das Vermögen, den vernünftigen Conceptionen seines Geistes einen bessern, seiner articulirten Ausbruck zu geben. Dieses Bermögen hatte er nicht felbst berangebildet. Es war ein Instinct, ein Instinct bes Geistes, ebenso un= widerstehlich, wie jeder andere Instinct. Soweit als die Sprache das Product jenes Instinctes ist, gebort sie dem Reiche der Natur an. Der Mensch verliert seine Instincte, indem er aufhört ihrer zu bedürfen. Seine Sinne werden schwächer, wenn sie, wic z. B. der Geruchsfinn, unnüg werden. So crlosch jenes schöpferische Vermögen, welches jeder Vorstellung, indem sie zum erstenmale durch das Gehirn drang, einen lautlichen Ausdruck verlieh, sobald als es seinen Zweck erfüllt hatte."

Die Annahme eines jett erloschenen Vermögens ber Sprachschöpfung und die damit zusammen= hängende von einem vollkommenen Urzustande des Menschen ist eine Zuflucht zum Unbegreiflichen, und nicht weit von dem Eingeständnisse entfernt, daß es uns der Natur der Dinge nach für immer unmöglich sei, den wahren Sinn der Urwurzeln zu erkennen und den Vorgang des Sprachursprun= ges zu erklären. Wir würden mit einer solchen Unnahme auf einen muftischen Standpunkt gurudgeführt sein, da doch schon Herder das "Gespenst vom Wort Fähigkeit" bekämpft und gefagt hat: "Ich gebe den Menschen nicht gleich plötslich neue Kräfte, keine sprachschaffende Fähigkeit, wie eine willfürliche qualitas occulta." Einige der größ= ten Forscher haben es in Wirklichkeit von dem bisherigen Standpunkte der Sprachforschung aus vorgezogen, sich des Urtheils über diese bedeutungsvolle Frage gänzlich zu enthalten.

Bopp begann die Vorrede zu seiner unsterb:

lichen "vergleichenden Grammatik" (1833) mit den Worten: "Ich beabsichtige in diesem Buche eine vergleichende, alles Verwandte zusammenfassende Beschreibung des Organismus der auf dem Titel genannten Sprachen, eine Erforschung ihrer physischen und mechanischen Gesetze und des Ursprungs der die grammatischen Verhältnisse bezeichnenden Formen. Nur das Geheimniß der Wurzeln oder des Benennungsgrundes der Urbegrisse lassen wir unangetastet; wir untersuchen nicht, warum z. B. die Wurzel i gehen und nicht stehen, oder warum die Laut-Gruppirung stha oder sta stehen und nicht gehen bedeute."

Hören wir neben diesen, an der Wiege der vergleichenden Sprachwissenschaft gesprochenen Worten, wie sich noch in allerneuester Zeit ein schon erwähnter Vertreter der sprachphilosophischen Richtung ausspricht. Ein ungenannter Sprachforscher hatte, an den Satz anknüpfend, daß "die von Bopp abgelehnte Frage, warum i gehen und sta stehen bedeute, und nicht umgekehrt, auch heute noch ungelöst sei," einige Bemerkungen an Steinthal in Betreff der Lehre von den Resley=

bewegungen gerichtet. In Erwiederung hierauf spricht sich nun Steinthal (in der "Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft." 1867 S. 76) über die "natursymbolische Bedeutung" der Laute folgendermaßen aus: "Ich leugne," fagt er, "solche den Lauten von Natur zukommende Bebeutung nicht. Sind die Wurzeln der Sprache Reflexlaute, so reflectirt sich eben etwas, eine Seclenregung, in ihnen, und diese ist ihre Bedeutung. Aber was sich in jedem wurzelhaften Lautgebilde reflectirt, was diese Lautstrahlen ent= sendet, das kann nicht a priori, sondern nur a posteriori, nicht durch Physiologie, sondern nur durch historische Sprachforschung erkannt werden wenn es überhaupt zu erforschen ist. Denn Jeden. der es wagt, die jedem Laute seiner Natur nach inwohnende Bedeutung zu bestimmen, möchte ich im Tone des Dichters von Siob fragen: standst du dabei, als sich der Brust des noch stummen Urmenschen der erste Sprachlaut entrang? und verstandst du ihn? Oder hat man dir die Urwur= zeln jener ersten Menschen vor hundert tausend Jahren überliefert? Sind das, was du als Wurzeln hinstellst, und was wirklich Wurzeln sein mögen, auch Wurzeln der Urzeit, unveränderte Reslexlaute? Sind jene deine Wurzeln älter als sechstausend, als zehntausend Jahre? und wie viel mögen sie sich in den früheren Jahrzehntausenden verändert haben? wie mag sich ihre Vedeutung verändert haben?

"Nichtsbestoweniger bleibt es eine wichtige psychologische Thatsache, daß die Laute einen onomatopoetischen Werth haben, daß wir diesen Werth heute noch fühlen. Nur ist dieses Gefühl nicht sicher genug, um als wissenschaftlicher Beweis zu gelten, wie es denn auch bei den verschiedenen Nacen verschieden ist. Die Sprachen der mongoslischen Nace haben zur Bezeichnung von Naturereignissen viele Dnomatopöien, welche wir nicht mitsühlen. Und das ist weder zu verwundern, noch ist es ein Beweis gegen die geistige Einheit des Menschengeschlechtes. Das Gefühl wird ja vielsach durch Associationen der Vorstellungen bestimmt. Andere Associationen aber walten im Raukasier, andere im Mongolen.

"Ich bin nicht gesonnen die Forschung zu hem= men, und mag nicht Schwierigkeiten darstellen, die ich doch auch nur wieder aus meiner Phan= tasie von einer Urwelt holen könnte. Nur darauf wollte ich hinweisen, daß es allemal eine ungegründete Forberung ist, ganz individuelle That= sachen, wie die Geftalt einer Burzel ist, aus einem Principe construiren zu wollen, ohne die Renntniß der besonderen Umstände, die dabei obwalteten, ja, bevor der Thatbestand selbst voll= ständig und sicher bekannt ist. Darum will ich auch fein Gewicht darauf legen, daß gerade das Beispiel von der Wurzel sta für stehen sich leicht aus unserer Stillschweigen gebietenden Interjection "ft!" erklärt, daß noch näher s der leben= bigste Ausbruck der einfachen Bewegung ist (wogegen r das Rollen und die ungleichförmige Bewegung bedeutet), das hinzugefügte t aber, wie schon Plato bemerkt, die Hemmung bedeutet, also s+t die Hemmung der Bewegung. Meine Meinung also ist: man schreite in der Wurzelforschung schrittweise vor, ohne die Endergebnisse, zu denen man gelangen will, vorauszugreifen; und so wird sich zeigen, wie weit man nach etlichen Geschlechtern gelangt sein wird."

Während wir uns so von Seiten ber Sprachphilosophie für die Lösung der letten Fragen auf die in unbestimmter Ferne liegenden Endresultate der positiven Forschung vertröstet sehen, so scheint es beinahe, als ob in folgenden Worten Ben= fen's die positive Sprachforschung umgekehrt der philosophischen einen großen Theil dieser Aufgabe zuwenden wollte. Indem er vier Richtungen der neueren Sprachwiffenschaft, eine analysirende, eine philosophische, eine vergleichende und eine geschicht= liche unterscheidet, fügt er über die zweite, phi= losophische, die in Beziehung auf die nahe Aussicht einer Lösung kaum zuversichtlichere Aeußerung hinzu: "Wie sie nicht aufgehört hat, sich an ben Fortschritten, welche auf diesem Gebiete gemacht sind, in ihrer Weise zu betheiligen, so darf man der Hoffnung Raum geben, daß sie, sobald die Unterlagen, deren sie zu mächtigerer Wirksamkeit bedarf, in noch umfassenderer und festerer Art von ihren drei Schwestern gelegt sein werden, mit erstarkter Kraft, erweitertem Gesichtskreis und vertiefter Anschauung vielleicht nicht am Benigsten dazu beitragen werde, uns dem Ziele näher zu bringen, welches nur vermittelst der harmonisch zusammenwirkenden Thätigkeit dieser vier Schwestern erreicht zu werden vermag." 19

Pott fagt: "Den geheimnisvollen Schleier, der über einer unbestreitbar vorhandenen, und der gleich räthselhaften zwischen Leib und Seele parallelen Gemeinschaft (communio) zwischen Laut und Begriff ruht, — wie sich dieselbe am ungetrübtesten, weil noch an der Quelle der Wörter selbst, in der Wurzel offenbaren müßte, hat man bisher höchstens an der einen oder an= bern Ede ein wenig zu lüften vermocht, und ich zweifle, ob er sich je wird völlig hinweg ziehen laffen." Und nachdem er im Allgemeinen die "Bedeutsamkeit auch des buchstablichen Lautes an sich" für eine unläugbare Wahrheit erklärt, beruft er sich andererseits auf den von ihm selbst der Lautnachahmung gegenüber geführten Nachweis, wie unendlich folche Wörter, welche sehr bestimmte Naturlaute sprachlich wiedergeben follen, als z. B. Donner, bellen, huften, niefen, schnarchen, tropbem oft im Laute nach verschiebener Richtung aus einander flieben, und schließt mit dem Sate: "Wir stehen hier vor einem gros
ßen Geheimniß: das Band zwischen Begriff und Laut." 20

Auch Lepsius — bessen Worte sich unmittels bar darauf von Pott angeführt sinden — spricht sich zwar zunächst dahin aus, daß mit den Wurzeln ursprüngliche Empfindungslaute auf uns vererbt seien, fügt jedoch hinzu: "Daß wir aber diese ursprüngliche Richtigkeit der Wurzelslaute uns jemals wieder zur Anschauung bringen könnten, ist für uns noch weniger möglich, als dem Wilden sein scharfes Gesicht, Gehör, Geruch abzulernen, weil uns dort nicht einmal das, was wir begreisen sollen, scharf gegeben ist, sondern erst durch trügliche Schlüsse gewonnen werden soll." 21

Schleicher, der einer bedeutenden Thätigfeit so eben durch den Tod entrissene Forscher, hat
mehrfach die gleiche Ueberzeugung geäußert. Er
betrachtet es als eine unabänderliche Thatsache,
daß "wir über das Material der Sprache, über
den Ursprung des Lautes und die Ursachen des
Factums, daß verschiedenen Menschengruppen für
dieselbe Anschauung, für denselben Begriff ver-

schiedene Laute als Bezeichnung sich darboten, im Unklaren sind." Ja er vindicirt der Sprachwissen= schaft "das Recht, auf die Frage: wie ist die Sprache entstanden? eine Antwort zu versagen." "Die Sprachwissenschaft, als eine Beobachtungswissenschaft," sagt er, "sett ihr Object, die Sprache, voraus; die älteste, einfachste Form derselben kann sie aus den vorliegenden Sprachen erschließen und ihre fernere Entwickelung verfolgen; aber wie der Mensch dazu gekommen ist, diese einfachste, erschließbar älteste Sprache zu schaffen, bas zu ergründen ist nicht ihre Sache. Die Lehre von der Entstehung der Sprache liegt jenseits ihres Gebietes, sie fällt vielmehr in das der Anthropologie." - "Die Wurzeln, die Bedeutungslaute felbst, nehmen wir in ihrer ältesten Lautform als gegeben an, und über die geheimnisvolle Entstehung dieser, d. h. über die Entstehung der Sprache selbst, wagen wir auch nicht die leiseste Vermuthung. Denn hier verliert der Sprachforscher den Boden unter den Füßen, den er bis hierher mit jener Zuversicht betreten konnte, die eine strenge Methode gewährt. Die Wurzelbildung selbst liegt jenseits der Sprachwissenschaft, denn erst muß Sprache da sein, ehe Sprachwissenschaft möglich ist; die Lehre von der Entstehung der Sprache ist demnach von der Sprachwissenschaft auszusschließen, sowie die Entstehung der einsachen Grundstoffe von der Naturwissenschaft; ob sie überhaupt möglich sei, ist eine Frage für sich, deren Beantwortung uns glücklicherweise nicht obliegt."22

So hat denn, wie es mit sich bekämpfenden Dogmen zu geschehen pslegt, der Gegensatz der Physis und der Thesis zuletz zum Scepticismus geführt; und auch die sprachvergleichende Wissenschaft hat sich von der Aussichtslosigkeit, auf den bisher bekannten Wegen das Ziel zu erreichen, das ihr doch gerade den höchsten Werth verleiht, bis zu dem Beweise verleiten lassen, daß wir über dieses letzte Ziel, mindestens noch auf Generationen hinaus, Nichts wissen werden, ja wohl gar niesmals etwas wissen können.

Die Gründe, welche in dem Obigen gegen die Physis wie gegen die Thesis angeführt worben sind, waren nicht blos gegen einander abge= wogene dialectische Scheingründe. Das eine wie das andere Spstem ist in seiner Kritik, in seiner Verneinung des gegentheiligen berechtigt. Aber sie sind nothwendigerweise beide irrig wegen einer ftillschweigend angenommenen und dennoch unwahren Voraussehung. Warum bedeutet gehen eine Bewegung, stehen die Rube, und nicht umgekehrt? Warum kommt einem bestimmten Laute eine bestimmte Bedeutung zu und keine andere? Dies ist die gemein= same Frage, und die Antwort wird auf der einen Seite von einem inneren Zusammenhang zwischen je einem Laut und dem entsprechenden Begriffe, auf der andern aus Willfür und Uebereinkunft bergeleitet. Aber bezeichnet denn wirklich ein bestimmter Laut einen bestimmten Begriff und keinen andern? Dies ist es, dessen man von beiden Seiten so sicher zu sein glaubte, daß man es gar nicht erst untersuchte, und was dennoch meiner festen leberzeugung nach nur verneint werden kann.

Schon Demokrit, jener wunderbare Mann. der vor fast dritthalb Jahrtausenden erkannte, daß alle Dinge aus gleichartigen Atomen bestehen, bat die Entdeckung gemacht, daß es in der Sprache mehrbeutige Wörter gibt, und daß andererseits auch wieder mehrere Wörter dasselbe oder etwas nahezu Gleiches bedeuten, und hat dieselbe als einen Beweis gegen die Naturnothwendigkeit der Bezeichnung, und für das blos Conventionelle ber Sprachentstehung, also für die Thesis angeführt. 23 Die heutige Sprachwissenschaft betrachtet diese Erscheinung als eine wenig bedeutende Ausnahme, als eine gelegentliche Abweichung von dem allgemeinen und ursprünglichen Zustande der Sprache. Pott führt unter Erklärung feines Einverständnisses die in folgenden Worten ausgesprochene Ansicht Diefenbachs (in seinem

bereits 1835 erschienenen anregenden Buche "Neber Leben, Geschichte und Sprache" S. 67) an: "Nach unserer Meinung aber verbietet die Ansnahme einer durchgehenden Correspondenz des Lautes mit dem Begriffe während der ersten Sprachperiode, in welcher die eigentlichen Wurzeln in erster Potenz geschaffen wurden, wesentsliche Mehrdeutigkeit Eines Wurzellautes (vgl. Grimm II. 76) in dem Munde Eines Subjectes (Einer Sprachfamilie) anzunehmen; so wie andererseits den Gebrauch mehrer Sprachwurzeln für Eine Vorstellung. Ersteres wäre Asthenie, dieses Hypersthenie, und Beides mit der für die erste Sprachperiode vorauszusehenden Gesundheit nicht verträglich."

Grimm an der von Diefenbach hier angeführten Stelle beantwortet die Frage, ob man den Grundsat, daß zwei verschiedene Wurzeln auch in den Buchstaben nothwendig verschieden sein müssen, anerkennen dürfe? mit andern Worten, ob zwei äußerlich zusammenfallende Wurzeln innerlich einander ganz fremd sein können? mit nein in Betreff der zuletzt gestellten Alternative. "Gälte

Letteres," sagt er, "so würde dadurch die Wurzelforschung begrenzt und gehemmt, jeder ablenken= den Bedeutung zu Gunften ein gesonderter Stamm aufgestellt werden müssen und die Menge der Wurzeln unabsehlich sein. Dagegen, wenn die erstere Annahme stattfände, Sauptgeschäft des Etymologen bliebe, die individuelle Form jeder Wurzel sicher zu stellen, dann aber alles, was sich zu denselben Buchstaben bekennt, schiene die Bedeutung noch so abweichend, unter ihr zu vereinigen." Diejenige Methode der Sprachforschung, welcher er sodann selbst den Vorzug gibt, "wird aber." wie er hinzufügt, "durch die Wahrnehmung unendlicher Spaltungen der Bedeutung genöthigt werden, die reine Korm als den gegebenen Halt= punkt, der ihr übrig bleibt, zu fassen, und von ihr aus die Lösung des Manniafaltigen zu unternehmen. Was aber dem Buchstaben nach Eines ist, kann der Sache nach nicht ein Anderes sein." Grimm verkennt also die unendliche Spaltung der Bedeutung einer lautlich gleichen Wurzel durchaus nicht; er glaubt nur stets einen Zusammenhang suchen, und die Bedeutungen, scheinen sie auch

noch so abweichend, wohl oder übel zusammen= bringen zu müffen, und zwar aus einem bloß technischen, offenbar durch die Sache selbst nicht gebotenen Grunde. Ich habe in meinem grö-Beren Werke nachzuweisen versucht, daß es un= möglich ift, eine bestimmte Wurzel bei einem bestimmten Begriffe festzuhalten, ober umgekehrt; für gar manche Begriffe finden sich viele Wurzeln verwendet, und umgekehrt dient wieder manche Wurzel mehreren Begriffen zugleich. Der ungeheure Um= fang, zu der sich die Erscheinung der Vielbeutig= feit und Viellautigkeit in den Wurzeln wirklich erhebt, wird im Einzelnen noch bestimmter und flarer hervortreten, so daß eher das Gegentheil als Ausnahme erscheinen möchte. Daß es nun aber in einer ersten Sprachperiode einmal anders gewesen sei, ist offenbar eine ganz willkürliche Annahme, die aus einer bloß vorausgesetzten Ge= fundheit dieses Sprachzustandes keineswegs bewiefen werden kann. Im Gegentheil: wenn der Ur= zustand der Sprache gefünder als der gegenwärtige wäre, so würde die Sprache nichts als eine Entartung ihrer ursprünglichen Form sein können 24;

während, wie ich im Folgenden zeigen werde, sie ganz umgekehrt als Entwickelung aus einer bereinst unvollkommenen Form zu fassen ist. Betrachten wir die gegenwärtigen, fertigen Wörter der Sprache: fie sind im Allgemeinen verständlich; Mehrdeutig= keit ist Ausnahme. Bergleichen wir damit die Burzeln: eine erftaunliche Külle von Stoff brängt sich in sie zusammen, so daß sich aus den Ab= leitungen gar mancher einzigen Wurzel eine ganze Sprache herstellen ober erseben ließe. Ift es nun nicht natürlicher, anzunehmen, daß dies sich weiter rudwärts gegen die Urzeit hin in gesteigertem Maße ebenso verhalte? Was kann uns bewegen, für die erste Sprachstufe eine streng logische Correspondenz zwischen Laut und Begriff zu unter= stellen, die sich in einer zweiten getrübt und ver= wischt habe, um in der dritten aufs neue in Logik und Ordnung überzugehen? Man vergleiche 3. B. eben die Wurzel stehen: uns ganz un= zweideutig, schwankt sie schon im Griechischen zwi= schen stehen bleiben, hintreten und stellen; und wenn auch nicht mit Bestimmtheit behauptet, so wird boch es wenigstens als Vermuthung, gegenüber

einem Erklärungsversuche wie dem oben angeführ= ten, ausgesprochen werden bürfen, daß stehen (stha), wie so manche mit dem Anlaute s neben einer andern Wurzel ohne diesen Anlaut (z. B. schwanken neben wanken) steht, so ursprünglich von thun (dha) nicht grundverschieden gewesen sei. Nun bedeutete aber die Wurzel dha, außer thun, auch setzen und geben; und welch eine verwirrende Masse von Vorstellungen innerhalb des indoger= manischen Sprachstammes sich an diese einfache Wurzel geschlossen hat, kann ein einziger Blick auf die gewaltigen Sammlungen Potts in seinem öfter angeführten Werke lehren. Daß die Burgel da, geben, mit der erwähnten mehrfach zusam= menfließt, ift bekannt, und daß sie eine bloße Variation jener sei, wenigstens nicht ganz fern liegend. Und wenn es, einmal auf bem Boben ber Hypothese, erlaubt ist, noch einen Schritt weiter zu thun, so wird man es vielleicht nicht unmöglich finden, auch die Wurzel sad, sit en, ebenso als eine Zusammensehung aus sa da aufzufassen, wie stha als eine solche aus sa dha, wobei zu bedenken wäre, daß sigen eigentlich sich niederlassen, und Satz sogar noch Sprung bedeutet. <sup>25</sup> Ich habe diese Hypothesen nur ausgesführt, um die Frage, warum stehen gerade die Nuhe bedeute und nichts anderes? in dieser ihrer unbedingten Form, und namentlich alle direct auf dieselben versuchten Antworten zurückzuweisen, indem es ja noch gar nicht ausgemacht ist, daß diese Bedeutung der Wurzel von jeher eigen und allein eigen gewesen sei.

Neben der Wurzel da, geben, hat überdies der indogermanische Sprachstamm mindestens noch drei andere, die ihr im Laute entweder ursprünglich gleich sind, oder doch nicht mit Sicherheit unterschieden werden können: sie bedeuten wissen, bind en und theilen, wozu nach einigen Sprachforschern, ebenfalls ohne wesentlichen Lautunterschied, noch die Bedeutungen essen, schüßen und reinigen kommen.

Nehmen wir nun auf Grund der Thatsachen, oder, wenn man will, einstweilen ohne diese Begründung an, die Wurzellaute seien von jeher mehrdeutig gewesen und zu größerer Bestimmtheit im Laufe der Entwickelung fortgeschritten, so ist

bies ein Vorgang, der an sich nichts Räthsel= haftes haben kann. Es läßt sich noch heutzutage beobachten, und an historischen Beispielen vielfach nachweisen, daß mehrere Wörter, deren jedes mehrere Bedeutungen auf sich vereinigt, ihre Mehrdeutigkeit verlieren und sich auf die ver= schiedenen Bedeutungen vertheilen. Die Unter= scheidung, die wir 3. B. zwischen der See und die See machen, ift verhältnismäßig neu. Man sagte im Altbeutschen ursprünglich der See in beiden Bedeutungen; aus dem Nieder= ländischen, wo das Wort als Kemininum sich auf die Bedeutung Meer beschränkt batte. brang dasselbe in der gleichen Beschränkung in das Hochdeutsche. 26 Daß gerade die niederdeutsche Form die Bedeutung des Meeres, die ältere hochdeutsche die des Landsees erhielt, ist mit der Natur der geographischen Heimath beider Formen sehr im Einklang. Schwerer bürfte es sein, einen Grund anzugeben, warum im Eng= lischen queen zur Bedeutung "Königin" gelangte, entsprechend dem verwandten deutschen Könia, während quean und das schwedische kona äußerst

niedrige Wörter sind, gyne bagegen und bas alt= nordische kona nur Weib heißen. Dem schwedischen karl, Mann, steht im Deutschen Karl jest nur als Eigenname, Kerl in einer nicht edlen Bedeutung gegenüber, während es in der ältern Sprache Held und Heerführer hieß; im Althochdeutschen finden sich noch die Bedeutungen Gatte, Geliebter, auch Männchen von Thieren; in andern Mundarten treten die Begriffe Großvater, Greis, aber auch Bauer hervor. Die eigentliche und erste Bebeutung von Karl und Kerl ist ohne Zweifel "Alter"; sie stammen von der gleichen Wurzel mit ben griechischen geron, geraios, geras, geraleos, Man gebrauchte sie offenbar zuerst für den wirklichen Greis, dann für den Großvater, ben Chemann, und in verächtlichem Sinn für einen derben Alten, sowie im ehrenden für einen Aeltesten und Edlen. Eigenname wurde Karl schwerlich unmittelbar von der Appellativbedeutung aus. Es scheint einer der vielen Beinamen des Gottes Wodan gewesen zu sein, und auch Donar ober Thor hieß wahrscheinlich Karl. Grimm hat bemerkt, daß ber Wagen am himmel im Schwebischen "Karlswagen" heißt, und daß eine altschwedische Chronik ihn auf Thor beziehe, und zugleich auch ben Namen "Wodanswagen" für ihn nachgewiesen. Er hat ferner gezeigt, daß was von bem in der Tiefe der Erde in jahrhundertelangem Schlafe verweilenden Friedrich Rothbart er= zählt wird, sich zuerst auf Donar bezog, dessen Attribut der rothe Bart war, daß aber zugleich dieselbe Sage öfter auch einen Kaiser Karl anstatt Friedrichs nennt. 27 Es spricht eine ganz allgemeine Analogie dafür, daß Eigennamen zuerst für Götter gebildet, und von ihnen aus auf Menschen übertragen oder für sie abgeleitet werden. Der älteste Friedrich Rothbart war demnach Donar selbst; Karl als Göttername bedeutete entweder "Herr," ober "alter Mann," als welcher ja Obhin in der Edda so häufig erscheint, wie denn in den Stellen, wo nach der beliebten Form der Eddalieder Odbin in verwandelter Gestalt als Unbekannter auftritt, öfter für ihn mit einiger Absicht karl (der Mann) gebraucht zu sein scheint. Wahrschein= lich war es jedesmal der höchste Gott eines Stam= mes, dem dieser Name gegeben ward, und diese

Stelle wechselte bekanntlich zwischen Thor und Obhin. In Schweden, einer Hauptstätte ber Verehrung Thors, und in Franken, wo Wodan vorangestanden zu haben scheint, tritt Karl früh als menschlicher Eigenname auf. Dobrowsky nimmt an, daß aus dem Ramen Karls des Großen das flavische Wort für König, krali (ruffisch karolj) entstanden sei, welches auch im ungarischen kiraly, und für die driftlichen Rönige im türkischen kiral zu finden ist. Aber da die Deutschen selbst nicht den Namen des frankischen Königs, sondern ben Cafars zur Gattungs= bezeichnung des Herrschers verwendeten, so möchte die Entlehnung höchstens von dem Sauptwortbegriff Karl, im Sinne von Herr, ausgegan= gen fein.

Bei der Entwickelung der Sonderbedeutungen wirken, wie man sieht, eine Menge von äußeren Umständen mit; im Allgemeinen kann man mit Recht als die Gesammtursache einer solchen Sondersbestimmung den Sprachgebrauch betrachten. Der Sprachgebrauch ist die Gewohnheit, ein Wort in einem bestimmten Sinne anzuwenden. Eine solche

Gewohnheit stellt sich ganz von selbst überall ein, wo ein Wort zu verschiedenen Gebrauchsweisen Veranlassung gibt. Das lateinische niger, schwarz, heißt im Sanskrit (nîla) auch blau, wohingegen krischna im Sanskrit schwarz, im Lateinischen, unter der Form canus, grau bedeutet. 28 — Bekommen ist bei uns vorwiegend empfangen; become, englisch: werden. — Bei uns ist bellen der Laut des Hundes, auch des Kuchses und Hirsches, im Angelfächsischen ist es der des Ebers; im Eng= lischen ist bell die Schelle, während umgekehrt im Schwedischen skälla bellen bedeutet. 29 Die Ver= theilung der Bedeutungen hätte ohne Zweifel auch anders verlaufen können; die Engländer gewöhnten sich, ein den Schall bezeichnendes Wort für die Schelle zu gebrauchen, das wir ebenfalls nur aus Gewohnheit für den Laut des Hundes anzuwenden pflegen.

Auch der einzelne Mensch fällt in seinen Handlungen ohne, ja wider seinen Willen stets der Gewohnheit anheim, indem, sobald er eine Bewegung mehreremale ausgeführt, er schon ebendadurch die Neigung erlangt, dieselbe auf eben

solche Weise gelegentlich zu wiederholen. Chenso mit Worten, wo ein Jeder leicht an sich oder Andern beobachten kann, wie er unvermerkt sich eine Rebensart angewöhnt hat, und wenn er über= haupt barauf aufmerksam wird, Mühe hat, sie nur wieder zu vermeiden. Auch hat im Kleinen Jeder seinen individuellen Sprachgebrauch für sich. ber eine wird mit "gewiß," ber andere mit "ja wohl" antworten; der eine lieber dunkel, der andere finster sagen. Beim Uebergang vom Lesen eines Schriftstellers auf einen andern. besonders in fremden, und namentlich schwierigeren Sprachen, fühlt man fehr balb, daß man in einen neuen Wortkreis geräth. Während nun der Wechfelverkehr der Individuen die Abweichung des Sprachgebrauchs auf ein Minimum beschränkt, fällt biese Schranke, wo es sich um Dialecte oder Völker handelt, weg, und das Auseinandergehen des Sprachgebrauchs nimmt größere Dimensionen an. Wie für diesen räumlichen Gegensatz, so finden sich auch für den zeitlichen Gegensatz, der die Sprache eines Schriftstellers von vor tausend Jahren uns faum verständlich und einen nur wenige Sahr=

hunderte alten veraltet und lächerlich erscheinen läßt, Analogien in dem ebensv allmählichen Wechsel der Gewohnheiten und der Sprachweise des Institutums.

In allen nachweisbaren Fällen der Bedeutungsentwickelung herrscht ein gemeinsames, fehr einfaches Gesetz. Neberall ist es nur die Mehrheit des Borkommens, welche entscheidet. Je öfter ein Wort gebraucht wird, um so gebräuchlicher wird es; wird es bagegen eine Zeit lang zufällig nicht gebraucht, so kann es dadurch allein veralten, ja vergeffen werden. Ein gleichgültiges Wort wird einigemale zufällig in lobendem Sinne angewendet; es erhält hierdurch die Tendenz zu ausschließlich lobender Bedeutung. Daffelbe Wort wird vielleicht in einem andern Dialect öfter in tabelnder Bedeutung angewendet und erhält da= burch die entgegengesetzte Tendenz. So differen= ziiren sich gleichgültige Wörter nach zwei Seiten hin. Oder es bilden sich aus irgend einem äußer= lichen Grunde, dergleichen besonders in der früberen Sprachaeschichte mancherlei nachweisbar sind. Doppelformen eines Wortes auch in einem und

demselben Dialect: sogleich wird eine Reigung zur Sonderung der Bedeutungen entstehen; denn wenn beide anfangs noch so gleichgültig für den ganzen möglichen Umfang ihres Sinnes gebraucht wer= den, so wäre es doch ein kaum denkbarer Zufall, wenn die äußerst feine Wage des Sprachaefühls bleibend einstehen, wenn nicht mindestens die Stimmung, die Färbung eine Form von der andern unterscheiden sollte. Dies ist auch der eigentliche Grund, warum es in der Sprache keine wahren und völlig einander deckenden Synonymen gibt. Es ist keines= wegs immer die Grundbedeutung, aus welcher der oft sehr zarte, kaum faßbare Unterschied der Bedeutung sinnverwandter Wörter entspringt. Saut und Fell pflegen, jedoch mit Unrecht, von einer verschiedenen Bedeutung abgeleitet zu werden: wie bem sei, der Engländer gebraucht hide genau wie wir Fell, so daß es nur verächtlicherweise vom Menschen gesagt werden kann, und auch bei uns ist die Unterscheidung nicht von jeher gemacht wor= den; in "Haut und Haar" ist gewiß nur an Fell zu denken, und die Mehrheit Säute unterscheidet sich insofern von Felle, als nicht wie hier werthvolles Haar, sondern mehr das Leder in Betracht kommt; umgekehrt wurde Fell im Mittelhochdeutsschen im edelsten Zusammenhange von der menschlichen Haut gebraucht.

So wenig man nun in diesen Unterscheidungen etwas Naturnothwendiges finden wird, ebensowenia wird Jemand auf den Gedanken gerathen, sie für ein Werk der Willfür, der Verabredung, also der Thesis zu halten. Haben wir es so mit einander verabredet, Löwenhaut und Eselshaut, da= gegen Widderfell und Zobelfell, Sirschhaut und Rehfell zu sagen? Oder die Engländer cowhide und lion's skin? 30 Ift es mit den Schweben ausbedungen worden, daß sie schellen statt bellen fagen möchten, damit hinwiederum in England bell für die Schelle gebraucht werden könne? Und haben die germanischen Stämme das Wort Rarl nach seinen verschiedenen Bedeutungsrichtun= gen unter sich gütlich getheilt? Es war zu alle= dem weder eine Veranlassung noch eine Möglich= feit, und dennoch wissen wir sehr wohl, was wir unter Karl zu verstehen haben, und dagegen die Schweden ebensowohl, daß karl Mann bedeutet.

Die Römer verstanden unter den grauen Haaren feine schwarzen, die Inder unter den schwarzen feine grauen, obwohl beide genau daffelbe Wort hier in entgegengesetzter Bedeutung gebrauchten. Und warum das? Weil die Bedeutungen so lang= sam und unmerklich außeinandergegangen waren und sich festgestellt hatten, daß Niemand der Veränderung sich bewußt werden konnte; weil Jeder das Wort immer ebenso brauchte, wie seine Um= aebung es verstand, und es auch ebenso zu ge= brauchen glaubte, wie seine Vorfahren es gebraucht hatten. Cicero würde sich nicht wenig gewundert haben, zu erfahren, daß canus jemals schwarz bedeutet hatte, eben wie wir uns wundern zu vernehmen, schlecht habe dereinst so sehr etwas Gutes bezeichnet, daß es bei Luther heißt: "was uneben ist, soll schlechter Weg werden," und einige Jahrhunderte früher sogar von Gott gesagt werden fonnte: "er thue Nichts als Schlechtes." 31

Langsame Entwickelung, Hervortritt des Gegenssatzes aus unmerklichen Abweichungen ist historisch überall die Ursache der Bedeutungsvertheilung einers, des Verständnisses andererseits. Wir müssen uns

nun die Frage vorlegen, ob es immer so gewesen, ob alle Sprachschöpfung aus diesem Processe habe hervorgehen können, oder ob irgendwo eine große geistige Katastrophe bemerkbar werde, welche ganz plöglich bestimmten Lauten bestimmte Bedeutungen zugetheilt, bestimmte Begriffe in Lauten ausgeprägt habe, die ihnen, sei es von Natur auf irgend eine unbegreifliche Weise angemessen, sei es willkürlich für sie ausgewählt worden seien? Ich habe eine solche Katastrophe nirgends gefunden, und glaube mit den Kräften, deren Wirklichkeit bewiesen ift, und die, soweit die Geschichte reicht, in der Sprache stets thätig sind und waren, für alle Zeiten völlig auszureichen. Ich habe keinen Bunkt aufzufinden vermocht, wo irgend ein Begriff auftauchte, der nicht von einem andern schon vorhandenen ab= stammte, wo also der Geist gezwungen wäre, sich für irgend eine Vorstellung ein Zeichen von außen, etwa an einem Schalle, zu suchen, oder auch in Folge eines neuen Eindruckes zu einer neuen Laut= bewegung Veranlassung zu bieten.

Was zunächst die abgeleiteten Wörter im Gegensaße zu den Wurzeln, oder besser gesagt, alle Geiger, ursprung der Sprache. wirklichen Wörter, demnach die ganze Sprache bis auf einen verhältnißmäßig fleinen Rest betrifft, so läßt sich über sie nicht füglich zweifeln. Chendas= selbe, was uns zwischen Hebel und Heber unterscheiden lehrt, lehrte auch die Inder, daß das Par= ticip der Wurzel dha, nämlich hita, den Begriff gut, eine Substantivbilbung berfelben, dhatu, die Bedeutungen Metall, Clement, Sprachmurgel, und bagegen dhatri Schöpfer ausbrüden follte; daß ferner dhâman Stätte, Gefeg, Buftand beißen follte, während das lautlich identische griechische Thema eine Reihe anderer Bedeutungen entwickelt, und Thefis das uns hier vielfach beschäftigende Wort für willfürliche Fest= fegung ift. Durch die Flerionsform werden alle diese Begriffe nur etwa ju: gefett, Sat, Segendes, Sagung bestimmt.

Von den Zeitwörtern ist in allen indogermanisschen Sprachen die ganz unverhältnißmäßige Mehrsbeit mit Partikeln zusammengesetzt; die einfachen Zeitswörter schwinden in der Folge immer mehr aus dem Gebrauch. Hier ist es nun überall ganz klar, daß die Zusammensetzung an sich einen vielsachen Sinn zuläßt,

und daß der Sprachgebrauch über die wirklichen Bedeutungen entscheidet; den speciellen Sinn z. B. der Verba umbringen, verstehen, verfassen, ersehen, empfinden, oder der selbst noch mehrdeutigen ausheben, ausschlagen, kann auch, wer die Bestandtheile kennt, nicht ohne Kenntniß des Sprachgebrauchs, und zum Theil auch noch des Zusammenhangs, errathen. Auch dies war schon in sehr früher Zeit so; in den Vedaliedern sindet sich schon ein ebenso detaillirter Gebrauch zusammengesetzer Zeitwörter, ja einige scheinen in die vorindische Urzeit zurückzureichen.

Die ableitenden Bestandtheile selbst haben ebenso wechselnde Schicksale, eine ebenso allmähliche Entwicklung und Entstehung gehabt. Das zur Ableitung gewordene thum ist wesentlich dasselbe mit dem erwähnten Thema, dhama; es bedeutet Stätte und Zustand, z. B. Heiligthum, Alterthum, Frrthum, engl. wisdom, altnordisch barndomr, Kindheit. Die Ausbildung dieser Ableitungssilbe ist selbst offenbar nichts, als eine durch den Sprachgebrauch bewirkte mehrsache Verwendung des einst selbstständigen Wortes in Abweichung von dem sonstigen Gebrauche der Indogermanen. Ein anderes ebenfalls nur germani= sches Ableitungsmittel ist schaft, ohne Zweifel mit schaffen verwandt. Man könnte glauben, das damit gebildete Eigenfchaft, als die eigene Beschaffenheit, sei naturgemäß von Eigenthum, ber eigenen Stätte, unterschieden; aber im Mittel= hochdeutschen vertrat Eigenschaft auch das lettere, erst einer neueren Zeit angehörige Wort, 32 und auch hier hat also erst der Sprachgebrauch den Begriff firirt. "Jeder Dialect," fagt Grimm (D. Gr. 11. 395), "und in jedem Zeitraum pflegt und vervielfacht gewisse Ableitungen vor andern. So ist bemerkt worden, daß die althochdeutschen Abstracta auf ida, nissi und unga im Mittelhochbeutschen viel geringeren Umfang erhalten, desgleichen die Masculina auf ing allmählich aussterben, wogegen die neuhochdeutschen Feminina in sich ausgebreitet ha= ben. Eigenthümlich der gothischen Sprache ist die Ableitung ubni; von ung, oht, inna weiß sie nichts. Der althochdeutschen fremd sind die gothischen und altnordischen Verbalia auf ns, die goth. und altnord. Verba auf nan, na; aber die aus Participien prät. gebildeten Feminina wiederum bloß althochdeutsch. Die altnordische kennt nichts, was dem althochd. nissi, ahi und inna entspräche, wofür ihr die Neutra auf indi, Verba ka eigen sind. Im Schwedischen und Dänischen haben die else weit um sich gegriffen; nt, nk sindet sich bloß althochdeutsch und angelsächsisch; ns bloß althochseutsch und angelsächsisch; ns bloß althochseutsch. Selbst innerhalb derselben Mundart lassen sich hin und wieder engere Grenzen ziehen."

Wird man sich wundern, wenn bei der Verzgleichung von verwandten Sprachen dasselbe Gessetz, nur noch entschiedener, zu Tage tritt? Wosind unsere Abstracta auf niß, gothisch nassus, russisch nostj<sup>33</sup>, im Griechischen, Lateinischen oder Sanskrit, wo die gothische Abverbialendung ba, z. B. in ubilada, übel? Die Silbe ung, die wir zur Bildung von Abstracten verwenden, kommt im Sanskrit als anc zum Vorschein, und besdeutet wärts.

Die Form des lateinischen sogenannten Supinums auf tum ist im Sanskrit als Infinitiv verwendet, im Griechischen und Deutschen gibt es keine grammatische Form dieser Art. Das

Englische hat Participien ober Infinitive auf ing, die sonst beispiellos in der indogermanischen Grammatik sind. Das Sanskrit und die flavi= schen Sprachen bilden das passive Participium, ganz ähnlich wie das Deutsche, bald mit t bald mit n, wobei jedoch die die Wahl zwischen bei= ben Formen bestimmenden Bedingungen in den Sprachzweigen verschieden sind 35; im Lateinischen werden alle diese Participien auf tus (oder das daraus entstandene sus) gebildet, im Griechischen ist die entsprechende, ebenfalls nur mit t ge= bilbete Form, Endung bloßer Berbaladjectiva. Wenn wir nun aber im Lateinischen plenus, voll, neben completus, angefüllt, stehen seben, wie im Sansfrit purna neben parta: fo liegt ber Gedanke nah, daß n anfangs zur Ableitung von einigen Abjectiven mit paffivem Sinn ge= braucht, und erst in der Folge von einer oder der anderen Sprache regelmäßig zur Bildung von Participien verwendet worden sci. Unsere Endung ber Imperfecte, te, ist nachweisbar aus that entstanden, gehört also derselben Wurzel dha an. die wir in so mancherlei Verwendungen schon

beobachtet haben. Zu ähnlichen Zwecken wird sie auch in der Conjugation anderer Sprachen anzgewendet, aber doch stets mit Abweichungen in der Tunction, die nur dem Gebrauche zugeschrieben werden können. Man fasse irgend ein Formationselement auch der ältesten Zeit bestimmt seiner Entstehung nach ins Auge, z. B. das der Ursprache schon angehörige s des Nominativs: man wird nicht umhin können, immer wieder denselben Proces anzunehmen.

Alle Analogie wird nur durch die Boraus=
setzung einer ähnlichen Entstehung erklärlich. Die Bedeutungskategorien, welche z. B. durch die Answendung einer bestimmten Ableitungssilbe entstehen, entsprechen Allem eher, als verständig gesonder=
ten, klar gewählten Classen der Gegenstände; sie sind meistens ganz unfaßbar, logisch nicht darzustellen, und verrathen oft gar kein Eintheilungs=
princip, oft ein wunderliches, werthloses, über=
flüssiges. Es gibt Ableitungsendungen mit loben=
dem oder tadelndem Sinn, einige drücken eine
Krankheit, andere einen Stoff, eine Farbe, einen
Drt, ein Werkzeug, ein Glied aus; einige deuten

die Beziehung auf Thiere, Menschen, Pflanzen Wie wir eisern, hölzern, gläsern, so sagt man im Lateinischen ferreus, ligneus, vitreus; wenn aber der Stoff von einem Thiere herge= nommen ift, so sagt man caninus, ferinus, anserinus, wofür wir nur Zusammensetzungen bil= ben: Hunde=, Wild=, Ganse=. Liegt diese Schei= bung in der Natur der Endung? Gewiß nicht. In marinus, vom Meere, divinus, göttlich, bat dasselbe inus eine weit allgemeinere Bedeutung. — Unsere tadelnde Endung isch ist erst neuhochdeutsch: kindisch ist, wie in Grimms Wörterbuch (von Hilbebrand) nachgewiesen wird, erft im 18. Jahr= hundert zu ausschließlich tadelnder Bedeutung gelangt, und stand selbst in Schillers Sprachgefühle noch nicht gang fest, baber er Stellen, in benen er anfangs das Wort angewendet hatte, später veränderte. Luther konnte das Evangelium noch eine "kindische Lehre" nennen, während anderer= feits kindlich sich noch im älteren Neuhochdeutsch in einem Zusammenhange findet, wo wir nur kindisch sagen können. "Das Wort," sagt Sildebrand, "war eben sittlich gleichgültig und erhielt

seine Färbung erst durch die Umstände." Wir können hier den ganzen Vorgang geschichtlich ver= folgen. Kindlich legte zuerst seine indifferente Natur ab, und hörte auf, unter Umständen gebraucht zu werden, wo Verachtung ausgedrückt werden sollte. Dadurch entstand ein Uebergewicht tadelnden Gebrauches für kindisch, welches nun immer entschiedener bem Ziele zustreben mußte, das es erst gegen Ende des vorigen Jahrhunderts definitiv erreichte. Aber ber Vorgang ist ein nicht auf dies Wort isolirter. Er steht im Zusammen= hang damit, daß 3. B. diebisch im 15. Jahr= hundert das ältere dieblich ganz zu verdrängen begann. Das bloße Vorhandensein dieses die bisch war für ein jedes mit der gleichen Endung ver= sehene Wort ein Stein mehr in der Schale der nach der übeln Seite hin ausschlagenden Bedeutung. Dennoch ist jene ursprüngliche indifferente Natur der Endung nicht ganz verloren, wie malerisch, kriegerisch u. A. zeigen. Solche rein geschichtliche Vorgänge haben ihre vollständi= gen Parallelen in älteren Schichten, die ganz offenbar ebenso zu beurtheilen sind. Man ver= gleiche z. B. die lateinische tadelnde Endung ax und daneben verax, wahrhaft.

Uebereinstimmung zwischen der neuesten und ältesten Zeit in Beziehung auf das Grundgesetz ber Bedeutungsentwickelung gibt den Untersuchungen einen erhöhten Werth, welche über die romani= schen Sprachen in so vollendeter Weise von Diez ausgeführt worden sind, und welche das wunder= bare Phänomen neuentstehender Sprachen bis in die Einzelnheiten klar und verständlich vor Augen legen. Man lese in der berühmten "Grammatik ber romanischen Sprachen" den Abschnitt über die Wortbildungslehre (befonders den ersten Abschnitt bes dritten Buches) und staune über die Masse ber theils neu entstehenden, theils aus lateinischen Endungen sich differenziirenden, theils zu einer Menge unendlicher Feinheiten der Begriffsunterscheidung sich zersplitternden Bildungsmittel.

Vielleicht wird man zu glauben geneigt fein, die Entstehung grammatischer Kategorien in den ältesten Sprachschichten, der wichtigsten Unterscheisdungen zwischen den Redetheilen u. dgl. sei ursprüngslich von anderem, festerem Stosse ausgegangen.

Aber wenn indische Grammatiker über Ableitung aus Bölkernamen Regeln ausstellen, die auf den Kastenunterschied des zu Bezeichnenden gegründet sind, so ist dieß ein jüngerer, aber offenbar analoger Borgang, wie unsere Unterscheidung nach Geschlechtern. Bei etwas tieserem Eindringen des merken wir, daß solche rein grammatische Unterscheidungen erst secundär sind, und sich spät und langsam aus einer Masse ganz anderartiger Elassissicationen klären und sondern. Der indogermanische Sprachstamm hat eine Kategorie von Verwandtschaftsnamen, wozu Vater, Mutter, Bruder, Schwester, Tochter, das lateinische levir (Schwager als Bruder des Gatten) u. A. gehören, und die älter ist, als manche grammatische Kategorie.

Die Frage, ob etwas eßbar ist oder nicht, oder auch ob es naß oder trocken, sindet auf weit älteren Stusen ihre Berücksichtigung in der Wortbildung und Grammatik, als ob es ein Substantiv oder Adjectiv, ein Singular oder ein Plural ist. Andererseits haben unsere Sprachen noch heute einige wenige Spuren aus einer Zeit auszuweisen, wo die Begriffsverschiedenheit, die wir durch

grammatische Flerion ausdrücken, noch nicht scharf von der wurzelhaften gesondert war, die wir burch ganz verschiedene, nicht mit einander ver= wandte Laute getrennt erhalten. Es gibt z. B. eine Neihe Adjectiva, die in den indogermani= schen Sprachen unregelmäßig gesteigert werden, namentlich: gut, besser, bonus, melior; dieses und die der ähnlichen Ausnahme unterworfenen Eigenschaftswörter entsprechen alle sehr geläufigen, früh ausgebildeten Begriffen. Die Steigerung war in ihnen dem Begriff nach schon vollzogen, ehe die Form der Comparation ausgebildet war: sie wurde chenso unterschieden, wie wir aut und schlecht unterscheiden, nämlich durch verschiedene Wurzeln. So hat im Sansfrit varam, besser, kein Zeichen der Comparation. Das vielleicht da= mit zusammenhängende wohl wird nach demselben Princip in fämmtlichen germanischen Sprachen als Adverb zu aut verwendet. Aehnlich verhält es sich z. B. mit ich bin und ich war; von Begriffen jüngeren Ursprungs, von Zeitwörtern wie etwa fühlen, ist dergleichen beispiellos: denn als die Nothwendigkeit eintrat, sie nach verschiedenen Zeitverhältnissen anzuwenden, waren für diese die Flexionsformen längst durch jahrhunderteslangen Gebrauch festgestellt.

Der große Unterschied zwischen Sprachaeset und Sprachregel, zwischen der unbewußten, unwillfürlichen Herstellung der Gesetmäßigkeit und der bewußten Erkenntniß und Formulirung des Gesetzes, beruht in dem so eben dargestellten Ent= wicklungsgang der Sprachform. Die Sprache ist ein höchst wunderbarer, garter, überall die bestimmtesten und doch feinsten Gesetze verrathender Organismus; so sehr, daß auch ganz abgesehen von ihrer Zweckmäßigkeit, sie bloß wegen ihrer architectonischen Vollendung, welche wir ja auch an einem Bauwerke bewundern müßten, über beffen Zweck und Brauchbarkeit uns nichts bekannt wäre, alle Möglichkeit ausschließt, von Menschenhänden gemacht zu sein und menschlichem Bewußtsein zu entspringen. "Da sich ohne Sprache," sagt Schel= ling wahr und schön, "nicht nur kein philosophi= sches, sondern überhaupt kein menschliches Bewußt= sein denken läßt, so konnte der Grund der Sprache nicht mit Bewußtsein gelegt werden, und bennoch, je tiefer wir in sic eindringen, desto bestimmter entdeckt sich, daß ihre Tiese die des bewußtvollsten Erzeugnisses noch bei weitem übertrisst. — Es ist mit der Sprache, wie mit den organischen Wesen; wir glauben diese blindlings entstehen zu sehen, und können die unergründliche Absichtlichsteit ihrer Bildung dis ins Einzelnste nicht in Abrede ziehen." 36

In der That ist es undenkbar, daß auch nur ein (für die Zwecke der Sprache doch ganz gleichgülztiges) Lautgesetz mit Bewußtsein gemacht werde. Jedes beliedige Beispiel kann uns davon überzeugen. Unser Zahn (ursprünglich dant) lautet griechisch odüs oder odön. Beide Formen sind aus odonts entstanden: die erste, indem t wegsiel, denn die griechische Negel lautet, daß t vor s nicht geduldet werden darf; da aber nach einer andern Negel auch n vor s nicht stehen bleiben soll, so siel es ebensfalls aus, und o wurde nach einer dritten Regel in ü verwandelt. Die andere, jonische Form odön warf, um t vor s zu vermeiden, vielmehr das s weg; nun aber trat eine vierte Regel in ihre Rechte, nach der sein griechisches Wort mit t schließen darf:

das t siel nun also chenfalls weg, und nach einer fünften Regel wurde dafür das o verlängert. 37 Bei einer jeden Form, die wir sprechen, vollziehen wir solche Regeln in Menge, und so complicirt sie find, so unverbrüchlich sind sie; so daß der Sprachforscher mit Recht bei einer jeden sogenannten Ausnahme nach einer neuen Regel sucht, die die Ausnahme begründet und veranlaßt. Dennoch, wer hätte die Regeln erfinden sollen, und zu welchem Zwecke? wer weiß auch nur von ihnen, ohne Grammatik und zum Theil Sprachforschung? Ande= rerseits waren sie nicht immer vorhanden; die Regel 3. B., daß t kein Wort schließen barf, ift eine erst selbstständig auf griechischem Boden entstan= bene. Solche Gesetze entstehen noch täglich, zeigen sich in den lebenden Volksdialekten, wie in längst ausgestorbenen Sprachen. Ein Volksdialekt, der 3. B. in Traum und Baum das au in a ver= wandelt, in haus dagegen es unverändert läßt. folgt hier ebenso unbewußt als consequent dem etymologischen Gegensate, wonach in Traum und allen ähnlichen das au einen anderen Ur= sprung als in Haus hat und z. B. auch im

Englischen einen Gegensatz wie dream, house zeigt. 38 Die sogenannten Lautgesetze sind Lautzgewohnheiten, welche sich ausbilden, festsetzen, wechseln, in verschiedenen Dialekten auseinanderzgehen, ohne jedes Zuthun des Bewußtseins. 39

Soweit sich also die Sprache unserer Beobachtung erschließt, in Lauten und Begriffen, ist
alles aus einem früheren Zustande hervorgegangen.
Die Lautgestalt der Worte ist nicht immer so
gewesen, wie sie ist; sie ist nach Lautgewohnheiten
umgewandelt, und durch den Gebrauch festgehalten. Mit der Bedeutung der Wörter ist es ähnlich — bis auf die Wurzeln. Aber diese? Um diese
hatte es sich ja eigentlich allein gehandelt. Wir
müssen untersuchen, wie weit sich das bisher beobachtete Geset, Umwandlung der Begriffssunction
durch den Gebrauch, bis in das eigentliche Herz
ber Sprache hineinerstreckt.

Es ist oben von einer Wurzel da, binden, die Rede gewesen. Sie kommt z. B. im griechisschen des (woraus Diadem) vor, und ist vielsleicht richtiger auf die Form dja zurückzusühren. Daneben eristirt eine Wurzel dam, bändigen,

domare; und in der Bedeutung "bändigen" mit diesem zusammentreffend ferner im Sanskrit jam. Die Aehnlichkeit, welche zwischen diesen Wurzeln und ju, verbinden, schirren, zügeln, binden u. s. w. stattfindet, ist lautlich und begrifflich groß aenug, um 3. B. auch das dieser (oder einer sehr ähnlichen verlorenen) Wurzel entsprechende griechische zonnymi, gürten, mit ded, binden, zu= sammenzustellen. Es ist aber auch bekannt, daß neben ju fast gleichbedeutend jug, jung, bas lateinische jungo, neben zonnymi auch zeugnymi, schirren, steht, woher schon in der indogermani= schen Urzeit das Wort Joch gebildet war. End= lich gibt es unzweideutige Spuren, daß eine Wurzel von gleichem Begriff auch mit anlautendem g vorhanden war. Im Sansfrit steht neben dampatî, Chegatten, das gleichbedeutende gampatî; neben jama, Zwilling, gami, Geschwister, und im Lateinischen gemini, Zwillinge. Jami heißt im Sanskrit sowohl Schwester als Schwieger= tochter; das lettere heißt auch gama; Schwieger= sohn heißt gamatri und jamatri. Man sieht, daß auch gambros, gener, Schwiegersohn, ferner Beiger, Urfprung ber Sprache.

jâtri, flavisch jentry, einateres, janitrices, 40 Frauen, die Brüder zu Männern haben, alfo Schwiegertöchter von deren Eltern sind, und gamos, Che, chensowohl als damar, Gattin, hierher gehören. Es kann hier nicht meine Abficht sein, die gewaltige Menge von Formen und Begriffen, die unter die hier zusammenge= stellten Wurzeln fallen, aufzuführen; auch will ich nicht versuchen, die ursprüngliche Gestalt der= felben und den Lauf ihrer Verwandlungen fest= zustellen. 41 Es genügt für den gegenwärtigen Zweck. daran zu erinnern, daß damas, das Haus, und jamas, der Zwilling, nebst gamos, Che, in der Form der Wortbildung sich nicht unterscheiden; die Tren= nung der Bedeutung beruht allein auf der verschiedenen Form der Wurzeln. Alle drei Benen= nungen gehen von dem Begriff verbinden aus: Haus ist der verbundene Bau, Zwillinge das verbundene Baar, Che die Verbindung. Es fest sich also dasselbe Spiel der Bedeutungsscheidung durch die Form innerhalb der Wurzeln ebenso, wie innerhalb der Ableitungen fort. Wie wir einen Bund von einem Band durch die Wortbildung

unterscheiben, einen an sich gleichgültigen Laut= gegensatz zu Begriffsverschiedenheit verwendend, so gebraucht schon das älteste Sanskrit abweichende, aber verwandte und anfangs gleichdeutige Wurzeln mit ganz ähnlichem Erfolge. Und wenn Baum, wie ich nicht zweifle, von der Bedeutung Band oder Riemen ausgehend, zu einer der hier behandelten Wurzeln gehört (ebenso wie zahm, ziemen, und Zunft nebst demos 42), so läßt sich wohl behaupten, daß Zaum und Joch, so ver= schieden sie auch im Laute, sowie nach den Um= ständen, Zeiten und Orten der Festsetzung ihrer Form und ihres Begriffes sein mögen, doch an sich durchaus verwandte Wörter sind. Ueberhaupt aber ist es, was die Vertheilung der Begriffe betrifft, für den ganzen Complex der innerhalb des geschilderten Wurzelfreises fallenden Wörter unverkennbar, daß es, abstract genommen, auch anders hätte kommen, und z. B. ebensowohl jama das Joch, und juga Haus hätte bedeuten können.

Man wird vielleicht zunächst annehmen, daß die Gleichgültigkeit für die Bedeutung, die Freiheit in der Wahl der einen oder andern Wurzel zur Bezeichnung eines bestimmten Begriffes, aus der nahen Verwandtschaft dieser Wurzelformen herrühren, die sie als bloße Variationen einer einzigen erscheinen läßt. Aber ich habe schon in meinem größeren Werke an einem anderen Bei= spiele gezeigt, daß die Wurzeln durch den ganzen Lautvorrath der Sprache hindurch schwanken und variiren können, wo denn diese Scheidung zwi= schen Variationen und wesentlichen Unterschieden unmöglich wird. Das Ergebniß wird indessen ganz dasselbe sein, wenn wir hier nur einige Wurzeln ins Auge fassen, welche für den Begriff "binden" in ben Sprachen bes indogermanischen Stammes wirklich im Gebrauche sind. Zunächst findet sich das dem deutschen binden entsprechende bandh schon im Sanskrit als regelmäßige Vertretung desselben Begriffes, und als Ableitung davon bandhu, Verwandter, Gatte, Bruder; im Griechischen ist unter andern pentheros, Schwieger= vater, schon von Pott dazu geordnet worden; im Lateinischen gehört foedus, Bund, und fides in seinen beiden Bedeutungen: Saite und Treue, nebst filum, Kaden, fibra, Faser, fibula, Heftel

(wo d ausgefallen ist), hierher. 43 Je weniger nun zwischen den Wurzeln penth und gam eine laut- liche Vermittlung herzustellen ist, um so einleuchtender wird es, daß zur Benennung von Schwiesgervater und Schwiegersohn in pentheros und gambros zwei ganz verschiedene, aber im Grundbegriff übereinstimmende Wurzeln gewählt und sogar mit gleicher Ableitungssorm versehen worden sind, so daß hier Lautverschiedenheit der Wurzel dieselbe Rolle spielt, die wir so eben an der Lautvariation beobachtet, und die sonst auch bei gleicher Wurzel die bloße Verschiedenheit der Ableitungsmittel durchzusühren pslegt.

Bezweifelt man hier, daß es auch anders hätte kommen können, daß pentheros etwa den Schwiegersohn hätte bezeichnen können? Es ist sogar hier wirklich auch anders gekommen; denn pentheros wurde von Sophokles auch für den Schwiegersohn gebraucht 44, während Euripides umgekehrt gambros auch für Schwiegervater brauchte. 45 In unserem Schwager, Schwäher, Schwieger und den zahlreichen indogermanischen Formen, im lateinischen socius, Genosse, ferner in Schwester

ist eine weitere ganz unähnliche Wurzel des Ver= bindens angewendet; wieder eine andere findet sich in Tochter. Sippe schließt sich an das arie= chische hapto an 46; kasis, Bruder, Schwester, er= klärt sich, wie ich glaube, aus dem lateinischen catena, Rette 47; und vielleicht heißt der Name des sterblichen Zwillingsgottes Rastor, des Jama der Griechen, eben nichts als dieser indische Name selbst, nämlich Zwillingsbruder, wobei die Endung die der Verwandtschaftsnamen wäre, wie 3. B. auch in phrator, eupator. Un nepos, Enfel. Neffe, reihen sich eine Menge von Verwandtschafts= namen, welche es sehr wahrscheinlich machen, daß hier eine Nebenform der im Lateinischen für "binden" gebräuchlichen Wurzel von nectere zum Grunde liegt. Im Sanskrit finden wir napat, naptri. Sohn oder Enkel, im Altnordischen neft und nidhr. Sohn, Verwandter; im Gothischen nithiis, Verwandter, griechisch anepsios, Vetter 48; daneben noch besondere Feminina wie neptis, Enkelin, Richte, altnordisch nift, Schwester, Braut, althochdeutsch nift, Enkelin, Nichte, Stieftochter; endlich Nichte, welches, eigentlich niederländisch, außer Enkelin

und Bruders: oder Schwesterstochter auch Tante bedeutet. 49 Auch aus einer andern, der erwähnten sehr nahestehenden Wurzel des Verbindens, nabh, entspringen Wörter der Berwandtschaft, nament= lich das lateinische nubo, verheirathet werden. 50 und das griechische nymphe, Braut, Neubermählte, junges Weib, Mädchen. — Braut, welches auch, wie das französische bru, Schwiegertochter bedeutete, hat einen ähnlichen Ursprung 51; daher der Zusammen= hang des Wortes mit Bruder. 52 Vereinigung der Begriffe Braut und Schwiegertochter, Bräutigam und Schwiegersohn findet sich auch im Hebraischen, und hier sind Schwiegersohn und Schwiegertochter beutlich die älteren Begriffe. Das Verhältniß von Braut und Bräutigam ist für die alte Zeit ein bloß momentanes: sie sind die eben Vermählt= werdenden, ein Begriff, der in "Brautkleid", d. i. Hochzeitskleid, noch vorhanden ist. Die hebräischen Wörter deuten nicht die Beziehung zwischen den Neuzuvermählenden an; vielmehr werden Bräuti= gam, Schwiegersohn und Schwiegervater mit den verwandten und correlativen Wörtern chatan, choten 53 bezeichnet: so als ob Dieser als der in das Band der Kamilie Aufnehmende, Jener als der Aufgenommene benannt werden sollte. In dem Hohenliede ist der Begriff Braut noch nicht so= weit entwickelt, daß der Ausdruck "meine Braut" möglich wäre: er wird umschrieben durch "meine Schwester Braut"54; denn kallati würde "meine Schwiegertochter" bedeuten. Diese Sonderbarkeit hängt ohne Zweifel mit dem Zustande der Kamilie in der Urzeit zusammen. Kür das Verhältniß von Mann und Weib bestanden Worte mit den Begriffen Gatte und Gattin; ein die Ehe vorberei= tendes Band war nur zwischen den Kamilien ge= knüpft. Mancherlei Anzeichen beuten darauf, daß bei den Griechen das Verhältniß kein anderes war, und so wird denn von dem besprochenen gambros außer Schwiegersohn, Schwiegervater und Schwager auch die Bedeutung Bräutigam überliefert. 55

Es bedarf kaum der Bemerkung, daß es außer den angeführten noch viele andere Wurzeln von der Bedeutung des Verbindens in den indogermanischen Sprachen gibt, wie denn z. B. im Lateinischen ligare, in den flavischen Sprachen vjazitj, im Litthauischen und Altpreußischen riszti, per-

reist (womit Pott 56 das lateinische restis, Strick, verglichen hat,) die gebräuchlichen Zeitwörter für ben Begriff sind. Auch ist es wohl selbstverständ= lich, daß in den angeführten Wurzeln noch eine Menge anderer Bedeutungen enthalten find, 3. B. in der Burzel sva entwickelt sich der Begriff eigen und die Fürwörter sich, sein; neben Sippe das Zahlwort sieben u. s. w. Jus, Eid, Recht, hat Benfen gewiß richtig aus ju, verbinden, erklärt, und im Hebräischen scheint das Zahlwort sieben mit dem Begriffe des Eides zu Einer Wurzel zu gehören. 57 Man kann also sehr wohl fragen, ob jus nicht ebensogut die Bedeutung der Verwandt= schaft, oder Sippe die des Eides hätte ausprägen können? wie denn wirklich beide Begriffe in zwei Wörtern, welche Benfey ebenfalls von einer der mit ja anlautenden Wurzeln ableitet, nämlich Eid und Eidam, einander äußerst nahe stehen. Die Bedeutungen Geset, Bund, Che vereinigt dies letztere deutsche Wort — althochdeutsch êwa das vielleicht wieder mit jus eines Stammes ist.

Auf Grund dieses Thatbestandes habe ich also behaupten zu müssen geglaubt, daß das auf der

Dberfläche der Sprache beobachtete Geset, welches einem jeden Laute einen bestimmten Begriff und umgekehrt entsprechen läßt, in größeren Tiesen versschwindet, indem ganz im Gegentheil jeder Laut jeden Begriff bezeichnen, jeder Begriff durch jeden Laut bezeichnet werden kann; und ferner, daß die Sonderbedeutung, die ein Laut im Lause der Zeit schließlich erlangt hat, immer ein Resultat des bloßen Zufalls, oder mit andern Worten: der Entwickelung ist.

## III.

Die Wurzellaute vereinigen sämmtlich eine große Menge von Begriffen auf sich, und er= scheinen dabei zugleich in mehreren, so sehr als nur möglich verschiedenen Lautformen mit wesent= lich gleichen Grundbegriffen. Innerhalb derselben ist die Frage nach der Vertheilung der Einzelbedeutungen durch Natur oder Uebereinkunft verschwunden; das Princip der Vertheilung ift: Sprachgebrauch, unbewußte Gewöhnung, Zufall. Aber wie verhält es sich mit dem Anfangszustand selbst, vor dieser Vertheilung? warum wurde eine solche Masse von Begriffen unter einen einzigen Laut zusammengefaßt, und noch dazu mehreremale in ähnlicher Weise? — Es laffen sich in dieser Hinsicht mehrere Erklärungen denken. Man kann sich vor= stellen — und dies ist die ziemlich allgemein ver-

breitete, und auf den ersten Blid auch wahrschein= lichste Meinung — daß anfangs eine Anzahl von Burzelbegriffen, 3. B. verbinden, jeder einen bestimmten Wurzellaut für sich gehabt habe: ein anderer hätte z. B. nur tönen, ein dritter nur zerreißen u. f. w. bedeutet. Mit einem folchen Wurzellaute nun hätten die Menschen z. B. außer dem Begriff verbinden felbst, auch ein Band, ein Joch, eine Bundesgenoffenschaft, einen Gid, ein Necht, einen Verwandten, einen Bruder bezeichnet. Der Mensch erkannte in allen diesen Dingen etwas Aehnliches, erkannte, daß es etwas Verbindendes ist, und nannte es, um mit Mar Müller zu reden, vermittelst der seiner Vernunft dafür zu Gebote stehenden phonetischen Typen. Das Bild, das sich für das Wesen des Menschen aus diesen Voraussetzungen ergibt, entwirft der= selbe Schriftsteller mit folgenden Worten: "Der Mensch würde weder einem Baume, noch einem Thiere oder Flusse oder irgend einem andern Gegenstande, für welchen er sich interessirte, einen Namen geben können, ohne zuerst eine allgemeine Qualität zu entbecken, welche ihm zu der Zeit seiner Beobachtung als das auffälligste Merkmal des zu benennenden Gegenstandes erschien. Auf der tiefsten Stufe der Sprache würde schon eine Nachahmung des Wieherns eines Pferdes hingereicht haben, um das Pferd zu benennen. . Dies ist nicht der Weg, auf dem sich die Wörter unserer Sprache gebildet haben. Es ist keine Spur des Wieberns in den arischen Namen für das Pferd zu entbecken." 58 - "Alles Benennen ift Claffification, Einordnen des Individuellen unter das Generelle, und Alles, was wir empirisch oder wissenschaft= lich kennen, kennen wir nur vermöge unserer all= gemeinen Ideen. Die andern Thiere besiken auch Empfindung, Perception, Gedächtniß und in gewissem Sinne sogar Verstand; aber alle diese Vermögen stehen bei dem Thiere nur mit einzelnen Gegenständen in Beziehung. Der Mensch hat Empfindung, Perception, Gedächtniß, Verstand und Vernunft, und nur die Vernunft steht mit allgemeinen Ideen in Beziehung. Durch die Vernunft stehen wir nicht allein eine Stufe höber als die Thierwelt, wir gehören durch sie einer ganz andern Welt an." — "Die Sprache ist unser Rubicon, und kein Thier wird wagen, ihn zu übersschreiten. Dies ist unsere thatsächliche Antwort, die wir denen ertheilen, welche von Entwickelung reden, welche wenigstens die Uranfänge aller menschlichen Fähigkeiten im Affen zu entdecken glauben." <sup>59</sup>

Es tritt nun aber freilich bei einer solchen Annahme das Mißliche ein, daß Wurzeln dieser Art, welche nur das Allgemeine bezeichneten, worunter eine solche Menge von Einzelheiten fiel, unmöglich verstanden werden konnten. Was ist für ein Verständniß von einer Sprache zu hoffen, welche nur aus solchen Wurzeln wie binden und tonen befteht? Rann man damit einen Sat zusammensehen wie: "ber Bruder spricht?" Dber fann man mit einer Wurzel, die binden bedeutet, von dem Eide eines Verbündeten sprechen? Pott macht, gelegentlich der mannigfaltigen Un= wendung der nach allen Richtungen hin von ihm burchforschten indogermanischen Präpositionen, ein= mal die Bemerkung, daß Vielbeutigkeit überhaupt in der menschlichen Rede gar nicht möglich sei, ohne das Verständniß geradezu aufzuheben. alaubt daher den Grundsatz unumstößlich festhalten und auch praktisch in Anwendung bringen zu müssen: "die Wörter an sich sind gar nicht vieldeutig, sie haben wahrhaft nur einen Sinn, nicht zwei, nicht drei oder mehr." Der Schein der Mehrdeutigkeit entspringt nach Pott aus der Verschiedenheit der Anwendung, wobei immer "die Verschiedenheit (die Beziehung auf ein Verschiedenes) außerhalb des jedesmal fraglichen Wortes fällt, nicht in dasselbe."

"Ich läugne freilich," fährt er fort, "nicht die Vielheit der Anwendungen eines Wortes: im Gegentheil, ich möchte eher sagen, jedes Wort wird in jedem neuen Zusammenhange, wechselsseitig diesem ein besonderes Licht verleihend und von dort empfangend, auch gewissermaßen stets ein Anderes, mindestens anders gefärbt. Umgekehrt aber, wie sollte in die an sich so flüssigen Sprachen begrifflicher Seits nur irgend Festigkeit kommen, herrschte nicht in dem oft äußerst mannigkachen Bunterlei der Anwendungen, welche ein Wort entweder nach dem üblichen Sprachelischt gar nachgiebiger Weise inskünftige sich gefallen

lassen muß, herrschte nicht in dieser Vielheit, welche stets auseinanderzusahren droht, gleich dem Kerne des Kometen inmitten des ihn umsließens den Nebeldunstes, eine sie zusammenbindende einsheitliche Macht, von, sich nun, seit ihrem Ursprunge, ewig gleichbleibender Unveränderlichkeit?"

Was fann nun aber in die alleinstehenden Wurzeln, vor aller Flexion, und zwar in lauter solche Wurzeln von den umfassendsten Begriffsgebieten, die Verschiedenheit der Anwendung für eine Aufklärung tragen? "Die Schwester dem Gatten freien" ift ein für uns leicht verftänd= licher Ausbruck, weil wir in "gatten", in "freien" und der alten Wurzel sv drei verschiedene Ausdrücke des Verbindens haben, die der Sprachge= brauch differenziirt hat. 61 Aber in einem Sprachzustande vor jedem, von Pott, wie es scheint, etwas verächtlich angesehenen "Sprach-Usus," gibt es gar keine Möglichkeit der Unterscheidung, gar feine Verschiedenheit der Anwendung. Und wenn gar die den Begriff verbinden ausdrückende Wurzel nur eine einzige ist, so gibt es auch nichts zu differenziiren, und der Gebrauch findet keinen

Stoff zur Entwickelung von Sonderbedeutungen. Die Entwickelung der Sprache wird somit unmögelich; und nicht genug, daß ein solcher Urzustand kein Mittel des Verständnisses enthält, er enthält nicht einmal den Keim, jemals zu einem solchen Mittel zu gelangen, und aus seiner Hülflosigkeit herauszukommen. Man sieht also, was es mit der vermeintlichen Gesundheit der ersten Sprachperiode für eine Bewandtniß hat, wo es weder Mehrdeutigkeit noch Mehrlautigkeit gegeben has ben soll.

Wir müssen bemnach diese Borstellung von dem Urzustande der Wurzeln gänzlich aufgeben, und uns nach einer anderen umsehen. Wir kommen dabei über eine Alternative nicht hinaus: entweder wir müssen an den Anfang der Sprache soviel von einander ganz unabhängige Laute sețen, als Begrisse zu bezeichnen waren. Dann müssen wir freilich alles läugnen, was die historische Sprachwissenschaft uns gelehrt hat. Es gibt dann seine Wurzeln, sondern das Eisen, wie das Gold, die verschiedenen Thier = und Pslanzenarten, wo nicht gar Individuen, die moralischen Beziehungen,

bie grammatischen Verhältnisse, alles hat von Ansfang an seine Benennung für sich. Aber freilich kann alsdann auch von keiner Classification und Erkenntniß des Allgemeinen mehr die Rede sein; auch ist die Entstehung einer derartigen Sprache und ihres Verständnisses nicht wohl begreislich; noch weniger, wie sie sich zu einer unserer historischen Sprachen, die auf Wurzeln ruhen, welche das Allgemeine bezeichnen, hätte entwickeln können.

Das einzige der Wirklichkeit entsprechende, mit dem Zwecke des Verständnisses vereindare, zugleich auch Entwickelung zulassende Verhältniß ist Mehrlautigkeit und Mehrdeutigkeit der Wurzeln. Dies ist die noch übrige und allein noch denkbare Alternative. Nur hierdurch ist es in einer Sprachperiode vor aller Flexion möglich, d. B. alle einzelnen Dinge, die als irgend wie verbindend oder verbunden angeschaut werden sollen, zugleich zu unterscheiden und dennoch wieder unter den gemeinsamen Begriff zu vereinigen. Ze mehr solcher gleichdeutigen Wurzeln es gibt, um so glücklicher für die Zwecke der Bezeichnung.

Betrachten wir nun mehrere solcher Wurzeln,

wie wir sie in der Wirklichkeit vorgefunden haben: die eine bedeutet verbinden und Joch, die andere verbinden und Bruder, die dritte verbinden und Recht. Wie ift bies Zusam= mensein der vereinzelten Bedeutung mit der allgemeinen zu erklären? Gang ohne Zweifel nur fo, wie der Verlauf aller sprachlichen Entwickelung es uns gezeigt hat: die vereinzelte Bedeutung hat sich durch den Gebrauch festgesett, wie schon allein durch die verschiedene Festsetzung in verschiedenen der verwandten Sprachen bewiesen wird. Dann ist aber wieder nur zweierlei möglich: ent= weder die sämmtlichen Specialbedeutungen waren anfangs in allen gleichdeutigen Wurzeln vorhan= den, und find nur in der einen zu einem Theile, in der andern zu einem andern Theile ausge= storben; oder die Specialbedeutungen sind erst hinzugekommen, die allgemeine ist die ursprünglich allein vorhandene. Beide Källe find in ihrem Resultate ganz gleich. Der Mensch hatte in beiden Fällen kein Mittel der Bezeichnung des Speciellen. Scheinbar ist dieses Resultat auch dem der ersten unserer Voraussetzungen gleich; der Vortheil mehrfacher gleichdeutiger Burzeln ist wieder verschwunsben, und wir sind wieder eben da, als da wir eine Reihe von Burzeln annahmen, jede von der andern geschieden, jede einen bestimmten und besonderen Begriff bezeichnend. Nur ist dies Verhältniß das allein mit der historischen Gestalt der Sprache vereindare, und macht überzdies eine Entwickelung, und zwar eine sehr erstlärliche, zu dem gegenwärtigen Zustande der Sprache möglich.

Aber wir sind noch nicht zu Ende. Die Wurzeln sind nicht nur vieldeutig in dem Sinne, daß alles, was sich aus einer Wurzel entwickelt, in ihr ungeschieden vorhanden ist; sie haben selbst, wie uns oben die Wurzel da gezeigt hat, welche außer verbinden auch z. B. zertheilen (griechisch daid) heißt, oft ganz heterogene, ja entgegengeseste Bedeutungen zu gleicher Zeit. Das ist Zusfall, werden ohne Zweisel hier gerade Diejenigen sagen, die jeder Sprachsorm gern ihre seste, urssprünglich scharf von einer andern gesonderte Besteutung zuschreiben, und daher Entstehung der Bedeutungsverschiedenheit aus Zusall so wenig

als möglich anerkennen. Gleichwohl ist es ganz allgemein so, und muß auch wohl so sein: denn wenn eine Bedeutung unter allen Formen vorkommen soll, so muß auch jede Form alle Bedeutungen haben, und dies ist wirklich oder doch nahezu der Fall. Aber allerdings waltet auch hier wieder der Zufall. Die Wurzeln selbst haben ihre bestimmten Bedeutungen in Folge desselben Princips erhalten, wie später innerhalb ihrer die abgeleiteten Wörter.

Schon hier sehen wir nun aber die Sprache völlig unbrauchbar, ganz unfähig etwas Verständeliches auszudrücken. Welches ist der Anfang dieses Processes? Unsere Wurzeln sind die Urwurzeln nicht; wir haben vielleicht von keiner einzigen die erste, ursprüngliche Lautsorm mehr vor uns, ebensowenig wohl die Urbedeutung. Die Feststellung historisch gegebener Wurzelbedeutungen geht in eine so frühe Zeit zurück, daß die Quelle der Sprachvergleichung begreislicherweise hier sehr spärlich, wenn überhaupt, sließen kann. Aber wir können doch wenigstens so viel einsehen, daß die Urwurzeln nichts Klareres, Bestimmteres, Vers

einzelteres bebeutet haben können, als die historisschen Burzeln. Die Entwickelung der Sprache wäre sonst aus ihnen ebensowenig möglich geswesen, als die der Sonderbegriffe aus Burzeln, die nichts Allgemeines bezeichneten. Und hier ist nun der Punkt, wo das Problem der Sprache das Problem der Vernunft zu werden beginnt.

Das Vorhandensein allgemeiner Begriffe in dem menschlichen Denken bildet von jeher eine wichtige Grundfrage in der Philosophie. Der Gegensatz zwischen Empfinden und Denken wurde schon den ältesten griechischen Philosophenschulen Veranlassung zu Forschung, Zweifel und Kampf, und der Zusammenhang dieses Gegensates mit dem des Einzelnen und Allgemeinen wurde früh und lebhaft erfaßt. Diese Frage war jedoch im Alterthum keine eigentlich logische, noch weniger eine psychologische, sondern das, was wir metaphysisch nennen würden. Es handelte sich nämlich darum, welche von den Erscheinungen der Welt die wahre sei, ob die Dinge so wären, wie sie sich den Sinnen, oder so, wie sie sich dem Verstande darstellen. Die Sinne nehmen nur Individuelles wahr, der Verstand Allgemeines. Welche von diesen Auffassungen gibt uns eine richtige Erkennt= niß von dem Wesen der Dinge? Ift die Sinnes= wahrnehmung die einzig gewisse, oder täuschen uns die Sinne und werden von dem Verstande berichtigt? Mit den Sinnen nehmen wir nur einen einzelnen bestimmten Menschen wahr, einen Ferdinand, einen Alerander, keinen Menschen als sol= chen; kein Thier, keinen Vogel, ja nicht einmal eine Taube als solche, sondern immer nur eine individuelle Taube von einer bestimmten Größe, Farbe, Gestalt. Dennoch enthält der allgemeine Begriff immer das Wesentlichere des Dinges; daß eine Taube schwarz oder blau ist, ist eine unbebeutende Modification gegenüber dem Typus der Natur, durch den sie Taube ift. Eine solche Schluffolgerung war es, die zu der Ideenlehre Plato's führte. Plato nahm an, die in den Gattungen und Classen der Natur zum Vorschein kommenden Typen der Dinge würden durch die Begriffe erkannt. Diese wesentlichen Gestalten der Dinge sind der Natur ebensosehr anerschaffen, als dem menschlichen Verstande angeboren. Zur Er= flärung des Problems, wie der Verstand mitten unter aller Verschiedenheit der Individuen diese wesentlichen Gestalten berauserkenne, nahm er die Lehre von der Seelenwanderung zu Gülfe. Die individuellen Verschiedenheiten sind ihm Abweichungen, Ausartungen von dem Urtypus: die Urtypen waren dereinst — und sind außer den Einzelwesen ewig - rein und ohne Entartung vorhan= den: die Scele lebte vor ihrem irdischen Aufent= balte mit ihnen vereint. Eine dunkle Erinnerung aus jener Zeit ist in ihr noch vorhanden, und wird durch Lernen und Nachdenken geweckt. Daß diese Erinnerung getrübt ist, daß die sinnliche Wahrnehmung den Verstand in der Erkenntniß des Allgemeinen hemmt, daran ist der Körper, der Stoff — die eigentliche Ursache der Entar= tung — Schuld.

Auch Aristoteles war weit davon entsernt, die Wesentlichkeit des Allgemeinen in der Natur zu läugnen. Nur über die Art, wie die Erstenntniß desselben in uns zu Stande kommt, weicht er von Plato ab. Er schreibt dem Mensschen ein besonderes, dem Thiere mangelndes

Gedächtniß für die wesentlichen Eigenschaften zu. Das ganze Mittelalter beschäftigte die Frage über die Sondereristenz von Objecten der allgemeinen Begriffe, die die Realisten behaupteten, die Nominalisten verneinten. Es ist von Interesse, daß nicht nur die arabischen Philosophen, in Abhängigkeit von den Griechen, die Frage über den Nominalismus erwogen, zu dem sie sich fast allgemein und unbedingt neigten, sondern daß der= selbe auch zu den Unterscheidungslehren der Bud= bhisten gehört, indem diese nur den Individuen Eristenz zugestehen. 62 Die nominalistischen Schulen betrachteten die Gattungsbegriffe als bloke No= mina; und diese Anschauung ging in die Neuzeit über, welche von der Voraussetzung aus, nur das Individuum habe Wirklichkeit, befonders feit Locke alles Allgemeine als bloke begriffliche Abstraction faßte, und sich nur noch die psychologische Frage nach der Art des Zustandekommens dieser Abstrac= tion vorlegte. Schon Locke bemerkte, daß nur solche allgemeine Abstractionen in der Sprache Benennungen finden, nicht aber Individuen, eine Erscheinung, die er aus praktischen Gründen berleitete, da ohne dies die Sprache unendlich und ganz unbrauchbar sein würde. So sing denn die Untersuchung sich wieder auf die Sprache zu beschränken an, von der sie in der That auch allein ausgegangen war. Plato hatte ausdrücklich gesagt, daß jede Vielheit eine Idee, ein Urbild habe, die mit einem gemeinsamen onoma, Einem Namen oder Nomen bezeichnet werde. Er führt dies auch ganz consequent durch, denn selbst die Geräthe des Menschen haben solche Urbilder: es gibt nach Plato auch von sämmtlichen Stühlen und Tischen ein Urbild, einen einzigen Stuhl und Tischen die Gottheit selbst geschaffen hat, und in dessen Nachbildung menschliche Künstler die irdischen Stühle und Tischen Etühle und Tische versertigen.

Wenn man diese vielberühmte "Ideenlehre" Plato's zunächst seltsam und phantastisch sinden und den an sie geknüpften Kampf des Realismus und Rominalismus für eine Ausgeburt scholastischer Spitssindigkeit zu halten geneigt sein sollte, so muß man bedenken, daß das Problem des Allgemeinen auch noch der neuesten Philosophie sich immer wieder darbietet, wie es denn auch

uns in aller Schärfe entgegengetreten ift, und nur mit der Entscheidung über das Wesen und den Ursprung der Vernunft selbst seine Aufklärung finden und ein für allemal zur Rube gelangen fann. Rant sagt in der "Rritik der reinen Bernunft" über diesen Gegenstand: "Der Begriff vom Sunde bedeutet eine Regel, nach welcher meine Ein= bildungsfraft die Gestalt eines vierfüßigen Thieres allgemein verzeichnen kann, ohne auf irgend eine einzige besondere Gestalt, die mir die Erfahrung darbietet, oder auch ein jedes mögliche Bild, was ich in concreto darstellen kann, eingeschränkt zu sein. Dieser Schematismus unseres Verstandes, in Ansehung der Erscheinungen und ihrer bloken Form, ist eine verborgene Kunst in den Tiefen der menschlichen Seele, deren wahre Handgriffe wir der Natur schwerlich jemals abrathen, und sie unverdeckt vor Augen legen werden." 64

Bei der so viele Jahrhunderte beschäftigenden Untersuchung über die Realität des Allgemeinen hat man nicht genug beachtet, daß dasselbe eigentelich nicht das Einzelne, sondern das Besonsbere zum Gegensate hat. Nur das Einzelne ist

wirklich: jedes Einzelne aber vereinigt Besonderes und Allgemeines in sich. Das Allgemeine ist nichts, als das mehreren Einzelnen Gemeinsame; das Besondere ist das, was die Einzelnen unterscheidet. Woraus erklärt sich nun das Allgemeine in der Natur? Aus gemeinsamem Ursprung, d. h. aus einer entweder gleichen, oder sogar einzigen und identischen Ursache. Und woraus erklärt sich das Besondere? Aus Differenziirung, d. h. aus dem Hinzutritt neuer, jedesmal verschiedener Ursachen zu der ersten gemeinsamen.

Nachdem wir so die objective Frage, die Frage nach dem Allgemeinen in der Natur, abgetrennt, bleibt die nach dem Vorhandensein der allgemeinen Borstellungen in der Bernunft, oder die Fähigsteit, das in der Natur vorhandene Allgemeine aufzufassen, zurück. Wir haben in dieser Hinsicht einen ganz andern Standpunkt, als Plato, oder selbst Locke; denn wir müssen die Begriffe der Thätigkeiten und Zustände mit in die Frage aufenehmen, ja an die Spike stellen. Die Sprache enthält in ihren primitivsten Bildungen gerade das Allgemeinste; Allgemeinbegriffe von verschies

bener Abstufung finden sich im Laufe ihrer Ent= wickelung ein: das eigentlich Individuelle nur spät und selten. Die Annahme einer Abstraction, eines Vermögens der Wahrnehmung gemeinsamer Cigenschaften genügt zur Erklärung dieser Thatsache um so weniger, als es wider= sinnig wäre, die höchsten Abstractionen an den Anfang der Sprachschöpfung zu stellen, mit keinem andern Erfolge, als daß, wie wir gesehen haben, jedes Verständniß aufgehoben wird. Auch würde es nicht hinreichend sein, etwa ein Anschaulich= allgemeines dem Abstracten entgegenzustellen; denn diese frühesten Subsumtionen der Sprache geben weit über alles, was man anschaulich nennen könnte, hinaus. Man ist darauf verfallen, bei ber Schöpfung ber Sprache Geisteskräfte thätig anzunehmen, welche mit der Phantasie und besonders dem Wiße verwandt, wo nicht identisch sein follten, als welcher lettere nämlich nach Locke die verbindende Thätigkeit unseres Verstandes ift, im Gegensate zum Scharffinn ober ber unterscheiden= ben. 65 So mögen denn also die Ahnen des mensch= lichen Geschlechtes wißig gewesen sein, und etwa darum die She ein Joch genannt haben? 66 Das Ungeheure des Problems würde noch nicht einmal begriffen erscheinen müssen, wenn an eine solche Lösung im Ernste gedacht werden könnte.

Zudem gibt es Begriffe, und zwar uralte und in jeder Menschensprache vorhandene, zu beren Erklärung alle folche Hülfsmittel in gar feiner denkbaren Beziehung stehen. Wodurch ent= steht 3. B. ein Begriff wie roth? Zu seben, daß Blut roth ist, und Milch weiß, mag leicht sein. Aber die Röthe des Blutes von dem Gesammt= eindrucke zu abstrahiren, an einer rothen Beere wieder denselben Begriff aufzusinden, die rothe Beere bei aller ihrer sonstigen Verschiedenheit mit dem rothen Blute, die weiße Milch mit dem weißen Schnee in dieser einen Beziehung zusam= menzufassen, — das ist etwas ganz Anderes, das thut fein Thier: benn dies eben ift benten. Und doch, würde, wenn wir irgend eine der uns bekannten Geistesfähigkeiten zur Abstrahirung eines solchen Eigenschaftsbegriffes aufbieten wollten, eine andere dazu geeignet sein, als Scharfsinn? der bewundernswertheste, unbegreiflichste Scharffinn?

Es ist immer etwas höchst Bedenkliches, das Bestehende obne Kenntniß seiner Vergangenheit erklären zu wollen. Die Bildung der allgemeinen Begriffe in der Sprache läßt sich nicht unter ein gemeingültiges Schema bringen; sie muß in jedem einzelnen Kalle historisch verfolgt werden, wo es sich denn zeigt, daß sie auf äußerst verschiedenen Wegen zu Stande gekommen ift. Es würde ebenfo falsch sein, einen regelmäßigen Gang von der höberen Ordnung auf die niedrigere, als umgekehrt anzunehmen. Dagegen scheint es für das Denken unbedingt zu genügen, daß in der Sprache auf irgend eine Weise Gattungsbegriffe entstanden seien: es braucht alsbann die Herstellung derselben für die Vernunft nicht noch einmal, etwa durch Abstrac= tion, vorgenommen zu werden. Wenn das Wort Thier zu dem Umfange gelangt ist, den es jett hat, so ist der gemeinsame Name Mittel genug zur Zusammenfassung aller zur Classe gehörigen Wesen. Zur Idee ist es auch uns genug, daß ein onoma, ein gemeinsamer Name vorhanden sei.

Es gibt eine Reihe von Gattungsnamen, bei benen ein sehr einfaches Princip genügt, um ihre

Entstehung, ohne jede Hülfe einer verständigen Kähigkeit, so zu erklären, wie sie sind: es ist die Verwechselung. Kann man glauben, daß 3. B. bei Benennung der Fliege eine Abstraction nothwendig gewesen sei, um nicht die individuelle, sondern die allaemeine Fliege zum Gegenstand zu wählen? Man muß sich nur auch hier vergegen= wärtigen, daß das Einzelne ebensowohl das All= gemeine als das Besondere in sich enthält, und es wird sich von selbst ergeben, daß gerade weil immer etwas Einzelnes das erste Object der Namengebung gewesen sein muß, ebendarum das Besondere bei derselben gar nicht in Betracht kommen konnte. Die Benennung des Rindes konnte unmöglich aus einer langen Vergleichung verschiedenartiger Wesen mit dem Ergebniß der erkannten Aehnlichkeit hervor= geben; sie mußte ebensogut erfolgen können, wenn es nur ein einziges Rind gab; wie denn Sonne und Mond nicht bis zur Entdeckung mehrerer Sonnen und Monde warten mußten, um benannt zu werden. Nur wenn das Wort das Resultat langjähriger, wohlerwogener Prüfung und Wahl des zweckmäßigsten Berständigungsmittels wäre, könnte die Vergleichung einer großen Menge von Einzelwesen der Entstehung des Gattungsnamens zum Grunde liegen, nicht aber, wenn es auf die Wahrnehmung als ihr unmittelbarer und auch nur einigermaßen instinctiver Ausdruck folgt.

Man wird bei aufmerksamerer Betrachtung finden, daß die Verwechselung weiter greift, als man zunächst glauben sollte, daß namentlich auf unentwickelten Verstandesstufen überraschende Verwechselungen möglich sind. Das Kind in dem Zeit= punkte, wo es eben sprechen lernt, wo also der innere, ibm anentwickelte Sprachtrieb mit der Ginwirkung seiner Umgebung zusammentrifft, die diesem Triebe die Richtung auf die vorhandene Sprache zu geben bestimmt ist, nennt zunächst, sobald es seinen Vater Papa rusen gelernt, auch andere Männer so: wenn es sodann etwa in einem jungeren Manne seinen Onkel kennen gelernt hat, so heißt ihm jeder jüngere Mann Onkel; später wohl auch Jedermann außer dem Bater, den es nun von Allen zu unterscheiden gelernt hat; kennt es außerdem etwa einen Anaben, der Otto heißt, so ist ihm sofort jeder Knabe ein Otto. Warum das? Macht das Kind etwa, um jeden Mann, jeden Rnaben bezeichnen zu können, alle Einzelbenennungen, die ihm zu Gebote stehen, zu Gattungs= namen? Gewiß nicht. Es verwechselt die andern Rnaben wirklich mit seinem Otto; es ruft sie, und ist, wenn es die Verschiedenheit der Verson überhaupt bemerkt, überrascht und enttäuscht. Wenn es diese Erfahrung öfters macht, dann erst wird Otto ihm eine Art Gattungsbegriff, den es nun überall ver= wendet, wo in früherer Zeit die Verwechselung bei ihm bätte eintreten können, jest aber, und zwar eben durch den Besitz des Namens, eine Zufammenfassung zu ähnlicher Erinnerung, eine Ver= gleichung möglich geworden ist. Auch später ent= wickelt sich die Kindervernunft noch zuweilen auf dieselbe Weise. Wenn ein Kind zum erstenmale Schnee sieht, und denselben nun Federn nennt, oder Zucker: ist es dann etwa wizig? "appercipirt" es? Es verwechselt nur, und würde den Zucker wohl zu essen versuchen. Ja es kommt auch wohl vor, daß ein ihm geläufiges Kinderwort im Sinne einer höheren Verallgemeinerung verwendet wird, daß ihm z. B. ein Schmetterling ein Bögelchen,

Blutegel Fischen heißen; was sinnreich genannt werden könnte, wenn es nicht umgekehrt Unfähigeteit wäre, die Unterschiede zu erkennen.

Dürfen wir auf die letztere Weise das Allsgemeine in der Sprache überhaupt erklären? Sind die Menschen durch eine ähnliche unwillkürliche Erhebung einzelner, gleichsam als Eigennamen gegebener Benennungen zu Gattungsnamen in den Besitz der allgemeinen Begriffe gelangt? Eine solche Annahme wäre bei der ungeheuren Auszdehnung des Allgemeinen gegen die Anfänge der Sprache hin fast der einer Verwechselung von Allem mit Allem, einem gänzlichen Mangel an Unterscheidungsfähigkeit gleich, von dem nicht wohl abzusehen wäre, wie der Mensch jemals aus demselben hätte heraustreten können, da für die Sprachbereicherung von außen, wie sie dem Kinde geboten wird, in der Menschheit keine Analogie bestand.

In einzelnen Fällen ist die Entstehung von Gattungsbegriffen aus Mangel an Unterscheidung gleichwohl kaum zu bezweifeln. Der Begriff Baum ist nicht nach dem Bewußtsein der Artunterschiede gefaßt, sondern diese Unterschiede blieben unbemerkt.

Sa es ist sogar für den Begriff Fisch das Gleiche mit Wahrscheinlichkeit vorauszuseten. Die Indogermanen haben keinen gemeinsamen Artnamen für einen speciellen Fisch; die Semiten ebensowenig: die beiden Urvölker der Indogermanen und Semiten haben also die Fische noch nicht speciell, sondern nur im Allgemeinen "Fisch" genannt. Im Homer kommen solche specielle Namen ebenfalls nicht vor; von den Hebräern läßt es sich fast mit Bestimmtheit nachweisen, daß sie lange Zeit die Fische nicht speciell benennen konnten. 67 Dies ist Unalogie genug, um anzunehmen, daß überhaupt das allgemeine Wort Fisch älter als die Sondernamen ist, wovon der Grund nicht leicht ein anderer sein kann, als weil die Besonderheiten nicht hinlänglich ins Auge fielen. Aber schon bei dem Begriffe Thier kann eine solche Erklärung nicht wohl mehr genügen, welche zuletzt auf eine Ver= wechselung der Mücke mit dem Elephanten hinaus zu kommen scheint; und außerdem bedarf nun, wenn der Geift naturgemäß verwechselte, umge= kehrt die Entstehung der Sonderbegriffe einer Begründung.

Verfahren wir geschichtlich, so finden wir, daß das Wort Thier von einer engeren Bedeutung zu der umfassenden erst fortzuschreiten pflegt. Das griechische Wort ther bedeutet so vorwiegend nur wildes Thier, daß thereia krea zur Bezeichnung des Wildpretes im Gegensate zu dem Fleisch zahmer Thiere gebraucht wurde. Das deutsche Thier, dessen Zusammenhang mit dem griechischen Wort, trot der großen Laut= ähnlichkeit, noch nicht ausgemacht ist, zeigt auf älteren Stufen ebenfalls biefe Begriffseinschrän= funa. 68 Bestia hat besonders in dem bestimm= teren juristischen Sprachgebrauch ausschließlich die Bedeutung "wildes Thier." 69 Das Hebräische hat kein eigentliches Gesammtwort, sondern theilt den Begriff in wilde und zahme Thiere, wobei je= doch das Wort für "zahmes Thier" (behemah) ursprünglich ebenfalls Wild bedeutet zu haben scheint. 70 Im Sanskrit hingegen wird für den allgemeinen Begriff das unserem Bieh entsprechende Wort pacu verwendet, so daß man in dieser Sprache von "wildem Bieh" lesen kann 71; und es findet sich sogar schon in einer der frühesten

Literaturperioden ein dem umfassenden Sinne von animalia insofern ähnlicher Gebrauch des Mortes. als es die Thiere mit Einschluß des Menschen bezeichnet 72, wie man dies gewiß nur einer weit fort= geschrittenen Abstraction bätte zutrauen sollen. In dem letteren Kalle ist also der Gesammtbegriff vom Besite ausgegangen. Denn daß dies der Grund= begriff unseres Wortes Vieh ist, entspricht nicht nur dem bistorischen Gange biefes Wortes felbst, sondern auch ktenos ist von der Bedeutung "Besitz" bis zu "zahmes Thier" fortgeschritten; im Hebräi= schen hat migneh, Vieh, dieselbe Grundbedeutung: Schat, bas im Gothischen (skatts) Münze, Gelb bedeutet, hat im Altfriesischen (sket) die Bedeutung Vieh entwickelt; in den flavischen Sprachen ist skot ebenfalls Vieh, im Russischen steht jedoch die veraltete Bedeutung Geld und Schatz noch da= neben, und im Litthauischen bedeutet skatikkas Groschen: das Wort scheint aus dem deutschen Sprachgebiete in das flavische gedrungen zu sein. Selbst noch im Englischen hat sich in ähnlichem Gange cattle, Bieh, aus Capital entwickelt. Von den ursprünglich das Wild bezeichnenden Wörtern ist ther wahrscheinlich als Jagdbeute aufzufassen, so daß thera, Kang, Jagdbeute und Wild, nicht einfach von ther abzuleiten, sondern nur auf einen gemeinsamen Grundbegriff damit zu= rückzuführen wäre. Auch bas Sanskritwort mriga, wildes Thier, läßt eine ihnliche Ableitung zu, und gibt zugleich durch merkrürdige Vereinzelungen seines Begriffs zu weiteren Betrachtungen Anlaß. Es bebeutet nämlich ganz lesonders ein Wild aus bem Hirschaeschlecht, eine Bazelle. Muß es nun nicht höchlich auffallen, daß auch Thier außer der all= gemeinen noch eine das Hirschgeschlecht treffende Sonderbedeutung hat? Im Englischen ist deer das Rothwild; bei unfern Jägern heißt so nur das weibliche; in der Edda heißt der junge Hirsch dyrkalfr, "Thierfalb." 73 Man kann wohl annehmen, daß das Rothwild, als die willkommenste Jagd= beute, das gewöhnliche Wildpret, den allgemeinen Namen vorzugsweise, und vielleicht zuerst erhielt. Aber das erwähnte mriga hat noch eine andere interessante Seitenbahn eingeschlagen. Es bedeutet im Zend nur Vogel, wie noch heute das persische murg, und Roth hat dieselbe Bedeutung für einige Vedastellen nachgewiesen. 74 Man sieht also, daß der Gesammtname für die große Classe der Vögel nicht nothwendig aus dem so naheliegenden "fliegen" hergenommen sein muß, sondern daß sich derselbe auch durch Erweiterung aus einem ursprünglich die Beute des Jägers bedeutenden Worte entwickln konnte.

Die Möglichkeit, ein Wort in weiterem und engerem Sinne zu gebrauchen, rührt zum Theil, wie die eben geschilderten Vorgänge beweisen, von der Entstehung des Namens aus einer Eigen= thümlichkeit her, die bald vorzugsweise an einem kleineren, bald auch wieder an einem größeren Kreise von Gegenständen auffallen oder wichtig erscheinen konnte. Aber zu einem andern Theile reicht diese Erklärung offenbar nicht zu, indem der erweiterte Gebrauch mit der Entstehung des Wortes aar nicht harmonirt. Wie können 3. B. die Perfer jeden Vogel, ja sogar das zahme Geflügel und das Huhn insbesondere, murg nennen, während ber Grundbegriff nur Wild, Jagdbeute ift? Offen= bar wurde, nachdem der Gebrauch das Wort zu= erst auf das gesiederte Wild beschränkt hatte, der

Gedanke an das Wild ganz außer Acht gelassen, und außer dem Fluge böchstens noch an die Brauchbarkeit des Vogels zur Speise gedacht. Aehnliches ist von dem "wilden Vieh" der Inder zu fagen. und ähnlich verhalten wir uns selbst, wenn wir. mit gänzlicher Ignorirung des Wortursprungs. in naturgeschichtlichem Sinne vom Thierreich sprechen. Ein häufiges Wort für Vogel im Allgemeinen ift cakuna; es gehört zu einer merkwürdigen Reihe von Vogelartbenennungen, die von ber Farbe hergenommen sind, und mit kapi, Affe, zusammenhängen 75: in der allgemeinen Anwendung wird auf die Farbe keine Rücksicht genommen: so wenig wir uns scheuen von einem weißen Biber zu sprechen, obschon der Name Biber eigent= lich ebenfalls "rothbraun" bedeutet. Man kann dies einen Mißbrauch der Worte nennen, beson= ders da Etymologie ja wörtlich die "Richtigkeits= lehre," und von den Griechen eigens dazu geschaffen worden ist, um die Worte nach ihrer ursprünglichen Grundbedeutung gebrauchen zu lehren. Aber wir muffen nur den Umfang dieser Erschei= nung ins Auge fassen, um die ungeheuren Folgerungen zu erkennen, die sich aus einem solchen Mißbrauche für die Menschheit ergeben.

Der allgemeine Ausdruck des hier besproche= nen Gesetzes ist folgender. Die Bedeutungen der Wörter entwickeln sich in einer Reihe, beren lettes Glied sich mit dem ersten in feinem flaren Zusammenhange mehr befindet. Die vordern Glieder der Reihe sind vergessen, und erst hierdurch wird das lette möglich. Ein Wort, das gut bedeutet hat, kann nicht schlecht, eines das schwarz bedeutet hat, nicht weiß bedeuten, wenn die früheren Bedeutungen nicht vergessen sind. Und ganz ebenso, wie ein Wort nur durch die geschicht= liche Aufeinanderfolge verschiedener Gebrauchsweisen zu entgegengesetten Bedeutungen übergeben fann, so ist auch eine gleiche Succession erforderlich, wo allgemeine Begriffe nach Merkmalen benannt werden sollen, die selbst nicht allgemein, sondern einem vielleicht nur kleinen Theile der zusammen= gefaßten Gegenstände eigen sind; oder gar wo eine Sonderbezeichnung ganz aus ihrer ursprünglichen Sphäre fortgerückt erscheint, wie es bei dem persischen Worte für Huhn der Fall war. Wenn nun schon das letzte Glied der Reihe das gleichzeitige lebendige Vorhandensein wenigstens einer größeren Anzahl vorausgegangener ausschließt, so ist es um so weniger denkbar, daß mit dem ersten Gliede das, was zuletzt aus ihm werden würde, schon von selbst gegeben sei. Die Vieldeutigkeit eines Wortes ist nicht nothwendig als gleichzeitige Masse aufzusassen, sie ist zu großem Theile Successssion.

Wendet man diesen Satz auf die Wurzeln an, und fragt, ob das in ihnen vorgefundene Allgemeine als Gesammtmasse oder als Succession zu betrachten sei, d. h. ob die Wurzeln von jeher auf alle Fälle angewendet werden konnten, für die in ihren Ableitungen Ausdrücke vorhanden sind, oder ob ihre Anwendung von einzelnen Fällen ausgegangen und sich allmählich über ihr ganzes späteres Gebiet verbreitet haben, so muß man sich augenscheinlich für das Letztere entscheiden. Es ist z. B. oben eine an das deutssche Karl sich anschließende Reihe von Wörtern mit den Bedeutungen "Mann, Gatte, Greis," ans

geführt worden, die von dem Begriffe des Alters ausgehen; diese können schon in der Wurzel. neben der Bedeutung alt sein, in dem Sinne "Alter" bestanden haben. Aber wie, wenn "alt sein" nicht die alleinige Bedeutung der Wurzel ist? wenn sie auch den Begriff "reiben. zerrieben, murbe sein" mit dem des Alters vereinigt? wenn aus der Bedeutung "reiben" auch Korn und Kern hervorgeht? Kern und Korn, lateinisch granum, bedeuten das Ausgeschälte, durch Abstreifen der Hülse zum Vorschein Gekommene; das alte Zeitwort kirnen heißt nicht nur dreschen, sondern auch so viel als quirlen, Butter durch Umrühren bereiten, englisch churn; und das mittel= hochdeutsche kurn, kürne (althochdeutsch quirn und gothisch kvairnus) ist Mühlstein, Mühle, also ein Werkzeug zu einem dem Quirlen ähnlichen Zerreiben. 76 Wir gelangen von diefen Bedeutungen nicht unmittelbar zu Karl oder zu dem Begriff des ehr= würdigen Greifenthums, des menschlichen Alters. Der Zwischenbegriff ist der eines alt und mürbe gewordenen zerriebenen Gegenstands, z. B. Gewandes. Die Sanskritwurzel gar (gri) zeigt noch

diesen letteren Gebrauch neben dem der Alterssschwäche, des hohen Alters. Hier ist keine andere Borstellung mehr möglich, als daß reiben die frühere, alt nebst allen daran geknüpsten Bezgrissen die jüngere Bedeutung ist. Ebenso, wenn es sich nachweisen läßt, daß die die Verbindung bezeichnenden Burzeln nicht ursprünglich jedes Verbinden, sondern etwa nur ein wirkliches, sinnsliches bedeutet hätten: dann könnte ein Wort wie Schwester oder Tochter nicht von jeher durch sie bezeichnet worden sein.

Wenn wir dies mit dem oben geschilderten Urzustande der Sprache zusammenhalten, so ergibt sich, daß nicht etwa blos die Möglichkeit specieller Unterscheidung, sondern geradezu der Umfang dessen, was überhaupt bezeichnet werden konnte oder sollte, fast bis auf nichts verschwindet.

Es kommt unendlich viel darauf an, den Vorsgang der Bedeutungsentwickelung genau und richtig aufzufassen, und dann nur kann erkannt werden, daß sie nichts Anderes als die Begriffsentwickelung selbst ist. Is bestimmter aber in jedem einzelnen Falle die Entwickelung einer Bedeutung beobs

achtet wird, um so lebhafter leuchtet jedesmal ein, daß sie nur auf Verwechselung beruht. Wenn wir ganz späte, bewußte Vorgänge außnehmen, so wird ein Wort niemals in seiner Bebeutung verändert, ja es verändert sie eigentlich nicht einmal selbst. Es ist das Object des Wortes. das sich dem Sprechenden ganz unversehens unter der Hand verändert. Der Pythagoreer Milo soll bekanntlich, indem er ein Kalb täglich immer wieder trug, es zulett auch als es herangewachsen war, zu tragen im Stande gewesen sein. Mit den Begriffen geht etwas Derartiges wirklich vor. Ein Wort wird bei Gelegenheiten, die scheinbar ganz gleich sind, angewendet; summirt man aber die im Einzelnen unbemerkten Unterschiede, so ist etwas ganz Anderes daraus geworden. Aus der Verwechselung des Aehnlichen, und aus einer beständigen Wiederholung diefer Verwechselung, sett sich die Verbreitung des Wortes über die ganze Gedankenwelt zusammen. Es wird in der That Alles mit Allem verwechselt, aber nur durch einen un= endlichen Discursus, einen hindurchgang bes Begriffes durch die ganze Reihe der denkbaren Objecte.

In der geistigen Natur gibt es so wenig wie in der körperlichen einen Sprung, die geistige Entwickelung sett sich aus chen so kleinen Elementen, wie die förperliche zusammen. Darum läßt sich auch die Beobachtung dieser Entwickelung eigentlich nicht erschöpfen; wir müßten alle Fälle fennen, alle Gelegenheiten zusammenstellen. wo ein Wort jemals gesprochen worden ist, wenn nicht in seiner Geschichte Lücken bleiben sollen. Wenn man alle Stellen einer Literatur aneinander= reiht, in denen ein Wort sich gebraucht findet, so ist eine jede lehrreich und feine entbehrlich. Wie ganz anders erscheint ein Wort der augenblicklichen Betrachtung, ober bei Aufzählung fei= ner Hauptbedeutungen im Wörterbuche, und wie ganz anders dagegen, wenn wir es mit lebendiger Renntniß der Sprache durch eine ganze Literatur verfolgen! Daher die Unzulänglichkeit einer im Allgemeinen bleibenden, wohl gar des Hinter= grundes der Literatur und des Sprachgefühles entbehrenden Etymologie; daher auch der unberechenbare Werth der mit unendlichem Fleiße auf= gehäuften lexikalischen Schäte, wie sie in unserer Muttersprache Grimm und seine Nachfolger, und für die älteren Stufen Graff, Benede, W. Müller, Zarnde u. A. zusammengetragen; wie sie in dem berühmten Thefaurus des Stephanus für das Griechische vorliegen, und seit einem halben Jahr= hundert nun auch für die Sanskritsprache durch das Zusammenwirken bedeutender Kräfte allmählich in reicher Fülle zu Stande gebracht werden. Aber selbst mit diesem gewaltigen Stoffe barf sich die Wortforschung nicht zufrieden geben: sie muß auf die Specialwörterbücher zurückgehen, wo sie deren findet, in denen alle Stellen eines Schriftstellers zusammengetragen sind, und hat es als einen glücklichen Umstand zu preisen, wenn, wie für die hebräische Sprache in der sogenannten Concordanz, oder zum Zendavesta durch den einsichtsvollen Fleiß eines Mannes wie hermann Brodbaus, vollständige Indices verfügbar sind, in denen jedes Vorkommen sämmtlicher Wörter einer Literatur verzeichnet ist. Die Etymologie darf sich keine geringere Aufgabe stellen, als den ganzen gewaltigen Discursus, die unendliche und unendlich feine Ideenassociation der Sprache, durch eine ebenso umfassende und in das Feine dringende Forschung zu wiederholen.

Wenn, nach Potts bereits angeführtem Ausdrucke, "in der Vielheit der Wortbedeutungen eine sie zusammenbindende einheitliche Macht von sich nun seit ihrem Ursprunge ewig gleich blei= bender Unveränderlichkeit" herrschte, so würden wir es auch mit ihm als die Aufgabe der lexi= falischen Sprachforschung betrachten können, "in der Vielheit immer jenen einen springenden Bunkt zu finden, aus dem nur jene, von diesem entsprossen und getragen, verstanden werden kann, oder, um ein anderes Bild zu wählen, gleich= sam die Achse, um welche sich peripherisch die Fülle ber ihr zugehörigen Bedeutungen dreht." 77 Aber eine solche bleibende Einheit, eine solche Achse ist nicht vorhanden. Der Schlüssel zu der Bedeutung eines Wortes liegt nur in einer vergangenen: Mehrdeutigkeit sett keine innere Verbindung der zufällig vereinigt gebliebenen Bedeutungen voraus: sie kann das Resultat einer ganz jungen Abzweigung, aber auch die Folge einer schon in der Urzeit begonnenen Entfaltung sein. Die Masse ber in sämmtlichen Wörtern wirklich enthaltenen Bedeutungen läuft allerdings zuletzt in einen einzigen Mittelpunkt zusammen, aber er liegt nirgends als in dem ersten Ursprung der Sprache selbst.

Weit entfernt das Unmögliche zu versuchen, und hier in rohen Zügen schildern zu wollen, was nur die speciellste Anschauung zur Empfinsung bringen kann, beschränke ich mich darauf zu bemerken, daß in dem ganzen Lause der Bezgriffsentwickelung jeder Zweck einer Erweiterung der Begriffssphäre nothwendig ausgeschlossen bleibt. Niemals kann die Absicht obgewaltet haben, durch ein Wort mehr zu bezeichnen, als es vorher bezeichnet hatte, um so ein Bezeichnungsmittel für etwas zu gewinnen, das vorher nicht benannt worden war: denn die Erweiterung der Bedeutungssphäre geht ganz unmerklich und unbewußt vor sich.

Weßhalb bezeichnen nun aber die Worte ansfangs so wenig, und überhaupt rückwärts gesehen immer weniger? Ich weiß hierauf keine andere Antwort zu geben, als: weil anfangs nur so

wenig bemerkt worden ist. Die Richtigkeit dieser Erklärung wird sich baran erproben, ob wirklich Dasjenige, was zuerst bezeichnet wird, auch das ist, was zuerst bemerkt zu werden geeignet war, oder ob die Bezeichnungsfolge ein anderes Princip erkennen läßt.

Nun fängt, um ein einzelnes Gesetz hervorzuheben, die Bezeichnung zuweilen mit Extremen an, als von dem Augenfälligsten, und nimmt leisere Grade in sich auf; oder sie fängt mit Verwechselung an, und geht zur Unterscheidung über. So ist z. B. in vielen Wörtern für blau die erste Begriffsstuse schwarz; die zweite zeigt eine Verwechselung von schwarz, blau, braun und grau; die dritte geht auf eine der leiseren Nuancirungen blau, grau oder braun über.

Was bedeutet Nacht? Es hängt mit niger, schwarz, zusammen; aber nicht etwa so, daß die Nacht als etwas Schwarzes "appercipirt", oder mit kühner Phantasie — wie in den vedischen Liedern — "die Schwarze" benannt worden wäre. Die ältesten Sanskritsormen des Wortes zeigen, daß in dem lateinischen unguo, Sanskrit ang,

bestreichen, salben, färben, die Wurzel von Nacht zu suchen ist. 78 Demnach schiene nun Nacht "die Gefärbte" bedeuten zu follen. Bergleichen wir cine nahestehende andere Sanskritwurzel mit dem gleichen Begriffe des Färbens, nämlich rang (griechisch rezo), so sinden wir auch von ihr einen Namen der Nacht gebildet, nämlich ragani, was zugleich Name mehrerer färbenden Substan= zen, z. B. der Indigopflanze, ift; aber außerdem heißt raga oder ragas, Staub und Rebel oder Wolkenhimmel, und in diesem haben wir unser eigenes Wort Rauch, 79 und das gothische rikvis, Finsterniß, vor uns. An das Wort Nacht schließt sich eine große Schar von Wörtern, welche Nebel. Wolfe, Finsterniß, Qualm bedeuten, nabe an. 80 Rebel felbst ift 3. B. im Altnordischen bis zu Nacht und Dunkel vorgeschritten: niflheim ist bas Reich der Nacht, die Nibelungen das Nacht= geschlecht; und wir brauchen nur andere den Begriff dunkel bezeichnende Wörter ebenfalls rückwärts zu verfolgen, um überall auf eine berbere Quelle dieses für uns die bloße Abwesenheit des Lichtes vor die Phantasie bringenden Begriffes zu stoßen. Düster gehört zu Dunst und Dust, d. i. Staub, Mehlstaub, Späne oder dal. Das englische mist ist ein edles Wort für Dämmer, Wolke, Nebel und Aehnliches: im Sanskrit ist megha Wolke, im Griechischen omichle ein dichter Nebel, im deutschen und vielen verwandten Wörtern geht der Begriff bis zu Roth. Es hat einen Zeitpunkt in der Beariffsentwickelung gegeben, wo solche Morte wie Dämmer oder Dunkel nur von dichten Nebeln gesagt wurden, und zum Begriff der Wolke selbst kam der Mensch erst von hier aus; aber auch für die Erscheinung des Nebels interessirte er sich nicht zu allen Zeiten: Dunst und Dualm sind ältere Begriffe, und diesen wieder geht die Vor= stellung des Derbsten, Greifbarsten voraus. Das Aufaestrichene, Aufaeschmierte ist der Anfang, von dem alle solche Anschauungen ausgehen; aber erst nach einem sehr langen Wege wird das Imma= terielle, die Dunkelheit, die Nacht erreicht. Die Nacht ist also nicht selbst etwas Gefärbtes, etwas Schwarzes, sondern eine der letten Verfeine= rungen des Begriffes der Farbe oder vielmehr bes Schmutes, eben so wie auch Meer aus den Begriffen Landsee, Morast, Pfüțe, weiche kothige Erde, sehr langsam entwickelt ist. 81

Grund, welches wir heute überwiegend in immateriellem, ja philosophischem Sinne gebrauchen, für die Ursache, die unsern Willen oder unser Urtheil bestimmt, gelangt hierzu von der Bedeutung Boden, worauf etwas ruht, ist aber in seinem letzten Ursprung von den oben betrachteten Begriffen sehr wenig entsernt. Die noch immer gebräuchliche Anwendung für die Erde eines Ackerlandes, als Stoff betrachtet, ist die älteste: Grund ist zerriebene Erde; das englische to grind ist noch jetzt "zerreiben." Es ist dies ein ziemtlich allgemeiner Ursprung des Begriffes Erde; wahrscheinlich z. B. auch in terra.

Cine große Menge von Begriffen sind genetisch benannt, nach der Entstehung der betreffenten Sache oder Eigenschaft. So besonders viele Dinge, die menschlicher Thätigkeit ihre Entstehung verdanken; z. B. Figur bedeutet etwas aus Thon oder dgl. Geknetetes, Zeichen ist etwas Eingeritztes, Geräthe etwas Bereitetes, Schiff etwas Gehöhltes. Wie Naturgegenstände auf ähnliche

Weise zur Bezeichnung kommen, zeigen schon manche der oben erwähnten Beispiele. Namentlich ist aber von Eigenschaftsbegriffen ein sehr großer Theil auf diesem Wege zu Stande gekommen. So geht 3. B. dumm von der Bedeutung verstümmeln aus: es ift daffelbe Wort mit ftumm (engl. dumb), und nahe verwandt mit taub; das gleichfalls ver= wandte griechische typhlos heißt blind; im Eng= lischen ist (wie Grimm anführt) dumb arm ein lahmer Arm. - Treu und das engliche true, wahr, sind eigentlich soviel als fest, und dann: zuverlässig; trauen bedeutet: fest sein, sich ver= lassen, Glauben schenken, aber auch: ehelich verbinden; traut ist verbunden; das gothische trausti heißt Bündniß, unser Trost eigentlich: feste Zu= versicht, das englische trust: Zutrauen; Trop und Truk bedeuten ebenfalls nichts als Sicherheit, festes Verlassen auf sich selbst. Die Begriffe treu und wahr sind also hier aus "gebunden und dadurch befestigt" hervorgegangen. Gothische For= men wie tringvs, treu, tringva, Bündniß (bas französische trève, Gottesfrieden) zeigen, daß der Stamm ein g verloren hat. Die Wurzel ist da= her unter Anderm mit der Sansfritwurzel drinh, befestigen, und dem gothischen tulgus, sest, verwandt. 82 Was unser wahr betrisst, so heißt das althochdeutsche wära auch Treue und Bund, das russische vjera Glauben und Eid. Als Parallele drängt sich außer dem schon oben erwähnten sides auch die semitische Wurzel von amen Wahrheit, emunah, Treue, Glauben, amanah, Bündniß u. s. w. auf, von der sich dieselben Grundbedeutungen nachweisen lassen.

Von ganz besonderer Wichtigkeit scheinen mir die überaus zahlreichen Fälle zu sein, wo die Bezeichnung nicht auf das Entstehen oder Zustandeskommen eines Gegenstandes, einer Eigenschaft oder eines Verhältnisses verweist, und also nicht genetisch, sondern etwas ist, was ich phänomenal nennen möchte: indem nämlich diejenige Thätigseit den Namen abgibt, durch welche das Bezeichnete zwar nicht entsteht, aber zum Vorschein kommt, bemerkt wird. So z. B. wenn Worte sowohl für Kern als für Schale von Wurzeln stammen, die das Schälen, das Trennen der Schale von dem Kern bezeichnen; oder wenn nicht nur

die Rinde, sondern auch das Holz, ja sogar ber Baum vom Entrinden benannt wird; wenn dem entsprechend die Haut als das Abgestreifte. und zuweilen dann auch das Fleisch als das nach Abstreifen der Haut zum Vorschein Kommende, also ebenfalls als das Abgezogene zur Bezeich= nung gelangt. Ich erinnere nur an das griechi= sche derd, die Haut oder Rinde verletzen, wovon sowohl dora und derma, Rinde und Haut, als dory, Holz, drys, Baum, das englische tree, das in den germanischen Sprachen auch sonst viel ver= breitet, und bei uns in der Endung der, 3. B. in Hollunder, erhalten ift. Die Verwandtschaft der Wörter für Rinde und Haut in dieser Wurzel beruht auf einem tiefen Zuge der Sprache, Alehn= lichkeiten zwischen der Pflanze und dem Thiere zu finden. Man pflegt das Wort Haut mit dem englischen hide, bedecken, zusammenzustellen, aber es ist dies gewiß unrichtig, und Haut (cutis, gr. kytos) aus einer griechischen Wurzel von einer den obigen Analogien entsprechenden Bedeutung zu erklären, von welcher auch skytos stammt. Bein ist, wie ich glaube, als etwas Abgenagtes, mit dem gothischen bnauan, zerreiben, 83 und mit bohnen verwandt. Haut, Fleisch und Bein sind, wie noch manche andere Theile des thierischen und menschlichen Leibes, und wie meistens der Begriff Leib selbst, von der Seite aus benannt, von der sie sich dem Menschen in dem Augenblicke darsstellen, wo ein thierischer, oder wohl gar menschslicher Körper ihm zur Nahrung dient.

Fassen wir zusammen, welches allgemeine Geseth sich aus diesen einzelnen Fällen ergibt, und suchen wir den Grund, warum Extreme früher als leisere Grade, das Derbe und Greisbare früher als das Immaterielle, das aus menschlicher Thätigkeit Entsprungene erst nach dieser Thätigkeit, Eigenschaften geistiger und sittlicher Art, wie wahr, erst in Folge des Uebergangs aus sinnslich wahrnehmbaren, diese selbst aber wieder nach den Thätigkeiten, die sie zu Stande bringen; endslich das in Verbindung mit Anderem Vorhandene nur in dem Augenblicke, wenn es gesondert in die Erscheinung tritt, benannt werden: so kann dieser Grund nur der sein, daß die Worte in der Keihensfolge entstehen, wie die Gegenstände ihrer Natur

nach, einer nach dem andern, anfangen, von den Menschen wahrgenommen oder bemerkt zu werden.

Ueberhaupt wird Jeder, der zugibt, daß ein ausgebildetes Denken ohne alle Sprache unmöglich ist, sich in Betreff des Ursprungs ber Sprache auf biesen Weg gedrängt sehen. Denn es mußte ja zugestanden werden, daß die Entstehung allgemei= ner Begriffe, oder besser, da jeder Begriff mehr ober weniger allgemein ift, aller Begriffe, auf keinem andern Weg erklärt werden kann, als burch die Entstehung der Worte für diese Bearisse, während die Ursache der Entstehung dieser Worte das ist, was ich Discursus genannt babe. Der Begriff Thier eristirt nur, weil aus dem Begriffe Jagbbeute ein Wort zu dieser allge= meinen Bedeutung übergegangen ist, und ehe dies. ober etwas anderes mit gleichem Erfolge, ge= schehen war, existirte jener allgemeine Begriff gar nicht, nicht bloß für die Sprache, sondern auch für die Vernunft nicht. Nun sind aber schon die Wurzeln allgemein, und ehe eine Wurzel den Begriff jagen entwickelt hatte, eristirte auch dieser nicht. Es läßt sich hier nirgends Halt machen, und zwar den Einzelheiten gegenüber noch unend= lich viel weniger, als im Angesichte der allgemei= nen Theorie.

Wäre die Entwickelung nicht in einem Worte bei dem Begriffe Thier, in einem andern bei Vogel, in einem andern bei Taube festge= halten worden, so hätten wir nicht die Möglich= feit, die Taube als Taube, Vogel, Thier anzusehen und zu classificiren. Mit den Verbalbe= griffen der Wurzeln ist es ebenso. Ein ein= ziger Laut hätte Begriffswechsel erfahren können. er würde seiner Natur nach vielleicht die ganze Reibe sämmtlicher Begriffe burchlaufen haben: aber zur Begriffsunterscheidung hätte er nicht geführt. Dazu bedurfte es verschiedener Laute. welche alle benfelben Gang durchmachten, aber auf verschiedenen Punkten ihrer Entwickelung aufgehalten, mit verschiedenem Begriffsinhalte fest= stehen blieben. Dies zu erreichen ist aber schon ein einziger ursprünglicher Sprachlaut geeignet, sobald er in Variationen auseinanderzutreten fähig ist. Man sieht in der Sprache überall, auch in den Wurzeln, solche auseinandertretenden Varia= tionen, und überall gesellt sich zu der Abweichung des Lautes die der Bedeutung. Man pflegte solche Wurzelspaltungen bisher so aufzufassen, als ob der Laut zum Zwecke der Bedeutungsunterscheidung variirt worden wäre. Aus der ganzen obigen Darstellung ergibt es sich, daß der Laut aus Gründen variirt, die mit dem Begriffe nichts zu thun haben, und daß an diesen Spaltungen die bes Begriffes sich erst entwickeln. So ist denn überall die Sprache primär; der Begriff ent= steht durch das Wort. Und zwar war dies von jeher, schon bei dem Auseinandertreten gleich= bedeutender Urlaute in diejenigen Begriffskeime der Kall, deren Umbildungen in Wurzelbegriffen wie binden, reiben u. s. w. vorliegen: die Sprache hat die Vernunft erschaffen; vor ihr war der Mensch vernunftlos.

Was nun aber der Anfang dieser Reihe sei, und worin das Bemerken und Nichtbemerken bestehe, das zu der Stusenfolge der Begriffe den Grund abgibt, wie es endlich komme oder nur möglich sei, daß die Fähigkeit der Menschen, die Außenwelt zu bemerken, sich veränderte und forts

schritt: das kann ich freilich hier nur kurz ausssprechen, als eine Ueberzeugung, die aus der Betrachtung alles sprachlichen Stoffes, welchen zu übersehen mir bis jetzt gelungen ist, sich mir unswidersprechlich ergeben hat: die Wahrnehmung, von deren allmählichem Wachsthum in der Menschstheit die Sprache Zeugniß gibt, ist die durch Gestücktsempfindung.

Wie der Begriff von hier aus zu Gegenständen anderer Sinne gelangt, davon kann das Wort bitter eine allgemeine Vorstellung geben, das von dem Beißen, als einer sichtbaren Handlung aus, über das Gefühl, das auf der Haut damit verbunden ist, zu dem ähnlichen Jucken der Junge bei scharfem Geschmacke, und zulett erst auf die besondere Unlust des Geschmackssinnes übergeht, die es jett bezeichnet. Auch süß ist nicht von der Geschmacksempsindung ausgegangen. In seiner gothischen, griechischen und lateinischen Form (sutis, hedys, suavis) bedeutet das Wort nur angenehm oder sanst; und das Wort, das die lateinische und griechische Sprache für den Begriff süß gebrauchen (duleis, glykys), bedeutet im Gothischen (thlakvus) zart oder weich.

Die Unterscheibung durch Gesichtswahrnehmung, namentlich aber das Interesse für dieselbe ist die wesentlichste Eigenthümlichkeit bes Menschen. Die dem Menschen im Uebrigen nächststehenden Geschöpfe beobachten die Welt vorwiegend durch den Geruchssinn. Was Thiere durch den Gesichts= sinn zu beobachten pflegen, das beschränkt sich auf Bewegungen, und zwar meist solche, die mit ihren Bedürfnissen im Zusammenhange stehen. Gegenstände werden, wie dies namentlich vom Hunde nachgewiesen ist, burch den Geruchssinn unter= schieden und wiedererkannt: ein veränderter Anblick bei unverändertem Geruch kann den Hund nicht zum Frrthum veranlaffen: er erkennt seinen masfirten Herrn, weil er ihn gar nicht von dem un= maskirten unterscheidet. Selbst bei den Bienen muffen wir ein solches Erkennungs = und Unter= scheidungsvermögen annehmen. Eine Biene wird in ihrem Stocke als einheimisch wiedererkannt, aber man kann dies verhindern und sie unkennt= lich machen, wenn man sie in Wasser taucht. Der Mensch hatte dereinst dieselbe Fähigkeit der Unter= scheidung durch das Geruchsorgan. Er hat sie ver= loren, weil er in der Gesichtswahrnehmung ein viel vollkommeneres Mittel der Unterscheidung entwickelte, welches ihm die llebung der thierischen Spürkraft überflüffig machte, und sie schon hierdurch verminderte, noch mehr aber durch eine Art von Absorption, welche bei jeder überwiegenden Ausbildung eines Sinnes oder einer Richtung zum Nachtheile einer andern einzutreten pflegt, beeinträchtigte. Es ist bekannt, daß sich noch jetzt Naturvölker durch eine Spürfraft auszeichnen, die sie befähigt, Spuren durch den Geruchsfinn zu finden und zu unterscheiden, wo es dem Europäer an jedem Unterscheidungsmittel gebricht. Gerade auf dem Punkte nun, wo das Thier sich von dem Menschen in Beziehung auf die Gesichtswahrnehmung scheibet, tritt die Sprache ein. Sie geht von der Bezeich: nung der sichtbaren Thierbewegung aus, womit die Beobachtung des Thieres abschließt. Das Erste und Früheste, was irgend eine Menschensprache ausdrückt, ist eine solche sichtbare Thier= oder Menschenbewegung. Man kann dieses Object eine Geberde nennen, oder auch eine Miene; letteres um so eher, als das Wort Miene dem griechischen

mimos ebenso wie Pantomine dem pantomimos entspricht, und eigentlich eine nachahmende Geberde bedeutet, wie sie den ersten Sprachlaut vielleicht bealeitet hat. Man kann, ja man muß wohl, in das erste Object sprachlicher Bezeichnung auch einen thierischen Laut, ein Murren, wie es mit der bezeichneten Miene verbunden war, ein= geschlossen annehmen, und kann daher den ersten Sprachlaut als Wiedergabe eines Gegenstandes in der thierischen Außenwelt ansehen, wo Lautwahr= nehmung und Gesichtswahrnehmung wie in einem Mittelpunkte zusammentreffen, wonach dann auch die den Sprachlaut vielleicht erzeugende Nachahmung in gewissem Sinne zugleich Schallnachahmung ge= wesen wäre. Genug, die thierische Miene oder Geberde war es, welche der erste Sprachlaut aus= brückte, und von hier aus breitete er sich über das Gebiet der Gesichtswahrnehmung aus, bas er noch heute nicht wesentlich verlassen hat.

## IV.

Daß nicht jeder Gegenstand der Gesichtswahr= nehmung geeignet ist, unmittelbar durch die Sprache bezeichnet zu werden, wird durch Nichts so ein= leuchtend, als wenn wir z. B. die Entstehung eines Farbenwortes beobachten. Schwarz und roth, so unmittelbar sie durch den Gesichtssinn wahrgenommen werden, sind dennoch überall von einem älteren Begriffe benannt. Schwarz ent= springt, wie schon das lateinische sordes beweist, aus der Bedeutung "schmutig"; der Zusammenhang von niger und Nacht hat sich uns durch denfelben Grundbegriff vermittelt gezeigt. Verfolgen wir die Sansfritwurzel rang, auf deren nahe Verbindung mit den erwähnten Begriffen wir ge= stoßen sind, in einige ihrer speciellen Entwicke= lungen, so finden wir, daß, außer Bezeichnungen der Dunkelheit und dunklerer Karben, auch Namen der rothen, gelben und weißen Karbe aus dieser Wurzel hervorgehen. Rakta beißt gefärbt und roth; ragata weiß, und als Hauptwort das Weiße, ferner das Silber, aber auch Gold und Blut: arguna sowie rigra beißen roth und weiß, und der lateinische und griechische Name für Silber, argentum, argyros, schließen sich an die letteren Formen an. Bezeichnungen für die dunkle und lichte Farbe liegen also in dieser Wurzel dicht bei einander, und in den Beden findet sich sogar ein mit Nacht ganz nahe verwandtes Wort, das die Nacht und den Tag zugleich bedeutet. 85 Es ist hier — und ich muß binzufügen, in unzähligen andern Fällen — das Farbige genetisch, als eine aufgestrichene Flüssigkeit, und augenscheinlich nicht als eine mit Bewußtsein und Absicht der Färbung aufgestrichene, gefaßt. Die Unterschiede der Farbe stellen sich erst später ein. 86

Noch mehr, das Licht, das Feuer ist in der Sprache nicht ursprünglich. Die Sprache ist älter, weit älter als jeder Gebrauch des Feuers: aber von dem Lichte der Sonne hätte man glauben

follen. daß es einem unmittelbaren Ausdruck der Gesichtswahrnehmung erreichbar sei. Es ist nicht so; seltsam genug, das Licht entlehnt vom Dunkel den Namen. Formen der Wurzel rang und nament= lich die nahe verwandte rag beißen leuchten. Die Versuche, solche Källe damit zu erklären, daß das Färben ein Leuchtendmachen sei, sind nicht stich= haltig: denn der Begriff des Färbens geht ja vom Bestreichen, Beschmieren aus; und gerade die schwarze Karbe ist diesem Ursprunge die nächste. Ich glaube, es ist unläugbar: Licht ist der Sprache eine Farbe. Die Begegnung der Begriffe Schwärze und Licht ist zu häufig in der Sprache, um unbeachtet bleiben ober durch gelegentliche Auskünfte, wie daß die schwarze Farbe die des Verbrannten sei, umgangen werden zu können. Man erinnere sich nur ber griechischen Wurzel aitho, flammen, worunter der Aether sowohl als die Aethiopen fallen. welche den Blit, wie den Ruß und eine ganze Reihe von Farben in sich faßt, und man wird zugestehen, daß wir es mit Verwandten des ver= fannten Wortes anthos, Karbe, rother Saft u. f. w. und der ganz überraschend großen Zahl der dazu

gehörigen Verzweigungen zu thun haben, von denen ich in meinem größeren Werke gesprochen habe. 87 Neben fulgeo, glänzen, und fulgur, Bligstrahl, steht fuligo, Rauch, Ruß; neben ferveo, brennen, furvus, schwarz; neben unserm brennen steht braun; neben blau, Blei, bleich und dem englischen black stehen die lateinischen flavus, gelb, fulvus, rothbraun, und unser blank, blinken. So sind wir denn hier auf den Begriff Blit gekommen, wovon oben mehrfache Versuche an= geführt worden find, ihn aus irgend einem un= mittelbaren Sinneneindrucke, einer unmittelbaren Apperception zu erklären. Ich halte einen Zu= sammenhang der Wurzel frag, brechen, mit blinken, mit flagrare, brennen, nebst Allem, was mit diesem Worte verwandt ist, also auch mit Blick im Sinne des Glanzes und mit Blit, d. i. einem starken oder wiederholten Aufleuchten, nicht für unmöglich. Aber diefer Zusammenhang könnte kein anderer sein, als daß die Wurzel flag zerbröckeln bedeutete, daß sie über zerreiben und bestreichen zum Färben, von da zum Farbigwerden, Glänzen, und endlich durch den ebenso langsamen

als ungeheuren Proceß des Discursus zufällig in einigen ihrer Formen zu der Bedeutung des Blißes gelangt sei. 88

Die Wurzel unseres Licht und leuchten zeigt in Lohe, lobern noch den Begriff der farbigen, rothen Klamme; im Gothischen sind außer den Wörtern des Lichts auch lauhatjan, bliten, lauhmoni, Blit, vorhanden. Die rothbraune Lohfarbe kann sehr wohl dasselbe Wort sein, wie das griechische leukos, weiß, glänzend; loben beißt färben, trüben; Lobe ist die pulverisirte Rinde zum Lohgerben oder Rothgerben. Die Wurzel des Leuchtens, zu der im Lateinischen lux und lumen. Licht, lucere, leuchten, illustris, glänzend, luna, Mond, und im Griechischen lychnos, Leuchte, aber auch lampo, leuchten, gehört, tritt im Sansfrit in der Form ruk oder ruc auf; aber danchen finden sich auch die Formen ark, arc, und endlich vare, welche zu den fämmtlichen Variationen den Schlüffel gibt und ihnen wahrscheinlich zum Grunde liegt. Nun heißt von dieser Wurzel varc, scheinen. varcas "Glang", aber auch Schmut. Dies ift also auch hier die tiefste Stufe in der Beariffs=

scala, während die Form loc und das lautlich genau entsprechende so griechische leusso dis zu seh en
— ebenso wie blicken und das englische glance,
in denen der bei dem Andlicken im Auge wahrgenommene Glanz den Hauptbegriff bildet — und
zu noch subtileren, geistigen Bedeutungen vorgeschritten ist. Ob die Wurzel vare etwa mit den
vorher erwähnten des Färbens und Leuchtens, mit
rag und bhrag, verwandt sei, ist eine jener Fragen,
die von der Theorie der Alllautigkeit und Alldeutigkeit der Urwurzeln aus eine andere, aber
auch eine geringere Bedeutung annehmen. Es kann
uns genug sein, daß die Begriffsentwickelung in ihnen
den gleichen Gang innehält, und in verschiedener
Form dasselbe Gesetz zur Erscheinung bringt.

Auch Tag gehört zu diesem Begriffskreise: dah, brennen, dih, bestreichen, beschmieren, duh, melken, sind drei nahe verbundene Sanskritwurzeln, an welche sich das deutsche Teig, das lateinische singo, kneten, bilden, und sigura, aber auch tingo, färben, anschließen.

Wenn man sich fragt, warum Licht und Farbe keine benennbaren Objecte für die erste Sprach=

stufe gewesen seien, wohl aber das Aufstreichen der Karbe, so liegt die Antwort darin: daß der Mensch zuerst nur seine Handlungen ober die bon seines Gleichen benannte, daß er beachtete, was an ihm felbst und in seiner unmittelbar ihn interessirenden Nähe vorging, als er noch für so hohe Dinge wie Licht und Dunkel. Glanz und Blit keine Sinne, kein Auffassungsvermögen hatte. Mustern wir die in so großer Anzahl nun schon an uns vorübergegangenen Begriffe durch: sie geben in ihren Anfängen auf einen äußerst beschränkten Rreis menschlicher Bewegungen zurück. Darum geben die Begriffe von Gegenständen ber Natur auf so merkwürdigen Umwegen aus der Anschauung einer menschlichen Thätigkeit bervor, die sie auf irgend eine Weise zur Erscheinung fommen läßt, oft auch etwas nur entfernt ihnen Alehnliches hervorbringt. Darum ist der Baum etwas Entrindetes, die Erde etwas Zerriebenes, bas auf ihr wachsende Korn etwas Enthülstes. Darum gehen Erde und Meer, ja über den Be= griff Wolke oft felbst der himmel aus der glei= chen Grundvorstellung von etwas Zerriebenem ober

Aufgestrichenem, lehmartig Halbslüssigem aus. Ein Blid auf eine Reihe semitischer Wurzeln und Wörzter, wie die hebräischen: maak, zerdrücken, maqaq, zerreiben, maq, Moder, müg, zersließen, moach (für mucheh), Mark, machah, zerreiben, abzwischen, machaq, tilgen, nimmoach, zerbröckeln, weich werden; und die arabischen: makaka, pulzverisiren, mahâ, wezen, mâa, schmelzen, mahha, zerrieben, abzetragen sein, mugagun, Speichel, muhlun und mahun, Dotter, mahvun, wässerige Milch, nebst zahlreichen andern, nur um Weniges serner stehenden, — wird genügen, um dem Wasser — majim, mâun, von mah — seine Stelle unter benselben Anschauungen anzuweisen.

Wir sind in der Geschichte des Begriffes zu einem Punkte gelangt, wo wir von ihm verwirklicht sehen, was der römische Dichter <sup>90</sup> vom Chaos der Urzeit sagt:

"Einst war Alles vereint zu vermischt unförmlicher Masse; Eine Gestalt noch erschien Erbe und Himmel und Meer."

Welch eine Erscheinung mag die menschliche Vernunft wohl in den fernen Tagen jenes begrifflichen Chaos dargeboten haben, wo von ihrem Inhalte der Satz gelten konnte: "Da wo die Erde sich fand, ba war auch Meer noch und himmel!"

Welche Zeiträume müssen verslossen sein, bis in langsamen Niederschlägen die Schichten mannig-faltiger Begriffsbildung sich, eine der andern folgend, gelagert hatten!

Die Anschauung der Farbe ist aus mehr als einem Grunde besonders geeignet, uns die ganze Armuth des menschlichen Denkens in einer Zeit ermessen zu lassen, wo diese Anschauung ihm noch nicht aufgegangen war. Unter den Benennungen, die von der Farbe ausgehen, sind die jüngsten die der Metalle; sie entwickeln sich mit dem Gefühle des Farbenunterschiedes und schließen sich schon verschiedenen Farbenftufen an: Gold der gelben, Silber der weißen, Blei der blauen, d. i. schwarzen. Einer unvergleichlich älteren Zeit muffen die Namen der Thiere angehören, die -Säugethiere, wie Vögel (die Fische treten erst in einer späteren Epoche hinzu) — in außerordent= lich großer Zahl als etwas Farbiges aufgefaßt worden sind. Diese Art der Benennung scheint der Thierwelt gegenüber fast die allgemeine Norm

der ältesten Sprachperiode gewesen zu sein. Die Auffassung der Farbe ist hier, wovon das be= sonders die Thierfarbe bezeichnende lateinische Ad= jectiv fulvus noch merkwürdige Spuren zeigt, mei= stens ganz unbestimmt und schwankend. Sie spielt zuweilen in Rothbraun, zuweilen in Braungelb, oder auch in Grau. Namen des Affen, des Tigers, des Bibers und mannigfaltiger Bögel= arten von diesem Ursprung sind schon an andern Stellen erwähnt worden. Der Name des Efels ist in manchen Källen deutlich von der Karbe entlehnt: und so scheint mir denn auch asinus zu dem san= skritischen asita, schwarz, zu gehören. 91 Wolf, lupus (sanskritisch vrika, russisch volk) wird gewöhnlich als der "Zerreißer" erklärt; aber ich sche nicht ein, warum wir dieses Wort, als dessen älteste Form etwa valkva ober varkva an= zunehmen ist, von der Wurzel varc (d. i. varkv), und das griechische lykos z. B. von amphilykê, Zwielicht, trennen sollen. Der Wolf würde demnach etwa "der Graue" heißen, entsprechend dem homeri= schen Verse von dem "Felle des grauen Wolfes." 92 Achnliches gilt von rixa, arktos, ursus, Bär, und

baß bas Wort Bär felbst, wie es von dem redupli= cirten Biber gewiß ift, mit braun zusammenhängt, ist nicht unmöglich. Auch hund scheint zu diesen Thierfarbenwörtern gerechnet werden zu müffen. Die Benennung würde dann zu einer intereffanten Wurzel gehören, die fast die ganze Farbenscala in sich enthält, und von welcher, so unähnlich die Wörter in ihrer heutigen Gestalt auch klingen, unter andern auch weiß und beiß stammen. Ich stelle die folgenden Sanskritstämme zusammen, da sich ihre innere Verbindung von felbst erklären wird: çveta und çjeta, weiß; cjava, braun, blau: cjâma, schwarz, blau, grün; cona rothbraun, roth; çvas, morgen; çuci, çukla, çukra, çubhra, weiß, glänzend; çocis Licht, Glanz. Die ursprüng= liche Anlautsilbe dieser Wörter ist kva, ebenso wie in gvan, hund, und im Griechischen tritt kyanos, schwarz, blau, bem kyôn, Hund, noch nahe genug. Etwas anders umgestaltet ift bie Wurzel cand, glänzen, die ein anlautendes s verloren hat, und mit dem lateinischen candeo, weiß sein, entfernter auch mit xanthos zusammen= hängt, aber mit der Sansfritwurzel gvind, weiß

sein, fast identisch ist. In der Wurzel çjai, sowie in coenum, inquinare, sinden sich die Bedeutungen der klebrigen Flüssigkeit, des Schmutzes, als Ausgangspunkt für alle diese Farbenbegriffe.

Eine ähnliche Begriffsbeschränkung, ein ähn= liches lettes Object findet sich in den Urbedeutungen der Wurzeln überall. Wir haben eine wahrhaft unerschöpfliche Fülle von Begriffen aus der Bedeutung "verbinden" hervorgehen sehen. Man darf nicht glauben, daß in diesem Grund= beariffe etwas Anderes, als eine fichtbare, mit natürlichen Organen ausführbare Handlung ent= halten sei. Richt einmal ein wirkliches Binden oder sonstiges Befestigen liegt ursprünglich in den Wurzeln, sondern bloß das Zusammendrücken, Zusammenfassen. Daber enthält z. B. der oben viel= fach erwähnte griechische Stamm gam auch Wörter mit der Bedeutung der Last, der gedrängten Külle (gomos, gemô). Daher auch kommt der Begriff ber Noth, des Druckes oder Dranges so oft in solchen Wurzeln zum Vorschein, zuweilen dicht neben Wörtern der Verwandtschaft. Vermuthlich aus diesem Grunde stehen penthos und kêdos, Leid, neben pentheros und kêdestes, der Verschwägerte 93. Im Hebräischen heißt sarar zusammenfassen und bedrängen; seror das Bündel und sar, sorer Feind; sarah heißt Noth, von sarar, bedrängen, als das Bedrängende, und zugleich Mitfrau desselben Mannes, von sarar, zusammenfassen, zusammenheirathen.

Nachdem die Begriffe in so tausendfache Arme aus so wenigen Anfängen auseinanderströmen, kann es nicht Wunder nehmen, wenn auch dies Wenige die gleiche Verengerung noch ferner zuläßt. Die thierische Bewegung, die die Sprache in ihrem Urzustande ausdrückt, ist nicht etwa nach den Dr= ganen, mit denen sie ausgeführt wird, oder nach sonstigen Unterschieden in den Wurzeln ausein= andergehalten. Mordeo heißt im Lateinischen beißen, im Sansfrit beißt die Wurzel mrid mit den Sanden reiben, streichen, zerbröckeln, zerschlagen, auch zertreten. Ebenso heißt die unserm beißen ent= sprechende Wurzel im Lateinischen (sindo) und im Sansfrit (bhid) zerreißen, zerbrechen, zerspalten. Die Sprache läßt sich auch hier nicht festhalten und auf Bestimmtheit und isolirte Bedeutung brin= gen. Man kann höchstens zweifelhaft sein, ob die ersten Sprachlaute das Scharren, Reiben, Beißen ohne Unterschied als heftige, sichtbare Bewegung des thierischen Körpers bezeichnet haben mögen, ober ob eine bestimmte Bewegung von fo überwiegendem Eindruck gewesen sei, daß sie zum Ausgangspunkt für die ganze, gewaltige Entwickelung werden, und das einzige in dem ersten Momente der erwachenden Wahrnehmung angeschaute und benannte Phänomen bilden konnte. Mehrere Gründe laffen mich auf das Lettere schließen und glauben, daß es das menschliche Antlik gewesen. das diesen großen Zauber ausgeübt hat. Ueberall sonst zeigt sich ber Begriff nicht bloß in Entfal= tung, Scheidung, Ausbreitung des in ihm schon von Anfang Enthaltenen, sondern in wirklicher Bunahme, im Weiterschreiten über die Objecte begriffen. Auch ist in zahlreichen Wortreihen die Energie noch fühlbar, mit der gerade das Zuden und die Verzerrung des menschlichen Mundes wiebergegeben werden soll; und endlich tritt nur so das Verhältniß des hörbaren Schalles zu ben sonstigen Sprachobjecten in ein klares Licht.

Die Wurzel mard, reiben, beißen, führt zwar einerseits auf mar, mal, zerreiben, mit ihrer zahllosen lautlichen und begrifflichen Familie (wozu unter den oben besprochenen Wörtern z. B. Meer gehört); aber auf der andern Seite schließt sich auch mando, kauen, an, und mit diesem eine ebenso unübersehbare Menge von spracklichen Darstellungen mehr oder weniger lautwerdender Bewegungen des Mundes. Es gehört dahin (mit bem in den indogermanischen Wurzeln so häusi= gen, und auch in schmieren vorhandenen Anlaut s) schmungeln, griechisch meidiad lächeln. englisch smile, sanskritisch smi; woran sich wieder reihen: schmollen (das Verziehen des Munbes im Unwillen); schmuggeln, munkeln, mogeln und meucheln, welche das Beimlich= flüsternde schildern; mäkeln, eigentlich das leise Buflüftern des Zwischenhandlers; schmeicheln. Ferner muden, mudfen und mugen, muffen (verdrießlich brummen, ein verdrießliches Gesicht machen), mummeln (brummen, in den Bart murmeln), muffeln und mumpfeln (gefräßig mit vollem Munde effen). Daß auch

schmeden zu dieser Wortreihe gehört, zeigt deut= lich die verstärkende Ableitung schmaten (gebildet wie bliken von blicken); das Wort wird auch auf Geruch übertragen, ein Zusammenhang, der noch in manchen andern Fällen wahrscheinlich ift, und zeigt, daß die Bezeichnung des Riechens vom Beschnüffeln ausgeht. Aber befonders wichtig ist es, daß Bezeichnungen des Mundes und Antliges selbst aus diesen Wurzeln hervorgeben. Maulen läßt sich nicht wohl von schmollen und ähnlichen trennen; also ist Maul der mürrisch verzerrte Mund; ja auch Mund und die Sanskritbezeichnung für benfelben, mukha, geben ohne Zweifel von dieser Bedeutung aus. Mumme (Maske), vermummen, Mummel (Gespenst) erklären sich aus Frage, welches wohl mit fressen zusammenhängt 94; und auf dieselbe Weise möchte ich den Zusammenhang von Maske mit der Wurzel mand erklären, den Grimm auf eine andere Art herstellt. 95 Wir sind hiermit der Geberde, der Miene, deren Bezeichnung wir aus dem Begriffe der Mimik haben entspringen feben, nahe genug gekommen. 96 Nur an die zabl= reichen Stämme sei noch erinnert, in denen das m durch n ersetzt ist: an schnauben und Schnauze, niesen und Nase, schnarren, schnarchen, und so viele andere.

Weit im Laute von den bisher aufgezählten abweichend, und doch mit einer höchst merkwürdi= gen Uebereinstimmung der Anschauungen entwickelt, ist eine sehr umfangreiche Wortgruppe, zu der arinsen gehört. 97 Das nahe verwandte Grimm bedeutete ehebem noch stärker, als heute, einen wüthenden Zorn; grimmen hieß vor Schmerz und Wuth toben und brüllen. Die leidenschaft= liche Gemüthsbewegung ift, wie überall, von ihren Symptomen benannt; und vermuthlich ist Schmerz auf ganz ähnliche Weise von der vorhergeschilder= ten Wurzelgruppe ausgegangen. 98 Auch Gram hatte nicht von jeher den Begriff eines tiefen Seelenschmerzes: in älterer Zeit wog die in den Abjectiven gram und grämlich enthaltene Bor= stellung verdrießlich, mürrisch, vor; im Mittelhoch= deutschen ist gremlich soviel als grimmig, wüthig. Greinen bedeutet jett mit verzogenem Gesichte weinen; in der älteren Sprache war es mit grin= fen gleichbedeutend, wie das englisch grin, das auch, gleich dem mittelhochdeutschen grinnen, das Zähneknirschen bedeutet. Letteres ist auch die Grundbedeutung von Griesgram: das mittel= hochdeutsche grisgram, nebst dem Zeitworte grisgramen ober grisgrimmen, heißt Zähnefnirschen, und ist wahrscheinlich eine Reduplication der Wurzel grim, dergleichen auch im englischen grimgrinning, grinsend, anzunehmen ist. Auch ein Wort für Maske fehlt nicht: es ist das altnordische grima. Entweder von diesem (wie Diez glaubt), oder auf eine andere Weise von der hier behandelten Wurzel kommt das französische grimace. Mittelhochdeutsch heißt grin das Wiehern und zugleich Rachen. Daß aber auch in Beziehung auf den sonstigen Begriffszusammenhang die Analogie mit der an mard und mordeo angeschlossenen Gruppe voll: ständig ist, sieht man z. B. an dem englischen to grind, reiben, mahlen, aber auch mit ben Bähnen zermalmen, fnirschen. Co nabe hängen grinsen und Grund zusammen.

Daß sich Wörter, die allerlei Laute bezeichnen, zu den hier aufgezählten gesellen, läßt sich wohl denken. Von Wurzeln mit m oder n sind einige

schon erwähnt worden; doch sind auch ganz specielle Thierlautbezeichnungen anzusühren, z. B. mugire, brüllen. Einen ganz unbewältigbaren Umfang nimmt eben diese Begriffsabzweigung bei der Gruppe an, die wir an grinsen angeschlossen haben. Wie grîn, so bedeutet auch schon die entsprechende griechische Wurzel: wiehern, und zwar neben Zähnesnirschen. Ebenfalls verwandt ist das lateinische hinnire, wiehern, aber auch grunnire, grunzen. Es ist unmöglich, die ungeheure Menge von angrenzenden Wurzeln, welche die verschiedenartigsten Töne bezeichnen, auch nur andeutungsweise zu berühren. Es genügt, auf die Verwandtschaft mit grollen, mit brummen und brüllen, ja mit dröhnen und stöhnen, und selbst donnern hinzuweisen. 99

Der Laut in seiner Mannigfaltigkeit auf der einen Seite, die Menge der nicht nothwendig lauten Bewegungen auf der andern, sinden in dem Gesammteindrucke der mit einem Laute verbundenen Verzerrung des Mundes ihren Mittelpunkt. Man kann, aus mehr als einem Grunde, nicht annehmen, daß das Wiehern des Pferdes, das Brüllen des Rindes der ältere, die im menschlichen Gesichte

wahrnehmbare Veränderung der jüngere Begriff sei. Welcher Antheil dem Gehöreindrucke bei dem Zustandekommen des ersten Wortes zuzuschreiben ist. fann vielleicht fraglich gefunden werden. Aber bemerkenswerth ist es, daß es gerade die an sich ein= drucksvollsten Laute nicht sind, die in den ältesten Bezeichnungen mitenthalten zu fein scheinen. Gewiß ist ferner, daß, wenn auch eine Art von Anzie= bung von Seiten des ausgedrückten Naturlautes in der Folge einige Aehnlichkeit bewirkt haben mag, doch an eine ursprünglich unterscheidende Bezeichnung der verschiedenen gehörten Laute nicht gedacht werden darf. Es kann überhaupt nur ein Object an den Anfang der Sprache gesetzt werden, nicht mehrere. Dies eine Object war ganz un= zweifelhaft nicht bloß ein Gehöreindruck; aber es ist wahrscheinlich, daß ein Gehöreindruck mit dem= selben verbunden war. Das erste Sprachobject trifft endlich aller Wahrscheinlichkeit nach mit demjenigen selbst zusammen, wodurch es zum Ausdrucke fam: es war eine dem ersten Sprachschrei, der ersten Sprachbewegung vielleicht völlig gleichende gesehene und gehörte Bewegung eines menschlichen Mundes.

Da in diesem Anfange die Sprache mit ihrem Objecte zusammenfiel, so wurde sie verstanden; oder richtiger, sie wirkte ebenso, wie das Dargestellte: denn die Absicht, etwas mitzutheilen, was verstanden werden sollte, hatte der Mensch noch nicht. Aber schon mit diesem ersten Augenblicke trat Differen= ziirung, Sprachgebrauch und Begriffsentwickelung mit ganz ähnlichen Folgen in das Leben, wie sie in der Sprache aller Zeiten zum Vorschein kommen. Der Laut erfolgte bei Gelegenheit einer etwas andern Geberde, für deren Verschiedenheit noch kein Sinn vorhanden war. Auch der Laut selbst veränderte und vervielfältigte sich, jedoch ohne von Anfang an auf verschiedene Objecte vertheilt zu sein. Diese Vertheilung erfolgte erst, wenn bei bin= länglicher Unterscheidbarkeit der Objecte sich ein numerisches Uebergewicht für einen der Laute zu= fällig hergestellt hatte. Da alle diese Vorgänge gemeinsam waren, so wurde das Verständniß nie= mals unterbrochen. Der Sprachlaut erinnerte in Folge der Bedeutungsvertheilung nun Alle an etwas Verschiedenes, wie er vorher nur an Eines erinnert hatte.

Diese Vorgänge, von denen ich hier mit wenigen Worten noch zu sprechen habe, gehören der verborgensten Urzeit an; sie bilden das eigent= liche, innerste Heiligthum der Sprache und des Geistes, die Stätte wo der heilige Funke der Menschenbernunft aus ewigem Dunkel zuerst ent= sprang. Und dennoch sind auch diese Regionen nicht auf immer für uns in Nacht getaucht. Es ist ein stolzer und hoffnungsvoller, das menschliche Denken zu fühnem, männlichem Streben aufrichtender Gedanke, der uns spornen kann, unablässig die Natur auch um ihre letten Räthsel zu befragen und an der endlichen Lösung auch ihrer tiefsten Geheim= nisse nicht muthlos zu verzweifeln, wenn wir sehen, daß die Geschichte uns den Einblick in jene wunder= baren Thatsachen nicht weigert, und daß eine exacte Wissenschaft von den ersten Anfängen der Sprache nicht nur möglich, sondern wirklich gegeben ist.

Wir finden in unmittelbarer Verbindung mit den oben aufgeführten, den Anlaut m zeigenden Wortreihen das griechische myd, mit der Bedeutung "den Mund verschließen, die Augen schließen, blinzeln." Wie werden wir den Zusammenhang mit

jener Wortreihe, wie die zeitliche Aufeinander= folge der Bedeutungen zu erklären haben? 3ch benke, doch wohl so, daß das Verschließen des Mundes, das Zusammenpressen der Lippen der ur= sprünglich in dem Worte myd enthaltene Begriff gewesen sei, und daß die rasche Wimperbewegung beim Deffnen und Schließen des Auges der Wahrnehmung eine so große Aehnlichkeit darbot, daß man (und wie es scheint, von jeher 100) auch dies burch myd bezeichnete, gleichsam als ein Zusammen= kneifen der Augenlieder. Hierauf deutet schon die nahe Verwandtschaft mit myzad, saugen, mit myzd, stöhnen, mit myed, in das Geheimniß der mysteria einweihen (eigentlich: raunen), mit mythos, Rede, und vielen andern, die alle eine Bewegung des Mundes schildern. Wenn nun aber ebendaffelbe myd auch das Sichschließen der Wunde bedeutet, so ist hier augenscheinlich die klaffende Wunde als ein offener Mund angeschaut, wie es, freilich mit bewußter Vergleichung, auch bei Shakespeare beißt: "sweet Caesar's wounds, poor, poor, dumb mouths." Mys, myax, die Mießmuschel, welche ihre beiden Schalen zusammenschließt, überhaupt die Muschel,

was ist sie anders, als ein ebensolcher Mund? Mus, muon beinen ferner Mustel, Maus ber Hand; ebenfalls das, was sich wie ein Mund öffnet und schließt. Und wenn wir nun das deutsche Mort Mund in älterer Zeit zugleich mit der Bebeutung "Hand" vorfinden, wie das verwandte lateinische manus, so will ich zwar nicht eben behaupten, daß das Wort unmittelbar auf Hand übertragen, die Hand als ein Mund, der sich öffnen und schließen läßt, gefaßt sei; aber der Weg von dem Begriffe "den Mund schließen" auf "die Sand schließen," scheint mir völlig nachweiß= bar. Finden wir endlich Wörter, die von dem Schließen der hand auf das Zusammendrücken vermittelft derfelben, von da auf das Zusammen= fassen, von da auf das Verbinden, und endlich auf die unübersehbare Reihe von Begriffen lang= sam übergeben, die wir zum Theil, aber freilich nur zu sehr kleinem Theil, schon in ihrem Zu= sammenhange mit dem Begriffe des Berbindens beobachtet baben: so läßt sich an diesem ganzen Processe schwerlich noch etwas mißbeuten.

Wie verhält es sich aber mit beißen, mit

mordeo? Ich sehe nicht ein, warum es sich damit anders verhalten sollte. Wenn bhid sowohl das Beißen, als das Zerreißen z. B. mit den Händen ausdrückte, so konnte es sehr wohl von der Vorstellung der zusammengeknissenen Lippen ausgegangen sein. Und mard, das das Zerreiben mit den Fingern, das Reiben und Ausstreichen neben dem Beißen bedeutet, konnte ebensowohl dereinst das letzte allein bedeutet haben. — Die Wurzel bhrag heißt brechen, und wir haben sie zugleich in mancherlei Formen dis zur Benennung von Flamme und Farbe, Blitz und Licht verfolgt. Aber sie zeigt auch Abzweigungen mit der Bedeutung essen, und das Brechen, das sie darstellt, kann daher sehr wohl ein Brechen mit den Zähnen sein.

Man wird bemerken, daß der Anlaut der ebenerwähnten Wurzeln, deren Abkömmlinge, wie ich
kaum erst erwähnen muß, nach Tausenden zählen,
in den Lauten m oder b besteht. Aber auch Wurzeln
wie da und dak bedeuten beißen, und von diesen
läßt sich ganz dasselbe wie von jenen mit Lippenlauten beginnenden sagen. Wenn der Sprachlaut
dereinst ein Nachbild der Bewegung des Mundes

gewesen ist, die er ausdrückte, so konnten leicht mehrere Laute die gleichen Dienste thun; denn die Sprachlaute bestehen ja eben alle aus Bewegungen des Mundes. Ja es ist nicht unmöglich, daß ein= zelne Bewegungen eine speciellere Nachbildung in ben Sprachlauten finden, daß z. B. das I in lecken, in lingua die Bewegung der Zunge, namentlich das Herausstrecken derselben, der Lippenlaut in blasen den aus halbgeschlossenen Lippen ausströmenden Sauch, das n in niesen, schnarchen, schnüffeln die Betheiligung der Nase bei der Bewegung wieder= geben foll. Rur ift eine folche Specialifirung gewiß nicht ursprünglich, vielmehr bloß als eines der wunderbar feinen Motive anzusehen, die sich in die Feststellung der Sonderbegriffe einmischen; wie denn 3. B. in lingua das 1 aller Wahrscheinlich= feit nach sehr jung ist, und in dem griechischen mykter, Nüstern, Nase, Nasenrümpfen, einem deut= lich aus der verzerrenden Bewegung des Gesichts entwickelten Worte, nur wieder jenes allgemeine, auch die Mundbewegung beim Stöhnen, Saugen, Beißen u. s. w. ausdrückende m zum Vorschein kommt. Bei einem andern Objecte, als der Bewegung der Sprachorgane selbst, ist ein solches Nachbilden gar nicht denkbar; und falls man etwa geneigt sein sollte, bei der ersten Differenziirung des Lautes solche Unterscheidungen, wie die, ob das Geschilderte eine Bewegung der Lippen oder der Junge gewesen, als wirksam anzunehmen, so fällt die Möglichkeit einer solchen gleichsam motivirten Differenziirung sosort weg, sobald der Sprachlaut von der Bewegung des Antlikes auf eine sonstige übergeht, und überhaupt aus seinem Keimzustande heraustritt. 101

Ebenso möchte ich es als eine Frage von kaum erheblicher Wichtigkeit betrachten, in wiefern z. B. in myd, die Lippen zusammenbeißen, in myzd, stöhnen, und mugio, brüllen, auch der Schall durch den Sprachlaut wiedergegeben werden solle? Wenn der Sprachlaut die gehörte und gesehene Lautbewegung selbst war, so ist es eine müßige Distinction, zu fragen, ob der Schall oder die ihn hervorbringende Bewegung nachgeahmt worden sei. Genug, daß nur solche Laute wiedergegeben werden, die unmittelbar in den Bereich der Articulation sallen, ich möchte sagen, nur articulirte Laute, und daß sie nur im Momente der Sichtbarkeit

wiedergegeben werden. Hieraus folgt, daß, weit entfernt einer sogenannten Lautmetapher zu bes dürfen, d. i. eines Sprunges von dem Hörbaren auf ein vermeintlich ähnliches Sichtbare (wobei bis zum Ueberdrusse der Vergleich der rothen Farbe mit dem Trompetenstoß angeführt zu werden pflegt) die Sprache ganz im Gegentheile sofort in dem ersten Moment ihres Erscheinens sich auf ihrem eigensten Gebiete, dem des Gesichtssinnes besindet. 102

Blicken wir noch einmal auf die Probleme zurück, die sich in mancherlei Gestalt von den dunkelsten Zeiten dis auf die Gegenwart herab an das Wunder der Sprache knüpsen, so zeigt sich auch hier, wie so oft in der Geschichte der menschlichen Forschung, daß unter Gegensäßen und Meinungskämpsen die Keime der Wahrheit auf vielen Punkten zerstreut vorhanden sind, und der wahre Sinn einer Richtung, einer Parteianschauung, wohl auch des Gedankensussenies Einzelnen nicht einmal richtig verstanden und gewürdigt werden kann, dis der ganze große Proceß zu Ende gespielt, das allen diesen Bestrebungen zu Grunde liegende Besdürfniß befriedigt, und die Fragen, um welche viele

Geschlechter gekämpft, zu ihrer endlichen Lösung gelangt sind.

Fast auf alle über das Wesen und den Ur= sprung der Sprache seit dem Alterthum erhobenen Fragen kann man ebensowohl mit Ja als mit Rein antworten. Sind die Worte Produkte der Natur ober der Willfür? Beides, und beides nicht. Rein Wort hat naturnothwendig seine bestimmte Bedeutung; insofern sind sie alle willfürlich: aber keines ist zu seiner Bedeutung durch menschliche Willensthätigkeit gekommen. Die Vorstellungen von Natur und Willfür haben sich uns unvermerkt unter ber hand verändert; sie sind uns nicht mehr, was sie den Griechen gewesen sind. Wir können der Grundanschauung nach in Be= ziehung auf diesen Gegensatz ebensowohl Plato als Aristoteles, Demokrit nicht weniger als Epikur beistimmen. Wenn Plato und Spikur, beide in fehr abweichendem Sinne, ursprüngliche Bestand= theile von secundären unterschieden, und nur die ursprünglichen der Natur entstammen ließen, so liegt in dieser speculativen Unterscheidung eine noch tiefere Wahrheit, als sich in dem Gegensatze der

Wurzeln und abgeleiteten Wörter verwirklichte. Man kann den ersten Laut der Sprache einen Naturlaut nennen, man kann ihn wie Epikur feine Urwörter auf eine "natürliche Regung" zu= rückführen; man muß jedoch ebensosehr dem Urtheile des Aristoteles beipflichten, wenn er, offenbar unter kritisirender Anspielung auf Plato's Ansicht, mit seiner gewohnten Kürze sagt: von Natur sei fein einziges Wort. Aber unter Allem, was die Speculation über die Sprache an tieffinniger Wahr= beit geahnt und verkündet hat, ist nichts so be= beutungsvoll, als das prophetisch am äußersten An= fang aller europäischen Sprachbetrachtung stehende, und obwohl viel bewunderte, doch vielleicht noch immer nicht völlig und nach Verdienst gewürdigte platonische Gespräch Aratylos. 103 Plato erkennt in den Urlauten der Sprache Nachahmungen. Diese sind freilich durchaus reflectirt; sie haben den bewußten Zweck der Bezeichnung, der Mittheilung. Die Abhängigkeit des Denkens von der Sprache wird nicht geahnt, geschweige die Priorität der Sprache; ja es wird aus der bei der Sprach= schöpfung wirksamen Vernunft geradezu auf die

Entbehrlichkeit der Worte für die Erkenntniß der Dinge geschlossen. Diese Auffassung kann bom Standpunkte Plato's auch gewiß nicht überraschen. Plato neigt durchaus zu der Ansicht, daß der Mensch sich auf Erden in einem gesunkenen Zu= stande befinde; das Alterthum erscheint ihm in einem verklärten Lichte, die alten Dichter und Weisen, die Sagen der Vorzeit bergen ihm eine in Räthsel gehüllte, halbverlorene, tiefe Wahrheit. So scheinen ihm denn auch die uralten Sprach= schöpfer, obwohl nicht mit übernatürlichen Kräften begabt, sondern Menschen und fehlbar, doch in Folge einer philosophischen Grundansicht über die Welt die Urbegriffe ihrem Systeme gemäß gewählt und aus der Masse der Dinge mit hoher Weis= heit, mit einer Kunst, die er als die seltenste von allen bezeichnet, ermittelt, und die treffendste Nach= bildung durch Buchstaben und Combinationen von Buchstaben festgestellt zu haben.

In der That hat alles Menschliche eine solche Beschaffenheit, daß es nur entweder als Entartung oder als Entwickelung begreislich wird. Es sind überall in uns Ansätze zu einer höheren Voll-

kommenheit, die entweder noch nicht erreicht, oder verloren und zerftört sein muß. Wir seben uns mitten auf einem Wege, und können nur zweifeln, ob, was wir an seinem fernen Ende seben, unser Ziel oder unser Ausgangspunkt sei. Plato, ber einem tiefen Zuge der menschlichen Seele, und mehr noch vielleicht einem mächtig eingedrungenen Völkerglauben folgend, ein verlorenes Paradies "träumte", setzte auch die Sprache nicht aus un= pollkommeneren, sondern im Gegentheile aus reine= ren, die Außenwelt richtiger darstellenden, einer un= getrübteren und schärferen Erkenntniß entsprungenen Elementen zusammen. Aber die Art, wie er die Dinge durch die Sprache nachgeahmt werden läßt, ist höchst merkwürdig und geht von einer Anschauung aus, deren Eigenthümlichkeit kaum bemerkt oder in ihrer Bedeutsamkeit erkannt worden ist. Ein Geist wie dieser, einer der wunderbar= sten, die in einem griechischen Haupte dachten, ein bevorzugter Sprosse jenes Volkes mit den "sonnen= baften Augen" 104 — ein Solcher konnte unmöglich in dem Schalle das nachzuahmende Wesen der Dinge sehen; er, dem sogar das ewige Urwesen eines Beiger, Uriprung ber Sprace. 12

jeden Dinges eine "idea", ein Bild war. "Wenn wir feine Stimme und feine Bunge hatten," fagt er, 105 "und uns doch die Dinge mittheilen wollten, würden wir nicht, wie jett die Stummen, mit den Sänden, dem Ropfe und dem übrigen Körper Zeichen geben? Wollten wir oben ober leicht ausdrücken, so würden wir, denke ich, die Hand zum himmel heben, und so die Natur der Sache selbst nachahmen; für unten oder schwer würden wir auf die Erde deuten; wollten wir ein laufen= des Pferd oder anderes Thier ausdrücken, so wür= den wir unsern Körper und unsere Haltung dem= selben so ähnlich als möglich machen. Da wir uns nun aber mit Stimme, Zunge und Mund ausdrücken wollen, so muß die Nachahmung durch diese geschehen. Aber nicht jede Nachahmung mit der Stimme ift ein Nennen; denn fonst würde auch der, welcher Schafen, Hühnern und andern Thieren nachahmt, nennen. Auch die Musik ist eine Nachahmung mit der Stimme, aber kein Rennen. Die Dinge haben Rlang und Gestalt, vielfach auch Farbe; das Eine ahmt die Musik nach, das Andere die Malerei. Aber haben sie

nicht außerbem ein Wesen? Ja, haben nicht auch Farbe und Klang selbst, und Alles, wovon man sagen kann "es ist," ein Wesen? Dieses Wesen mit Buchstaben und Silben nachahmen, ist Benennen." Es gibt nach Plato viele Urwörter, und man muß untersuchen, ob ihr Laut ihr Wesen ausdrückt. Er fängt mit den Buchstaben an, und glaubt z. B., daß die Bewegung durch r nachgebildet worden sei, weil der Wortbildner "erkannte, daß die Zunge dabei am Wenigsten ruhe, am Meisten in Bewegung sei;" "das Zusammendrücken und Stemmen der Zunge beim d und t scheint der Wortbildner für die Nachahmung des Bindens und der Ruhe brauchbar gefunden zu haben."

Ich möchte glauben, daß die Theorie der Schallnachahmung nur durch Mißverständniß aus Plato's Ausdruck "Rachahmung mit der Stimme" hervorgegangen ist. Noch im späten Alterthum ist phône nicht nur der Schall im Sinne des Geböreindrucks, sondern etwas ganz Reelles, Körperliches. Die Ansichten der Stoiker von der Schallbildung sind von der Art, daß die heutige Wissenschaft sich wörtlich zu ihnen bekennen kann. "Wenn

die Luft von dem Hauche getroffen wird, so be= wegt sie sich wellenförmig in senkrechten Kreisen in den unendlichen Raum, wie ein von einem Steine getroffenes Waffer; nur wird diefes freisförmig bewegt, die Luft aber kugelförmig." Man glaubt einen Naturforscher unserer Tage in diesen Worten zu hören, die uns ein alter Schriftsteller 106 als Meinung der Stoiker aufbewahrt hat. — Außerdem war in phone auch der Begriff der Bewegung ber Stimmorgane, ber Stimme als physiologischen Vorgangs, ja der Begriff Sprache mit eingeschlossen. Wie leicht mußte daher eine Nachahmung mit dem Schalle in eine Rach= ahmung des Schalles übergehen, und "mittels bes Schalles" von "mittels der Stimmorgane" ober "mittels ber Sprache" scharf zu unterscheiden, war faum möglich. Aber Plato hatte ohne Zweifel nichts Anderes sagen wollen, als daß die Sprache eine Nachahmung burch Bewegungen, eine Mimik mittels der Sprachorgane sei. Freilich dachte er hierunter eine symbolisirende Mimik, indem er dasjenige, was nachgeahmt wird, im Gebiete bes Denkens, anstatt ber Sinne, ober vielmehr

des Gesichtssinnes, suchte. Auch hat er sich wie es bei solchen Ahnungen zu geschehen pflegt burchaus nicht auf der Sohe seines Gedankens gebalten: er verirrt sich soweit, die Wahl einiger Laute aus der Aehnlichkeit der Gestalt des Schrift= zeichens mit den symbolisch zu bezeichnenden Gegenständen zu erklären. 107 Wir finden einen solchen Mangel an historischer Perspective höchst wunder= lich. Aber das Alterthum dachte Sprache und Schrift wegen der Aehnlichkeit der Wirkungen für die Mittheilung überhaupt näber zusammen, und schrieb ihre Erfindung öfters demselben Gotte zu; wie die moderne Welt zwei nicht minder hetero= gene Dinge, die Buchstabenschrift und die Buch= druckerkunft, zuweilen in einen allzunahen Gedan= fenzusammenhang bringt. 108

Was Plato übrigens von der Nachahmung der Thierstimmen sagt, ist nicht etwa gegen eine Erklärung der Sprache aus einer derartigen Nach=ahmung gerichtet — eine solche existirte noch nicht 109 — sondern es wird nur zum Zwecke der richtigen Definition der Unterschied des Sprechens von einem solchen etwa zum Scherz geübten Nach=

ahmen des Thierschreies aufgesucht. Endlich ist für die Beurtheilung der platonischen Stelle wohl auch noch in Betracht zu ziehen, daß dem ganzen Gange der menschlichen Entwickelung gemäß die Betrachtung der Bewegung der Organe beim Sprechen in eine sehr alte Zeit zurückgeht, und daß die seinen Beobachtungen des frühen Alterthums hierüber mit dem auf das Mienenspiel so vorwiegend gerichteten Interesse der Urzeit selbst zusammenhängen.

Die in der altindischen Grammatik aufgetauchte Frage: warum ein bestimmter Hauptwortbegriff von diesem und keinem andern Thätigkeitsbegriffe abstamme? ist vielleicht diesenige, auf welche in der Geschichte der Sprachsorschung am Wenigsten eine befriedigende Antwort zu sinden ist. Dieselbe darf durchaus nicht mit der Frage der Synonymie und Homonymie verwechselt werden: denn diese kommt zuletzt auf die allgemeine Frage zurück, ob und warum ein bestimmter Laut einem bestimmten Begriffe entsspreche? 110 Wir haben gesehen, wie die Inder sich in Betreff des Wechselverhältnisses der Begriffe von Haupt = und Zeitwörtern dabei beruhigten,

daß es in der historisch gegebenen Sprache nun einmal so ist, und wie die moderne Sprachwissen= schaft ihnen bierin beistimmte und in der Bildung eines Wortes aus einem Grundbegriff etwas Willfürliches, allen Gesetzen sich Entziehendes erblickte, was nur durch empirisch geschichtliche Forschung für jeden einzelnen Fall ermittelt werden könnte. Dies ift ein Jrrthum. Nur das Verhältniß von Laut zu Begriff, nur die jedesmalige Wahl eines bestimmten Lautes ist ein Ergebniß — nicht der Willfür, aber bes Zufalls. Das Verhältniß ber Begriffe zu einander, die Entstehung aus bestimm= ten Grundbegriffen, ift gerade bis in bas Ginzelnste gesetzlich, mehr als irgend etwas in der Sprache, und enthält das Grundgeset der mensch= lichen Geistesentwickelung felbst. Der Begriff entsteht immer aus einem andern, beffen ungefähren Ort man im Allgemeinen mit Sicherheit vermuthen fann. Er läßt sich, vielfach auf Umwegen, aber stets sicher, auf einen fleineren und immer fleineren Kreis zurüd= verfolgen, und ftrebt unausbleiblich dem Punkte zu, wo es fein Denfen und fein Sprechen mehr gibt.

Die Gesichtswahrnehmung, deren Ausbildung den Vorzug des Menschen vor dem Thiere bilbet, ist nicht mit einem schärferen Gesichtssinn zu ver= wechseln. Hierin mögen manche Thiere ihn über= treffen. Es ist das, was man das Vermögen der Anschauung nennen könnte, ein Sinn für die Bestalt und beren Unterschiede, welcher das Wesen des plastischen Talentes ausmacht, und auch in der Poesie als Anschaulichkeit zu Tage tritt. Wer mit dem Studium beftimmter Geftalten vertraut ift, der bemerkt besondere Unterschiede, die Anderen, in Betreff des Sinnesorgans vielleicht beffer Begabten, entgehen. Ganz Anderes sieht der Kenner in einer osteologischen Sammlung, oder in einem Runft= cabinet, ber Architekt an einem Gebäude, als der Ungeübte, ber nur den Gefammteindruck empfängt und von den Einzelnheiten Nichts bemerkt. Wie

solchen höheren, außergewöhnlichen Unforderungen der unentwickeltere Mensch, so steht der Welt mit ihren mannigfaltigen Gestalten im Ganzen das Thier gegenüber: es hat eine Zeit gegeben. wo der Mensch die Welt kaum anders empfand. Die erste Periode der Sprache ist die, in welcher sich das Vermögen der Anschauung entwickelt, und an dieser Entwickelung ist die Sprache wesentlich betheiligt. Alles Denken ist, durch Vermittlung der Sprache, aus der Wahrnehmung durch den Gesichtssinn hervorgegangen. Gine eigentliche Denkfunction besteht nicht. Der Begriff ist die in Folge tausendjähriger Gewohnheit um den Sprachlaut vereinigte Gruppe von Empfindungserinnerungen. welche dem Individuum überliefert, zum Theil von ibm wiedererlebt, zum Theil auch durch hinzuge= fommene Erlebnisse in ihm ewig verändert wird. Nur insofern diese, die Empfindungs= und Bewegungs= centren zugleich in Anspruch nehmende, Complication allerdings an etwas Räumliches gebunden sein muß, ist es noch möglich von einem Denkorgane zu reden.

Was das Verhältniß des Thieres zum Mensichen betrifft, so scheint mir der Geisteszustand

des Thieres theils zu niedrig, theils aber auch zu boch aufgefaßt worden zu sein. Man hat den Vorzug des Menschen in die Vernunft gesetzt, und in dieser nichts als ein Vermögen der Abstrac= tion, des Allgemeinen, auch wohl des Uebersinn= lichen gefunden, Anschauung aber den Thieren ganz ebenfo wie den Menschen zugeschrieben. Aber wenn wir unter Anschauung — jede schulphilosophische Unwendung des Wortes bei Seite gesett 111 — das Vermögen verstehen, die sichtbaren Gestalten in ihren Unterschieden zu erkennen, so zeigt die Sprach= geschichte, daß felbst der Mensch dies Vermögen nur sehr langsam entwickelt hat. Ueberhaupt ist das was den Menschen namentlich auszeichnet, ein gesteigertes Vermögen der Unterscheidung. Ferner hat der Mensch, im Gegensatze gegen das Thier, Erinnerung von ganz anderem Umfange und auch verändertem Wesen, und im Zusammen= hange damit ein Leben voll Bewußtsein. So groß nun diese Gegensätze auch sind, so sind sie doch auf der andern Seite nicht Grund genug, ben Menschen vom Thiere anders als nur graduell verschieden aufzufassen: im Gegentheile, da sie sich

erst in der Geschichte einstellen, und deutlich von der Sprache veranlaßt zeigen, so wird hiermit der Uebersgang zwischen Thier und Mensch gleichsam geschichtlich.

Bei der Beurtheilung der Intelligenz der Thiere aus ihren Handlungen müssen wir drei ganz versschiedene Quellen der wirklichen oder scheinbaren Vernunftähnlichkeit derselben unterscheiden.

Den meisten Antheil an wahrhaft menschlicher Vernunft haben diejenigen Thiere, die einen Theil derselben im Umgange mit dem Menschen wirklich annehmen. Dieser Antheil hat selbst wieder einen mehrfachen Ursprung. Da die Vernunft an das Wort gebunden ist, so ist das Hausthier, das auf das Wort folgt, oder felbst zwischen diesem Pflichtgebot und einem natürlichen Antriebe seiner Begierden schwankt, in diesem Augenblick wahrhaft vernünftig. Der Grad, bis zu welchem einzelne begabte Hausthiere die menschliche Rede verstehen lernen, ist wirklich erstaunlich, und viel= leicht noch merkwürdiger die bei Hunden sichtlich wahrnehmbare Bemühung, die an sie gerichteten Worte zu verstehen, welche mit dem hingebenden, der menschlichen Liebe bedürftigen Wesen dieses

Thieres zusammenhängt. Es gibt kaum ein wunberbareres Verhältniß auf Erden, als dieser Anschluß des thierischen Gemüthes an den Menschen und die Erhebung zu einer höheren Geiftesfphäre, die dem Thiere hiermit zu Theil wird. Höchst treffend und sinnvoll hat Bacon gesagt, der Mensch sei der Gott des Hundes, sein Vertrauen auf den Menschen sei ihm eine Art Gottber= trauen. 112 Es scheint in der That, als ob der Gehorfam gegen den Menschen dem Hunde Reli= gion sei, als ob in der Hingebung, mit der der Hund das Wort des Herrn wie eine wahre Pflicht übt, seine Genüsse und sein Le= ben ihm uneigennützig opfert, und in seinem Lob und feinem Beifall einen fugen und ftolgen Lohn findet, etwas von der Sehnsucht liege, die das auf Erden zu einsamer Höhe gestiegene mensch= liche Herz zu himmlischen Idealen führt, etwas von dem Bedürfniß der Liebe zu einem ähnlich geglaubten oder gefühlten, sympathetisch verständ= lichen, doch höheren Wesen. Ich halte dies so wenig für ein blokes Bild, daß manche Erschei= nung in dem religiösen Leben der Menschheit mir

unerklärlich scheinen würde, ohne dieses sichtliche, sinnlichere und mehr elementarische Urbild, ohne die Erfahrung, daß es den niedrigeren Gattungen Bedürfniß ist, eine höhere zu lieden, sobald dieselbe in lebendige Berührung mit ihnen tritt und sich ihnen gleichsam offenbart; ein Bedürfniß, das das der Gattungsentwickelung selbst ist, und worauf wesentlich der Zauber beruht, den der Mensch auf die gesammte Thierwelt ausübt, der er freilich selten als ein wohlthätiger Gott gegenüber tritt, häusig als ein grausamer Dämon.

Das Hausthier pflegt, wie man leicht besobachten kann, auch an seinem Theile einige Unterhaltung mit dem Menschen. Es knüpft das Verhältniß mit ihm im kindlichen Alter an, wo es in ihm seine zweite Mutter sieht, hat aber ihm gegenüber Gelegenheit zur Aeußerung durch Laute, wie sie ihm der Ilmgang mit seines Gleichen niemals bietet. Es antwortet auf den Zuruf, gibt auf Besehle sein Einverständniß oder seine Unlust durch Töne, und zwar, wie ich bestimmt bemerkt habe, durch deutlich unterschiedene zu erstennen; ruft seinen Herbei; fordert dessen Begleitung, und daß er ihm z. B. eine Thür

aufmache; der Hund geht so weit, seinem Herrn durch Bellen eine nur diesen interessirende Nachricht zu geben. Ein englischer Schriftsteller hat das Bellen des Hundes überhaupt als einen solchen Sprechversuch bezeichnet, gestützt auf die Thatsache, daß der Hund, wo er, wie in Amerika, in ur= sprünglicherem Zustande aufgefunden ward, nicht bellte. Gewiß ist, daß das Thier von dem sprechen= den Menschen in Mitleidenschaft gezogen wird, daß in geringerem Maße dasselbe mit ihm vorgeht, wie mit dem Kinde. Was Renan von dem Verhältniß der Taubstummen zu ihrer Umgebung gesagt hat: "das Bewußtsein sei ansteckend", gilt in gewissem Sinn auch von den Thieren. Besonders beachtens= werth ift hier das Sprechen der Vögel, weil diese zur Nachahmung der Laute befonders günftig or= ganisirt, zum Alussprechen von wirklichen Wörtern abgerichtet werden können, und namentlich auch wegen des bei ihnen mehr als bei den Säugethieren vorwiegenden Gesichtssinnes, der es ihnen wohl mög= lich machen könnte, eine Art von Begriffsbild bei dem gelernten Worte zu fassen, und insofern zu benken, wenn die Dreffur entsprechend eingerichtet wird.

Abgesehen von der unmittelbaren Einwirkung des Wortes, welche dem Thiere in lichten Augensblicken momentane Vernunft verleihen kann, wers den Hausthiere begreiflicherweise auch schon fähiger geboren, nachdem so viele vorausgegangene Generationen in der Nähe des Menschen gelebt haben. Der Zeitpunkt, wo diese Annäherung zuerst einstrat, ist nicht genau zu bestimmen, aber doch noch in gewissem Sinne historisch, und die Untersuchung über die allmählich eintretende Steigerung der thierischen Fähigkeiten wenigstens innerhalb bestimmter Völkergebiete vielleicht noch möglich.

Von dieser Sphäre ganz zu unterscheiben ist der bloße Schein der Vernunft, der sich in den Instincten gerade der niedrigeren Thierarten zeigt. Man muß diese Instincte nur genauer, nach ihren engen und sest bestimmten Kreisen, nach ihrer Unsperänderlichkeit, selbst wo sie dadurch unzweckmäßig werden, andererseits aber auch nach ihrer überzraschenden Zweckmäßigseit innerhalb ihres Kreises betrachten, welche unmöglich Resultat der Bezrechnung des Thieres selbst sein kann, um einzussehen, daß man es hier mit etwas von der Verz

nunft radical Verschiedenem zu thun hat. Selt= samerweise hat gerade die materialistische Richtung in der Naturforschung diesen Gegensatz zu ver= wischen gesucht, und der Biene, der Ameise einen Verstand zugeschrieben, der nicht viel weniger als menschlich ift, aber, von solchen Principien aus, eher übermenschlich sein müßte. Die Biene, die ihre bewundernswerthe Zelle baut, kann unmög= lich wissen, was sie thut, und warum sie es thut. Die Instincte sind etwas rein Mechanisches, sie unterscheiden sich von dem Ineinandergreifen unserer inneren Organe zur Athmung, zum Blutumlauf, zur Affimilation und Ernährung, zum Seben, Hören und endlich auch Denken, nur dadurch, daß dort der Mechanismus nicht in eine Hülle, ein Individuum eingeschlossen, sondern auf viele ein= zelne unverbundene Individuen vertheilt ist. Wir verstehen freilich einen solchen an losen Käden neben einander her schwirrenden Mechanismus noch nicht; aber es fehlt auch noch viel, daß wir unfre eigene Maschine verstünden. Wie ist unser Organismus mit aller seiner unendlichen Zweckmäßigkeit ent= standen? Nur seine mühsam ermittelte Geschichte

wird dereinst Auskunft über ihn geben, wie die Geschichte der Sprache über die Zweckmäßigkeit in ihr. Die Organismen des Bienenstaates, der Vogelwelt haben ebenfalls ihre Geschichte; wir werden sie wohl dereinst erfahren: aber der Bernunft der Biene und des Vogels verdanken sie ihre Entstehung so wenig, wie unser Organismus der unsern. Die Vernunft ist in uns selbst nur etwas Theoretisches; sie sieht uns handeln, sie handelt nicht in uns. Was in uns handelt, ist ebenfalls das Instinctive, das Thierische, das Mechanische; wir können uns nur aus der thierischen Natur, als der primitiveren, erklären, nicht umgekehrt.

Es bleibt demnach, zu wirklicher Vergleichung mit der menschlichen Vernunft, nur die dritte Art der Aeußerung thierischer Intelligenz übrig, die vorzugsweise bei den höherstehenden Gattungen gestunden wird, welche sich selbst überlassen sind und wenigstens nicht generationenweise unter dem Einsstusse des Menschen stehen. Auch hier müssen wir uns sehr vor Mißdeutung derjenigen thierischen Handlungen hüten, die uns zwar mit dem Thiere gemein, aber darum bei diesem keineswegs als

menschliche und vernünftige, sondern in ihrem Grunde auch bei uns als blind instinctive anzufeben sind. So wenig als wir eines Vernunft= schlusses bedürfen, um Nahrung zur Stillung unfres Hungers zu verwenden, ebensowenig beruhen die oft sehr richtigen Bewegungen der Thiere auf weiser Berechnung. Monboddo hat bekanntlich ben Drang-Utang von den Affen abgesondert und unter die Menschen gerechnet. Er wurde bazu einerseits durch unbegründete, übertreibende Rach= richten von den Kähigkeiten und der Lebensweise der höheren Affenarten, wie sie im vorigen Jahr= hundert im Schwange waren, andererseits aber auch durch eine unrichtige Schätzung des Verhält= nisses zwischen Handlung und Bewußtsein veran= laßt. Ausgehend von der felbst im höchsten Grade zweifelhaften Nachricht, daß der Drang-Utang sich zum Schlagen eines Stockes bediene, berechnete er, wie viel Voraussicht von den Wirkungen eines festen Körpers auf einen andern, und beinahe wie viel mechanische Kenntnisse oder Fechterkunft zu einem solchen Verfahren nothwendig seien. "Wenn weiter nichts mich überzeugen könnte," sagt er,

"daß der Drang-Iltana zu unserer Gattung gehört, so würde sein Gebrauch bes Stocks als einer Waffe allein binreichend sein . . . Das Thier, welches ihn braucht, muß wissen, erstlich, die Natur bes Holzes, daß es ein harter Körper ist; zweitens, baß jeder harte Körper, der auf einen andern Körper mit Gewalt getrieben wird, einen Eindruck macht, der diesen andern Körper sehr beschädigen ober zerftören kann; drittens, daß die Art, wie die menschliche Sand diesen Eindruck auf die kräftiaste Beise machen kann, ift, wenn sie einen Stock von mäßiger Länge und gehöriger Dicke an dem einen Ende faßt, und so den Streich versett. Alle diese Ibeen muß der Drang-Iltang aus Beobachtung und Erfahrung gebildet haben, ebe er einen Stock als Angriffsmaffe braucht. Db er in der Kunst, den Stock zu handhaben, so weit gekommen sei, daß er ihn auch zur Vertheidigung und zur Abwehr der Schläge gebrauche, kann ich nicht fagen." 114

Verführerischer ist es, manche zweckmäßige und verständige Handlungen der Thiere aus Schlüssen herzuleiten und ihnen daraushin Schlußvermögen zu vindiciren. So soll der Papagei, wenn er eine

taube Nuß wegwirft, den Schluß machen: "alle leichten Nüsse sind leer; diese Nuß ist leicht: also ist sie leer." Er macht diesen Schluß keineswegs. Die leichte Nuß ist ihm gar nicht mehr Nuß. Sie war es für ihn nur als gehofstes Geschmacksobject. Die Hossmung war durch den Anblick entstanden, sie ist durch das Gefühl verschwunden; er wirft die Nuß weg: sie hat für ihn zu existiren aufgehört.

"Daß zwei Seiten eines Dreiecks größer sind, als die dritte, wissen auch die Thiere," sagten die Alten, und dieser Ausspruch ist ein augenställiges Beispiel, ein bündiger Ausdruck der Verwechselung zwischen mechanisch richtiger Bewegung und mathematischem Bewußtsein. Und hier tritt denn die Frage uns entgegen, worin ein solches Bewußtsein eigentlich bestehe? was zwischen dem mathematisch denkenden Menschen und dem seinen Sprung nach Distanz und Lage überauß geschickt bemessenden Thiere für ein Unterschied sei? Die Beantwortung dieser Frage erfordert eine ganze Wissenschaft. Wenn sie geschaffen sein wird, so wird man vielleicht einsehen, warum wir über die Grundlage unserer Mathematik noch heute so sehr im Unklaren sind.

Wir werden, angesichts der Vorstellung, welche wir aus der Sprache über die Vernunft gewinnen, von selbst dazu gedrängt, das Geschäft einer kritischen Untersuchung der Vernunft zu erneuern.

Freilich ist es nicht eine Kritik der "reinen" Bernunft, um die es sich hier handelt. Kant, indem er in seiner Kritik die Bedingungen der Erfahrung felbst untersuchen wollte, glaubte biefe mit Sulfe ber Erfahrung nicht fuchen und finden zu können. Ift aber außer derfelben fie zu suchen möglich? Er behandelte die Vernunft wie ein Augen= glas, beffen Brechungsfraft oder Farbe wir fest= stellen, um bei Beurtheilung der Gegenstände von ihr abstrahiren zu können. Aber die Bernunft ift kein Augenglas, das wir ablegen können, um es zuvörderst selbst zu beobachten: die Vernunft ist bas Auge felber. Gine Prufung der Bernunft durch bie Erfahrung an ihr, durch ihre Geschichte, dies ist es, was unser Denken fordern wird; es ist die philosophische Aufgabe der Gegenwart.

"Es genügt nicht länger, dem Denken, diesem bewundernswerthesten aller Triebe, eine bloße Ausbildung, eine, wenn ich so sagen darf, mecha-

nische Zunahme durch ein Jahrtausende lang fort= gesettes Erfahren, Lernen, Entdecken und Erfin= ben zuzugestehen: wir dürfen uns der Neberzeugung nicht verschließen, daß die Vernunft gewachsen, daß sie aus wesentlich andern Geisteszuständen erst entsprungen ist, deren Spuren sie noch jett in ihren Functionen aufweist, ja ohne deren Voraussehung, als Grund und Wurzel ihres Da= seins, sie gar nicht lebensfähig ware. Die Kritik der Vernunft ist unmöglich, die Logik bloße Formel, die Metaphysik haltlos, wenn sie nicht auf diesem geschichtlichen Boben, auf der erfahrungsmäßigen Renntniß von dem Werden der Vernunft in einer vormenschlichen Urzeit und ihrer Entwickelung bis zu ihrer gegenwärtig uns bekannten Söhe ruhen." Diese Sätze habe ich vor mehreren Jahren ausgesprochen, im Zusammenhange mit einigen gedrängten Andeutungen über den instinctiven Hintergrund der Vernunft, über die mechanische Grundlage der Ma= thematik und die Entwickelung des Geistes, sowie der körperlichen Organismen. 115 In dieser letteren Hinsicht, in Betreff der Theorie der Entwickelung im Allgemeinen, bleibt mir etwas zu sagen übrig.

Daß ber Mensch aus einer niedrigeren, thie= rischen Stufe emporgestiegen sei, hat sich mir mit unumstößlicher Gewißheit aus historischen Betrachtungen ergeben. Daß der geschichtlich nach: weisbare Schritt nicht ber erste gewesen, daß die übrigen Thierarten ihren gegenwärtigen Stand= punkt einem ähnlichen Schickfale verdanken, läßt die Analogie um so mehr schließen, als zwischen geistiger und förperlich organischer Entwickelung ein Zusammenhang und ein tiefgehender Parallelismus besteht. Ich habe jedoch in der Ent= wickelungsgeschichte ber Vernunft keinen "Rampf um das Leben" als Ursache gefunden, und glaube auch nicht, daß die Entstehung eines förperlichen Organismus aus diesem rein negativen Princip jemals erklärt werden kann. Daß ein Thier bas andere verschlingt, daß es auf Rosten anderer lebt, wird freilich niemand läugnen wollen; aber daß es durch diesen Proces, oder gar durch blose Zer= ftörung, durch Beseitigung der Concurrenz seinen Gattungstypus verändere, ift nicht wohl begreiflich. Auch scheint Darwin dieses zerstörende Clement bloß zur Erklärung des Verschwindens der Mittel=

ftufen zu Sülfe genommen zu haben - wozu daffelbe indessen nicht einmal ausreicht — während er den positiven Fortschritt der Natur aus natür= licher Auswahl erflärt. Aber dies ist eine mystische Vorstellung, die das eigentliche Geschehen unerklärt läßt. Er hat mit Recht, und dies ist sein großes Berdienst, auf die gewaltigen Veränderungen aufmerkfam gemacht, der Thiere und Pflanzen durch Züchtung unterworfen werden können. Aber statt hieraus zu schließen, daß es auch noch andere Ursachen geben könne, welche langsam wirkend. aber in unendlicher Reihe aufgehäuft, Gestalt und Art bestimmen, machte er die Natur zu einer großen Züchterin und die lette Wirkung der Entwickelung gleichsam zu einem Resultate ihrer öfonomischen Berechnung. Die Natur erscheint uns freilich weise, ja sie überrascht uns burch eine überall aus ihr hervortretende uns weit überlegene Vernunft. Aber die Natur harmonirt mit unserer Vernunft und übertrifft fie, nicht weil die Natur vernünftig, nicht weil sie vernunftgemäß, sondern weil die Vernunft natürlich, aus der Natur und ihr gemäß entwickelt ist.

Das Princip, wonach Natur und Vernunft sich entwickeln, ist Differenzierung und ber burch fie in Wirksamkeit tretende und immer mächtiger anwachsende Rufall. Die Erlebniffe, die fich zufällig an ein Wort schließen, modificiren seinen Begriffsgehalt: Die Erlebniffe eines organischen Wefens modificiren feine Form. Der Begriff lebt fort und modificirt sich beständig; das Organische in seinen Folgegeschlechtern ebenfalls. Und so wie es nicht fehlen kann, daß der Mensch stets Neues erlebt und so den Inhalt seiner Begriffe immer steigert, so muß auch die Natur in wechselseitigem Contact fich immer mannichfaltiger gestalten. Inner= halb eines Organismus wiederholt, ift diese Differenziirung die Vervollfommnung felbst, wie steigende Unterscheidung die Vervollkommnung der Vernunft ift. Der ganze Borgang der Entwickelung des Kör= pers, wie des Geistes, ift nur die Fortsetzung des individuellen Wachsthums durch die Jahrtaufende.

Auch Demokrit und Epikur haben die bestehende Gestalt der Welt als ein Resultat des zufälligen Zusammentreffens der Atome erklärt. Aber wenn man die wunderbaren Wesen betrachtet, die die

Natur wirklich bietet, wenn man auf die unzähli= gen Einzelheiten fieht, die gur Bildung eines ein= zigen Auges oder Ohres zusammenstimmen muffen, und die unergründliche Trefflichkeit der Natur er= wägt, woneben jedes Menschenwerk als stümper=" haft zurückbleibt, indem der Mensch nichts schaffen fann, was dem Stachel der Biene oder dem Gewebe der Spinne an regelmäßiger Feinheit, oder dem Pelze der Thiere an Zweckmäßigkeit zur Befleidung gleichkommt: kann man da an eine zufällige Entstehung glauben? Könnte man nicht eben so gut — um ein oft angewendetes Bild zu ge= brauchen — von einem dichterischen Kunstwerke glauben, daß es durch zufällige Begegnung der in ihm vorkommenden Buchstaben entstanden sei? Und haben wir nicht in der Wahrscheinlichkeitsrechnung heute sogar ein Mittel, die Größe der Ungeheuerlich= feit zu berechnen, die in einem solchen Glauben liegt?

Allerdings waren diese Einwürfe gerechtsertigt, solange sie einer Lehre gegenüberstanden, die zwar den Einsluß des Zufalls auf die Weltschöpfung erstannte, aber zwei Elemente gänzlich außer Betracht lich, ohne welche es keine zweckmäßige, d. h. keine

lebendige Welt geben kann. Das erste Element ift bas der Zeit, der Succession. Ein plögliches Zusammenstoßen der Atome in dem Augenblicke der ersten Katastrophe könnte nur Wesen bilden, die sich ewig gleich bleiben, nicht solche, die sich ent= wickeln. Oder waren folche Gebilde vielleicht nicht von Dauer? Unterlagen sie einem Andrang von außen, einem gegenseitigen Andrang? Run wohl, dann mußte erfolgen, was wirklich erfolgt, eine beständige Zerstörung und Neubildung. Nehmen wir aber an, daß inmitten dieser Auflösungen sich ein fester Kern bilbet, der sich ins Gleichgewicht sett und dauernd behauptet, der das Andringende, noch Unausgeglichene zu diesem Gleichgewichte heranzieht, der nur das in sich aufnimmt, was sein Gleichgewicht nicht zerftört, und auf diese Weise immer mehr in sich aufnimmt und immer mehr mit sich ausgleicht: was würde dies anders sein, als Affimilation, Wachsthum, Entwickelung? Seben wir nun ab von der Katastrophe, die die Dinge auf einmal geschaffen, und sie unter beständigen Beränderungen doch immer auf derfelben Sohe erhalten, oder, einmal zerstört, in gleicher Boll-

fommenheit oder Unvollkommenheit wieder ber= gestellt hätte; und lassen wir, ich sage nicht die Welt, aber die ersten ternären Verbindungen, Die ersten organischen Keime auf Erden, oder vielmehr im Waffer, durch kosmische Ginflüsse entstehen: fo ist die Mehrheit solcher an sich ganz gleichen Keime schon die Bürgschaft ihrer Vermannigsachung, und ihre bloße Dauer, nebst der Fortdauer der sie schaffenden Ginfluffe, Bürgschaft ihrer Entwickelung und Vervollkommnung, so gewiß als die Eisnadel in der Mitte des Wassers unter Fortdauer der Temperatur, die sie gebildet, immer weitere Gis= frystalle um sich versammelt. Nicht jedes Zusammen= treffen der Dinge wirft schöpferisch, sondern nur das, welches mit den Bedingungen des Gleich= gewichtes übereinstimmt. Daß nun Wefen gu so fünstlichen Berhältniffen, zu so zusammenge= setzten Mechanismen in einem einzigen Augenblicke. auf einmal und plötlich durch Zufall zusammen= treffen sollten, ist freilich undenkbar; es bedarf hier= zu einer gewaltigen Succession, ebenso zusammen= gesetzt aus Zeit, wie das zusammengesetzte Wesen aus harmonisch in sein Dasein aufgenommenen Elementen.

Der Urzustand der Dinge kann nicht Ruhe sein; denn es ist nicht begreiflich, wie aus ihr die Bewegung hätte entstehen können. Umgekehrt erklärt sich aus der Bewegung sehr leicht die Ruhe: Bewegungskräfte, die sich ausgleichen, bringen sie jederzeit hervor.

Aber aus bloßen Bewegungen ist die Welt nicht zusammengesetzt, in der wir leben. Es gibt noch etwas Anderes, welches Demokrit und Spikur, die Gründer der materialistischen Weltanschauung, nicht anerkannten. Alles, was wir durch die Sinne wahrnehmen, läßt sich auf Bewegungen zurückführen: der Schmerz, die Wärme, das Licht, der Schall. Daß nun die Sterne scheinen, das Waffer fließt, Menschen und Thiere sich bewegen, das nehmen wir durch die Sinne wahr. Aber wieso wissen wir, daß die Sterne und das Wasser nicht empfinden, die Thiere aber empfinden? Sie haben Nerven; aber wieso wissen wir, daß Nerven empfinben? Mit unfern Sinnen können wir es nicht wahrnehmen: wie sehr wären wir getäuscht, wenn wir von dem Thiere nichts wüßten, nichts glaubten, als was wir mit den Sinnen an ihm wahrnehmen! Es würde sich in nichts von einem Automaten unterscheiden, der sich nur ganz ebenso und unter denselben Bedingungen bewegte. Nur unsere Sympathie, unser Mitempsinden mit dem zuckenden Thiere verräth uns, daß noch etwas hinter der Bewegung vorhanden ist, was nicht wahrgenommen werden kann, was die Bewegung begleitet: die Empfindung. Die Empfindung allein ist etwas, was nie und nimmer auf Bewegung reducirt werden kann. Sie gehört zu einem ganz andern Bereiche: die Bewegung kann wahrgenommen, empfunden werden, die Empsindung nur mitempfunden.

Wenn ein körperlicher Gegenstand von so kleinem Umfange ist, daß unsere Sinne ihn nicht wahrnehmen, oder wenn er überhaupt nicht mit unsern Nerven in Berührung tritt; wenn er sich nicht so bewegt, wie es nöthig ist, damit unsere Nerven afficirt werden; wenn er nicht in unmittelbarer Nähe greifbar ist, auch nicht so schwingt, wie er müßte, um Wärme, Licht, Schall zu erzeugen: so wissen wir nichts von ihm. Aber darum kann er doch vorhanden sein; wir können sogar im Stande sein, auf seine Existenz zu schließen.

Wir können annehmen, daß die Luft, daß ein unsichtbares Gas aus kleinen, uns unsichtbaren Kügelchen, aus gestalteten Atomen besteht.

Wie aber, wenn die Empfindung eines Wefens sich uns auf dieselbe Weise entzöge? Wir versteben ben Schmerzensschrei der Lebendigen; aber nicht Alles was lebt ist besselben fähig. Wir verstehen auch das Zucken des Fisches, des Insectes. Aber wie, wenn weiter hinab, wenn jenseits der Rervenwelt eine Empfindung vorhanden wäre, die wir nicht mehr verstehen? Und es muß wohl fo sein. Denn so wenig wie ein Körper möglich wäre, den wir fühlen, ohne daß er aus Atomen be= stünde, die wir nicht fühlen; und so wenig wir eine Bewegung sehen könnten, wenn sie nicht von Lichtwellen begleitet wäre, die wir nicht sehen: ebensowenia wurde in einem complicirten leben= bigen Wefen eine Empfindung zu Stande kommen fönnen, fo ftark, daß wir fie in Folge ber Bewegung, durch die sie sich äußert, mitempfinden, wenn nicht in den Elementen, in den Atomen etwas Aehnliches, nur weit Schwächeres vor sich ginge, was sich uns entzieht. Man bedenke nur,

41 34

daß wir ebensowenig wissen können, daß der fallende Stein nichts empfindet, als daß er empfindet: es steht uns also die Entscheidung nach der Seite der größeren Wahrscheinlichkeit, der Erklärlichkeit des Weltganzen, völlig offen.

Das Lette, was von dem Innern der Dinge, aleichsam von ihrer Seele, von uns erkannt werden kann, ift die Empfindung der Thiere. Für jede elementarere Seelenregung fehlt uns Vorstellung und Namen. Aber aufwärts steigend können wir bas Denken in Elementarkräfte zerlegen, wie die förperlichen, sinnlich wahrnehmbaren Vorgänge in mechanische, physische, chemische Bewegungen. Die Elementarfräfte der menschlichen Seele, aus denen auch das Denken besteht, sind Empfindungen. Und wenn es uns geftattet ist, den Namen Empfindung auch für jenes einfachste, vorausgesetzte Clement zu gebrauchen, für das, was im Innersten des fallenden Steines, des angezogenen Sauerstoffatomes vor sich geht, und auch diefes Empfindung zu nennen, so fönnen wir fagen: die Welt ift Bewegung und Empfindung; Bewegung ift eines jeden Dinges Neußeres, fein Inneres Empfindung.

Anmerkungen.



<sup>1</sup> ( $\mathfrak{S}$ . 4.) Hermes, or a philosophical inquiry concerning universal grammar by James Harris, London, 1751, book III, ch. 3.

2 (S. 11.) Berder's Werke, Tübingen 1806, II. S. 46 ff. (nach der zweiten Auflage von 1789; die Breisschrift "über ben Ursprung ber Sprache" ift aus dem Jahre 1770). -Rouffeau, beffen Anschauungen von Berder durchaus nicht richtig gewürdigt werden, spricht sich mit tiefem Gefühl des in der Sprache verborgenen Wunders über das Dilemma der wechfelfeitigen Bedingung von Sprache und Bernunft auß: "Franchissons pour un moment l'espace immense qui dut se trouver entre le pur état de nature et le besoin des langues, et cherchons, en les supposant nécessaires, comment elles purent commencer à s'établir. Nouvelle difficulté pire encore que la précédente; car si les hommes ont eu besoin de la parole pour apprendre à penser, ils ont eu bien plus besoin encore de savoir penser pour trouver l'art de la parole; et quand on comprendrait comment les sons de la voix ont été pris pour les interprètes conventionnels de nos idées. il resterait toujours à savoir quels ont pu être les interprètes mêmes de cette convention pour les idées qui, n'ayant point un objet sensible, ne pouvaient s'indiquer ni par le geste, ni par la voix, de sorte qu'à peine peut-on former des conjectures supportables sur la naissance de cet art de communiquer ses pensées et d'établir un commerce entre les esprits." (Disc. sur l'orig. etc.)

3 (S. 11.) Laurenz Lersch, die Sprachphilosophie der Alten, Bonn 1838-41. III. S. 51.

4 (S. 15.) Ueber die Kamisprache, Berlin 1836, Gin-

teitung, S. XCIV. ff.

5 (S. 17.) Bgl. A. Ruhn "Zur ältesten Geschichte der indogermanischen Bölker" Berlin 1854 (Programm des Realsymmasiums). Max Müller, "On comparative mythology" (Oxford Essays 1856) und die Arbeiten von Schleicher, Bictet, Förstemann, Bensen u. A. über diesen Gegenstand.

6 (S. 17.) S. Grimm, deutsche Grammatik II. 516.

7 (S. 20.) Faska's Nirusta, herausgegeben und erstäutert von Rudolph Roth, Göttingen 1852, S. 35 des Textes und S. 9 der Erläuterungen. Max Müller's history of ancient Sanscrit literature, London 1859 p. 163—169.

8 (C. 21.) l. c. p. 166. Bgl. zur Erklärung biefes

Ausspruches auch unten Anm. 110.

9 (S. 22.) Abulvalid ließ sich zwar von allgemein philosophischen Anschauungen, namentlich über den Gegensat von Substanz und Accidens, bestimmen, Substantiva, die concrete Gegenstände bezeichnen, für primitiv, und bei den Berbalswurzeln den Infinitivbegriff für den ältesten zu halten; diese speculativen Irrthümer übten jedoch auf seine und seiner Nachsfolger Methode keinen Ginfluß, sowenig wie auf die moderne Sprachwissenschaft die Untsarbeit, die über das vermeintlich transscendentale Wesen der Wurzeln dis auf die neueste Zeit geherrscht hat, wonach sie bloße Abstractionen sein sollten.

- 10 (S. 32.) Wir verdanken die Kenntniß dieser instereffanten Schrift dem Sammlerfleiße Goldberg's, der sie in der Bodleyanischen Bibliothek abgeschrieben und im Jahre 1857 zu Paris mit Prof. Barges heransgegeben hat.
- 11 (S. 23.) Z. B. S. 80. 102 u. ö. S. 98 führt er unter den Beweisen der Lautverwandtschaft die dreifache Lessart ziräta, siräta, şiräta auß Sura I an. Bgl. über dieses dem lateinischen strata entsehnte Wort Sprenger "das Leben und die Lehre des Mohammad" (2. A. Berlin 1869) II. 63. Ursprung und Entw. d. Spr. u. Vern. S. 285.
- 12 (S. 26.) Pott, ethnologische Forschungen, zweite Anflage II. 1. S. 73 ff. Er bemerkt, daß auch bei Barro die Zahl der Urwörter der lateinischen Sprache auf tausend geschätzt wird. (Bon Cosconius, Varr. l. l. VI. §. 35 sqq.).
  - 13 (S. 29.) A. a. D. S. 88.
- 14 (S. 30.) Bgl. Grimm, deutsche Minthologie, zweite Ausg. Gött. 1844, S. 162.
- 15 (S. 31.) H. Steinthal, Charafteristif ber haupt- fächlichsten Typen bes Sprachbaues, Berlin 1860, S. 84.
- <sup>16</sup> (S. 33.) Ernest Rénan, de l'origine du langage, 4me éd. Paris 1864, p. 92.
- 17 (S. 34.) Hense, System der Sprachwissenschaft, berausgeg. von Steinthal, Berlin 1856 S. 72 f.
  - 18 (S. 34.) Ebend. S. 81.
- 19 (S. 43.) Th. Benfen, "lleber die Anfgabe des ptatonischen Dialogs: Krathlos." Abh. der k. Ges. der Wiss. 311 Göttingen 1866. S. 19. Bensen nennt die erste der von ihm unterschiedenen vier Richtungen (die mir übrigens nicht erschöpfend und überhaupt nicht zutreffend scheinen) die naturwissenschaftliche; aber die vergleichende Sprachforschung könnte mit demselben Rechte so heißen, und außer

dem hat die Sprache auch noch in der Physiologie der Lautbildung ihre speciell der Naturwissenschaft wirklich angehörige Seite. Des gelehrten Berfaffers eigene Unschauungen über das Berhältniß von Laut und Begriff gehen einigermaßen aus einer Stelle berfelben Abhandlung (S. 290 f.) hervor, wo er bemerkt, daß, wenn Plato feine Spothese von einem begrifflichen Werth der Laute nur auf die Grund= formen der Wurzeln oder vielmehr Berba wie & gehen, de fliegen, da geben, ex halten, beschräntt hatte, dies folche Fälle fein murden, auf welche besonnenere Forscher, die die Anfänge der Sprache erflären zu tonnen glauben, diefe Supothefe auch jest noch für anwendbar halten. Er fügt bingu: "Ja felbst diejenigen, welche es nicht magen, die Anfänge der menschlichen Geistesentwicklung historisch erklären zu wollen, können doch nicht umbin, anzuerkennen, daß die Anfänge ber Sprache, wenigftens theilweise, von einem naturbedingten Berhältniß zwischen Laut und Ding (Begriff) beeinflußt gewesen sein muffen, mögen fie fich auch schenen, daffelbe näher zu bestimmen, oder gar, wie der Berfaffer diefes Dialogs, einzig aus der Lautbildung zu erflären, und felbft in unfern den Sprachaufängen jo unendlich fern liegenden Sprachen nachweifen zu wollen." Man fieht, daß Benfen, wenn auch in der allervorsichtigften und zurückhaltendsten Weise, fich doch im Grunde ebenfalls für die Theorie der Physis in der unbestimmten Form aus= ipricht, in der fie fich überhaupt der, allerdings platonischen, Bunft der modernen Wiffenschaft allgemein erfreut.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> (€. 44.) A. a. D. II. 1 €. 256. 259. 260.

<sup>21 (</sup>S. 44.) Cbend. S. 260 aus Lepfins Paläographie S. 21.

<sup>22 (</sup>S. 46.) August Schleicher, die deutsche Sprache, Stuttgart 1860. S. 44 u. 37. Ders. in Beitr. I. S. 5 f.

## H.

23 (S. 48.) Procl. 311 Plat. Crat. §. 7 bei Lerich I, 14. Es ift fein Grund vorhanden, die Ueberlieferung des Broflos, welche durch die drei unzweifelhaft achten Runftaus= briide Demofrit's: πολύσημον, Ισόρόοπον, νώνυμον unterstützt ist, in wesentlichen Punkten anzufechten, wie Steinthal thut (Gefchichte ber Sprachmiffenschaft bei ben Griechen und Römern, Berlin 1863 S. 173 ff.). Nur muß man bei dem vierten Beweisgrunde lefen: "έκ δέ της των ονομάτων ελλείψεως" (anftatt ομοίων), was dann dem vorrunor völlig entspricht. Dag es Dinge gebe, für Die Die Ramen fehlen, ift ein Bedanke, der einem Manne nicht fern liegen konnte, welcher metaphyfischen Wesen, bem Leeren und den Atomen, in höherem Sinne als Gegenständen der sinnlichen Anschaumig Eristens zuschrieb, und von welchem uns der Ausspruch aufbewahrt ist, "un ualkov to δέν η το μηδέν είναι, das Ichts fei nicht wirklicher als das Nichts." Ariftoteles nennt das Namenlose avavulov, und fagt (Eth. Nicom. II, 7), daß es Bieles dergleichen gebe. Dahin gehört ihm z. B., was für uns besonders merkwürdig ift, das Mittlere zwischen schlecht und aut (Metaph. VIII, 6. Eth. Nic. IV, 10; bei Lersch III, 37, wo auch noch andere Stellen gefammelt find).

24 (S. 51.) Diese bis jetzt herrschende Ansicht, der ein wirklicher Kenner der Sprache, ohne die in dem vorliegens den Buche ausgeführte Erklärung, auch in der That nicht wird entgehen können, sindet sich sehr deutlich und unumswunden z. B. in Hense's "System der Sprachwissenschaft" ausgesprochen. Hense nennt die historische Entwickelung

der Sprache geradezu eine Desorganisirung. Er fagt darüber u. A. Folgendes (S. 209): "In der Ursprache ist alles organisch, d. i. völlige Durchdringung von Laut und Begriff. Rein Laut ohne Bedeutung: keine Vorstellung ober Denkbestimmung ohne entsprechenden Laut... Wenn wir aber auch in den ältesten uns bekannten Sprachen schon rein phonetische Elemente (blog euphonische Laute) finden, so ist dies ein Beweis, daß auch diese Sprachen den Standpunkt der Ursprache bereits überschritten haben und sich schon in dem erften Stadinm der Desorganifirung befinden. Rach Diesem Brincip der organischen Ginheit von Laut und Begriff kann mithin auch jede Wurzel für einen und deufelben iprachschaffenden Menschenstamm nur einen Sinn haben; mehrdeutige Wurzeln sind undenkbar. Dem scheint zu wideriprechen, daß wir im Chinesischen und auch im Sanstrit eine Menge Wurzeln finden, denen bei lautlicher Identität gang verschiedene Bedeutungen beigelegt werden." Senfe versucht nun, diese von ihm für scheinbar gehaltene Dehr= dentigkeit als eine Folge der "Desorganisirung", der "Auflösung des ursprünglichen Sprachorganismus" zu erklären. und fährt dann fort: "Solche Desorganisirung zeigt sich allerdings auch ichon in den Stammsprachen, sobald fie fich von der Ursprache trennen; doch nur in einzelnen Erschei= nungen, und find also forgfältig von der positiven, organischen Fortbildung zu unterscheiden, die in den einzelnen Stammfprachen, unabhängig von der Urfprache, ftattfindet. . . Daneben aber zeigen fich ichon in ben älteften Stammsprachen auch unorganische Abweichungen vom Urtypus, nämlich Lautabanderungen ohne begriffliche Bedeutung." Diese Sate enthalten die beste Kritif der gangen Theorie, und wenn der Verfaffer die Summe feiner Darftellung mit

den Worten zieht: "So sehen wir durch den ganzen Zeitsraum ihres geschichtlichen Lebens die Sprachen in einem Zusstande allmählicher Auflösung und Zerrüttung" — hat man dann nicht das Necht zu fragen, worauf denn überhaupt die Hypothese von einem Zustande der Sprache begründet wers den soll, von dem der ganze Zeitraum ihres geschichtlichen Lebens eingestandenermaßen das Gegentheil zeigt?

25 (S. 54.) Eine Analogie für den Zusammenhang der Begriffe fiten und springen bietet bas grabifche vathaba, fpringen, aber in bem himjaritischen Dialecte fich fetzen. Bekannt ift (aus Dichanhari, Ramus, Sujjuti), wie ein Araber auf die Aufforderung des Himjaritertonigs, sich zu setzen ("thib"), sprang. Die factitive Form bebeutet: fiten beißen; die Ableitungen der Wurzel vertheilen fich zwischen Sprung und Sit. Das entsprechende hebräische jaschab heißt fiten, fich niederlaffen. - Bielleicht ift der Zusammenhang zwischen salio, springen, und dem Stamme sul in consul, praesul, exul, nebst consulo, consilium u. f. w. auf ähnliche Weise zu erklären, so daß also consilium etwa ovredow, consessus, Rathefitung; praesul, der "Borsitzende," praeses; exilium, die Niederlaffung außer Landes wäre. Man vergleiche das gothische saljan, einkehren, verweilen, und feine Berwandten.

26 (S. 55.) S. Weigand's deutsches Wörterb. u. d. W.
 27 (S. 57.) Deutsche Mythologie, 2. Ausg. S. 138.
 687. 905 ff.

28 (S. 59.) Krischna ist aus karsna entstanden, cânus aus carsnus, wie ânus aus arsnus. Da dem letzteren Worte im Griechischen öddog entspricht, so gehört ziddog, gelblich, ohne Zweisel ebenso zu den augeführten Farbens wörtern. S. n. Ann. 91.

29 (S. 59.) Bgl. Grimm's Wörterbuch s. v. bellen. Oder sollte dieses schwedische skälla zu schelten gehören? 30 (S. 63.) Ebend. s. v. Fell.

31 (S. 64.) Die letztere Stelle, aus Fridant's Bescheidenheit ("er enwil niht tuon wan slehtes") ist aus geführt von M. Müller (Borlesungen, 2. Serie, VI. Ann. 7, S. 235 und 553 der deutschen llebersetzung); die aus Luther von Weigand, Wörterbuch der deutschen Spenondmen (Mainz 1843) No. 1644, Ann. 1.

32 (S. 68.) Neber Eigenschaft f. Wilh. Müller, Mittelhochbeutsches Wörterbuch. Die Bedeutung "Eigensthum" ift die gewöhnliche, denmächst bedeutet das Wort auch Hörigkeit, Leibeigenschaft; der Uebergang zu der gegenwärzigen Bedeutung vermittelt sich durch die seltenere Bedeutung "Eigenthümlichkeit". Ueber Eigenthum s. Wib.

33 (S. 69.) Die gothische Endung nassus ist eigentlich aus assus und einem vorausgehenden Suffix n zusammensgesetzt, kommt aber nur in usarassus, Uebersluß, ohne dies n vor. In den flavischen Sprachen entsteht nostj auf diesselbe Weise aus der Verbindung der beiden Suffixe n und ostj. Darf daher assus aus ursprünglichem astus oder astius erklärt, und mit der flavischen gleichbedeutenden Endung identificirt werden? Im Litthauischen entsprechen die Endungen astis, estis, yste, z. V. rimastis, Ruhe, gywastis, Leben, lukestis, Hoffnung, smertelnyste, Sterdslichseit (von smertelnas, sterblich), vgl. Pott, Ethm. Forschungen 1. Ausg. II, 544.

34 (S. 69.) Bgl. Ursprung und Entw. d. Spr. u. V. S. 430. 442. Bielleicht haben wir in der seltsamen gothisschen Endung ubni oder ufni: (fem.: fraistubni, Versuchung, vundusni, Wunde; neutr.: vitubni, Kenutniß, sastubni,

Bewahrung, Fasten, valdufni, Gewalt, Macht; auch fem .: fastubnja, Bewahrung) bas im Gothischen vermifte ung felbst vor uns. Die muthmakliche Grundform nkva oder nkvja konnte nach Verwandlung von kv in gothisches f, die nichts Auffallendes hat (vgl. vrika, vulfs; aequus, ibns) durch Umftellung leicht zu fni werden; der Bokal u erklärt fich burch Einwirkung des labialen f, wenn man nicht einen Reft des ursprünglichen v darin suchen will. - Sollte mohl gar auch in der Adverbialendung ba daffelbe proteusartig in so vielen Formen auftretende anc, ähnlich wie die eben besprochene Substantivendung verwandelt, zu suchen fein? Der Bedeutung nach fteht die Sansfritendung ak nahe genug; das auslautende a (nach den von Weftphal feftgestellten gothischen Auslautgesetzen vielleicht aus at zu erflären) hat die Berwandlung des f in b bewirkt. Auch in den lateinischen Adjectivendungen ax, ox haben wir ohne Zweifel nur wieder daffelbe Suffix anc zu erkennen.

35 (S. 70.) Bgl. Schleicher, Compendium ber vergleichenben Grammatif der indog. Sprachen. Weimar 1862. II, 218.

36 (S. 78.) Philosophie der Mythologie, Einleitung S. 52, angeführt von Steinthal, Ursprung der Sprache, 2. Ausg. Berlin 1858. S. 86.

37 (S. 79.) Die Folgerungen bleiben natürlich ganz diefelben, wenn man vorziehen sollte, auch  $c\delta\omega\nu$  zunächst aus odons zu erklären, oder wenn man zwar  $c\delta\omega\nu$  aus odont erflärt, aber annimmt, daß die Verwandlung von  $c\nu\nu$  in  $c\nu\nu$  ariohellenisch, und der auch im Sanskrit schon ausgebildeten Vermeidung von auslautendem at gemäß vollzogen sei.

38 (S. 80.) Unser neuhochdeutsches au entspricht bestanntlich mehreren, insbesondere zwei im Mittelhochdeutschen und in allen Tialecten scharf geschiedenen Lauten. Mittels

hochdeutschem und gothischem a entspricht au 3. B. in Bau, faul, Gaul, Maul, kaum, Raum, Danm, Gaum, brann, Zann, Maner, Stanb, auf, Stranch, tauchen, Haut, laut, Haus u. f. w. Dagegen mittelhoch dentschem ou (gothisch au) in Frau, Baum, Zaum, Traum, Laub, Glauben, taufen, Auge, taugen, auch u. a. Im Niederdeutschen entspricht dem Mittelhochdeutschen û ebenfalls û, dem mittelhochdeutschen ou dagegen ô, z. B. rûm, Raum, aber drom, Traum, sûge, aber oge. Derselbe Gegensatz findet bei ei statt, worin mittelhochdeutsches î und ei (gothisch ai) zusammengefallen sind. Das Rieder= deutsche hat e für mittelhochdeutsches ei, und erhält ursprüngliches î, z. B. wîn und stên (engl. wine, stone), mîn und gemen. Bgl. Grimm, d. Gramm. 3. Ausg. Göttingen 1840. I. S. 224, 225 (wo "weiß, albus," Zeile 7 v. u. Frrthum ift). Die ursprünglichen Diphthongen, die im Gothischen au, ai, im Mittelhochdeutschen ou, ei lauten, sind es, die in gewiffen suddentschen Dialecten in a übergeben, während an dem ursprünglichen û, ei dem ursprünglichen i vorbehalten bleibt. In Frankfurt 3. B. bleibt das ei von Bein, mein, fchreiben, reißen, ich bin weiß (engl. white) unverändert, in Stein, gemein, meinen, heim, ich weiß u. f. w. geht es in a über.

39 (S. 80.) Merkwürdige Beispiele, wie Lautgewohnsheiten im Laufe der Zeit verschwinden und in ihr volles Gegentheil übergehen können, bietet das Gothische, welches, wie Westphal nachgewiesen hat, dereinst consonantische Ausstaute fast ganz vermied, und dieser Neigung zu Liebe Hülfswocale an den Wortauslaut setzte, in einem späteren Stadium aber (vermuthlich unter Einstuß von Accentwechsel) selbst ursprüngliche Vocale der Endsilbe ausfallen ließ, und

nun in Folge davon auslautende Confonantengruppen von ganz auffallender Härte aufweift. Ueberhaupt laffen sich hinter den bestehenden Lautgesetzen einer Sprache stets Reste von untergegangenen sinden, die einer ganz andern Strömung oder Schichtung angehört haben muffen.

40 (S. 82.) Litth. genteres. Daneben fanskr. jantrauî, der Gattin jüngere Schwester (Hem. 555). — S. auch Pott, 1. A. I, 134. II, 208. 261 f. Bensen, gr. Wurzell. II, 199 ff. 1. 680. Graßmann, Zeitschr. XI, 12 ff.

41 (S. 82.) Die Zusammenftellung murbe nur bann unftatthaft fein, wenn Curtius (Grundzüge ber gr. Et. 2. Aufl. Leipzig 1866, S. 48) Recht hatte, den Bufammenhang von yaußoog und yauog, sowie dieser Borter mit der Burgel dam zu bestreiten. Aber gener und darum auch yauboog von gen (genus n. f. w.) abzuleiten, ift gang unguläffig. In gener ift zwar fein Grund ber Bermandlung des m in n. mohl aber in der Grundform gemrus, woraus junachst genrus wurde und erst gulett gener, wie Alexander aus Alexandoos, hexameter aus έξάμετρος. C.'s Behauptung: "im Griechischen ift die Entstehung eines y aus & beispiellos," wird wenigstens in diefer Allgemeinheit durch ydvzog (das ebend. S. 321 unrichtig erklärt ift, vgl. Urfpr. und Entw. d. Spr. S. 409) und wohl auch ploood widerlegt. Auch daß bas palatale g ein specifisch indischer, kein indogermanischer Laut fei, nuß nach Urfpr. und Entw. b. Spr. S. 433 berichtigt werden. Curting läßt geminus gang außer Betracht, bas unmöglich von jama und dem ursprünglich gleichbedentenden jamuna getrennt werden fann. Db wir mit Gragmann djam als Grundform für dam, jam und gam (gjam) aufstellen oder den g-Laut für ursprünglicher halten, jedenfalls scheint mir ein Zusammenhang jener drei Formen unabweißbar, wobei ja nicht zu vergessen ist, daß man die Selbstständigkeit einzelner Wörter nicht durch Statuirung beliebiger Grundbegriffe, z. B. erzeugen für geminus (Pott, Etym. Forsch. 1. A. I. 262), herstellen darf.

 $^{42}$  (S. 83.) Bgl. Curtius a. a. D. S. 211, der fich jedoch gegen diese Ableitung von  $\delta \tilde{\eta} \mu o g$  erklärt.

43 (S. 85.) Pott, Etym. Forschungen 1. Ausg. I, 251.

44 (Θ. 85.) Σοφοκλής δε τὸ εμπαλιν εἶπε γὰρ πενθερὸν τὸν γαμβρὸν εν Ιφιγενεία: Όδυσσεύς φησι πρὸς Κλυταιμνήστραν περὶ Αχιλλέως σύ δ΄ ω μεγίστων τυγχάνουσα πενθερῶν, ἀντὶ γαμβρῶν. Phot. et Suid. lex. s. v. πενθερά.

45 (②. 85.) Eur. Andr. 642. Hipp. 635, cf. Phot. et Suid. s. v. πενθερά. Follng (III, 31) ftellt einen ganz andern Unterschied zwischen γαμβρός und πενθερός aus, indem ersteres einen Berwandten des Mannes, letzteres einen der Frau bezeichnen soll, sitgt aber hinzu: "εί καὶ συγκεχύκασιν οἱ ποιηταὶ τὰ ἀνόματα τὴν χρησιν μεταβαλόντες. Σαπφὰ μέντοι καὶ τὸν ἀνδρα αὐτὸν γαμβρὸν καλεῖ."

46 (S. 86.) Bgl. Urspr. und Entw. d. ni. S. n. B. S. 410.

47 (S. 86.) Zu catena gehört auch caterva, Haufe, das ich, bei der Gleichheit des Suffixes mit acervus, nicht für ein Fremdwort halte. Man könnte an einen Zusammenshang von κάσις mit κατά denken; aber man darf κατά schwerlich von dem gleichbedeutenden russischen ko trennen.

48 (S. 86.) Benfen im griechischen Wurzellexicon (II, 56) hatte &-veyeog erklärt: "der mit einem Andern Neffe ist"; in einer späteren Abhandlung (Dr. und Dcc. I, 234) deutet er &veyeol, dem Gebrauch des Wortes nicht entsprechend,

"welche Kinder von Nichten (eines Mannes oder einer Frau) find." Die ältere Bedeutung des Grundwortes ift aber ohne Bweifel Entel, ichon wegen ber größeren Ginfachheit bes Berhältniffes, wie auch Onfel, avunculus, von avus, Großvater, erft abgeleitet ift, und Better aus der Bedeutung "Dheim" herabfinkt; Dt. Müller's und Gbel's Erklärung (pal. Curtius, Grundzuge) "Mitenkel", Enkel eines und besielben Mannes, ist baber gewiß die richtige. Dies geht auch aus der Analogie von σύγγαμβροι, ομόγαμβροι. Gatten von Schwestern (Boll. III, 32), also Gines Mannes Schwiegerföhne, sowie dem unten zu besprechenden overeuwor hervor: wie denn elvareges felbst, das durch das lettere Wort erflart wird, auf demfelben Benennungsgrunde beruht. Der gleiche Berwandtschaftsgrad wie ovyyauBooi heißt nach Pollur bei Dichtern auch eldloves, wofür befanntlich außerdem &khioi, alkhioi überliefert wird. Pott (Et. F. 1. Aufl. S. 131) hat hiefur auf das fanstritische cjala ober sjala, Bruder ber Gattin, hingewiesen. Wahrideinlich ift &-arelior als Grundform anzunehmen; das Kemininum jenes sjala ift sjali, Schwester ber Gattin, und α-ελι-οι, α-ιελι-οι, waren demnach "die zusammen (b. i. wechselseitig) Schweftern der Gattinnen (zu Frauen) haben."

49 (S. 87.) Bgl. die reiche Sammlung der hierher gehörigen Worte in Diefenbach's gothischem Wörterbuch II, S. 111. lleber Nichte s. Weigand, deutsches Wörterb., über neptis und nithjis Bensey Or. und Occ. I, 214, wo nithjis aus "nisthjis" erklärt wird. Doch ninum Bensey im gr. W. (II, 184) "verehren" als Grundbedeutung von naptri an, während er im Sanser. diet. (mit Kuhn u. A. "Nichtschützer" erklärt: beides nach meiner lleberzeugung gleich unmöglich.

50 (S. 87.) S. Benfen, gr. Wurzell. II, 182. Db für

nabhi die gesonderte Bedeutung "Verwandtschaft" aufzustellen ist, kann bezweiselt werden, da die im Petersb. Wörterb. aus dem Rigveda angeführten Stellen die Uebersetzung umbilicus zulassen, zum Theil sogar durchaus sordern. Doch möchte ich sanabhi, sanabhja, die nicht eben eine entsprechend nahe Verwandtschaft bedeuten, nicht aus dieser letzteren Vedeutung erklären. Nabhi, umbilicus, ist wahrscheinlich, wie das semitische surrun, eigentlich Schnur, funiculus umbilicalis.

51 (S. 87.) Bopp's Herleitung von Brant aus dem sanskritischen praudhâ, Geheirathete (wörtlich = provecta, von pra-vah), würde selbst einer verwersenden Erwähnung nicht werth sein, wenn nicht auch Grimm (Börterd. I, 1051. II, 331) sie sestgehalten und noch 1860 wiedersholt hätte. Sie beweist nur, zu welchen Frrthümern bei gänzlicher Bernachlässigung der Begriffsgesetze eine einmalige Abweichung von der Strenge des Lautgesetzes selbst Sprachsforscher dieses Ranges verleiten kann. — Braut ist im Gothischen (bruths): Schwiegertochter und Neuvermählte, im Altnordischen (brudhr): Gattin, Braut, Weib, Mädschen; über den mittelhochdeutschen Begriff vgl. W. Müller unter dem Worte brût.

52 (S. 87.) Die herkömmliche Erklärung von Bruder aus bhri, tragen, erhalten, als Ernährer, kann ich kaum lautlich, gewiß aber nicht begrifflich zutreffend finden. Bestanntlich ist φρατρία Geschlecht und der dritte Theil einer φυλή, später auch als Uebersetzung von curia gebraucht; φράτορες sind die Mitglieder dieser φρατρίαι, aber das Etymologicon magnum erklärt auch: διδασκάλοι, ή παττέρες, ή συγγενείς. Ebenso bei Bekk. An. 315, 21: φράτορες συγγενείς, οίκειοι, und ebendaselhst p. 1430

Choerob. ad Theodos. f. 66. 160: φράτορες δέ είσιν οἱ συγγενεῖς. Diese Bedeutungen vereinigen sich zu dem Grundbegriff der Verbindung und Verwandtschaft. Die Bebeutung "Lehrer" scheint auf den ursprünglichen Begriff des älteren Bruders hinzuweisen, wiewohl in persischen Diaslecten (namentlich Buchara) diesadar gerade den jüngeren Bruder (und dâdar den älteren) bedeutet. Daß φρητήρ bei Helph sich auch noch durch ἀδελφός erklärt sindet, hat Legerlot bemerkt (S. Curtius S. 273). Auch Ethnologien wie Vater als Beschützer, Mutter als Vildnerin u. dgl. halte ich für durchaus unzulässig. Doch hängt der Ursprung dieser Wörter mit Fragen zusammen, die weit über den indogermanischen Kreis hinausreichen, und deren Unterssuchung ich mir auf einen andern Ort vorbehalten muß.

53 (S. 87.) Die Worter gehören zu einer Gruppe von Wurzeln des Berbindens, von welchen chatam, verschließen, versiegeln, lautlich am nächsten steht, und die u. A. auch chasam, ben Mund verschließen, atam, die Lippen schließen. die Ohren verstopfen, asam, die Augen schließen, in sich begreift. Choten ift der Schwiegervater des Mannes, der Vater von deffen Weibe, ebenso das Femininum chotenet die Mutter des Weibes. Die Eltern des Mannes und also Schwiegereltern der Frau heißen cham, chamot. Derselbe Unterschied findet ursprünglich (nach dem Etym. magn.) zwischen πενθερός, πενθερά und έκυρος, έκυρά ftatt; diese bedeuten die Schwiegereltern ber Frau, jene die des Mannes. Das arabische chatanun heißt: Bermandter der Frau, ihr Bater oder Bruder, im gewöhnlichen Leben: Schwiegersohn, umfaßt also die beiden hebräischen Wörter choten und chatan. Der Gegenfat, ben Bollur gwifden πενθερός und γαμβρός macht, scheint demnach der ur= fprüngliche zu fein; es tam ber Sprache bereinft mehr barauf an, die Verwandten des Mannes von denen der Frau zu unterscheiden, als die Stufen Schwiegervater, Schwager, Schwieger= fohn, welche Wörter auch im Deutschen von der ersten der drei Stufen ausgehen. Daß die Litthauer szeszuras gang ebenfo gebrauchen, wie es von éxvoos überliefert wird, näntlich nur für den Schwiegervater der Frau, beweift die Alterthumlichkeit diefer Specialifirung. Der auch bei ben Indogermanen einft vorhandene, aber gurudgedrängte Reichthum von Bermandtschaftsbezeichnungen nach Motiven, die uns heute ferne liegen, deutet auf urzeitliche Familiengu= stände ganz anderer Art. Wie das noch im Althochdeutschen (zeichor) vorhandene δαήρ, levir, Schwager ber Frau, besonders jungerer Bruder bes Gatten, nebst glos, Schmägerin, als Schwefter bes Gatten, bas auch im Griechischen und Clavischen vorhanden ift, bei uns verschwunden find, so verliert auch, wahrscheinlich im Zusammenhange mit einer Beränderung in der Stellung des Weibes, das hebräische cham in der nachbiblifchen Zeit feine specielle Bedeutung und heißt bloß "Schwiegervater" (f. Kimchi); und im Arabifden icheint in hamun berfelbe Berlauf ftattgefunden zu haben. Bon ben beiden griechischen Wörtern ift nur nevdeoog im projaischen Gebrauch verblieben; mahrend fast alle andern Indogermanen übereinstimmend die dem Expos entsprechenden (socer, Schwäher u. f. w.) ausschließlich und ebenso unteridiedslos verwenden.

54 (S. 88.) Hohest. 4, 9. 10. 12. 5, 1; außerbem kallah 4, 8. 11. Man vergleiche bagegen: ra'jati (meine Freundin): 1, 15. 2, 2. 10. 13. 4, 1. 7. jonati (meine Tanbe): 2, 14, und daneben noch tammati (meine Bollstommene oder Treue): 6, 9, sowie achoti (meine Schwester)

ra'jati jonati tammati: 5, 3, 6, 4, und jafati (meine Schöne): 2, 10. 13. Kallati für "meine Braut" ift, wie man sieht, durchaus unhebräisch. Ueberhaupt ist aber der Gebrauch des Wortes kallah für Braut ein wichtiges Rriterium für das Zeitalter biblischer Bücher, einer jener lange schweigsamen und unerwartet zum Sprechen gebrachten Reugen, die um so entscheidender sind, je unwillfürlicher ihr Beugniß ift. Während kallah in Schriften aller Beiten für Schwiegertochter vorkommt (1. u. 3. B. Mos., Ruth, Samuel, 1. Chron., Hosea, Micha, Ezechiel), heißt es dagegen "Braut" außer den angeführten Stellen des Sobenliedes nur: Jefaia 49, 18. 61, 10. 62, 5 (also ber fog. 2. Theil); Jeremia 2, 32, 7, 34, 16, 9, 25, 10, 33, 11; Joel 2, 16. Cbenfo chatan für Bräutigam (Neuvermählter) nur in vier der aus Jeremia und zwei der aus Jesaia angeführten Stellen, sowie der aus Joel, neben kallah, außerdem noch Bfalm 19, 6. Wie man also die schwierige Stelle 2. Mof. 4, 25 f. auch verstehen mag, so ist doch jedenfalls "Eidam" und nicht "Bräutigam" zu übersetzen. Bermählung heißt von Seiten des Mannes chatunnah (Hohest. 3, 11), von Seiten des Weibes kelulot (Jer. 2, 2). Die Ableitung des Wortes kallah von kalal, zusammenfassen, woher auch kol, alles, liegt am Tage. Ein gleichlautendes fpates kallah heißt "Bersammlung" (bei Burtorf fehlt das Wort), und der Doppelfinn wurde, wie es scheint, im Mittelalter gu mustischen Spielen benutt. Im Arabischen ift kannatun Schwiegertochter und Schwägerin (Frau des Bruders).

55 (3. 88.) Bekk. An. 228, 32: Γαμβρον τον νυμφίον Αἰολεῖς, 'Αθηναῖοι δὲ τον ἀνδρα. οἱ δὲ θυγατρὸς καὶ ἀδελφῆς ἄνδρα. Σοφοκλῆς δὲ τον πενθερὸν ἀντὶ τοῦ γαμβροῦ τέθεικεν. Et. m. s. v.

γάμος: γαμβρον δέ τον νυμφίον, ή τον κατ έπιγαμίαν οίκεῖον. Έναλλάσσεται τὸ ὄνομα πολλάκις. Σοφοκλής δέ τον πενθερον αντί του γαμβρου λέγει. Umgekehrt findet sich auch vouch bei Pollux als Schwiegertochter erflart: η μέν ουν γεγαμημένη νύμφη καλείται τη του γημαντος μητρί καὶ ένυος, ούτοι δέ τη νύμωη έκυρος και έκυρά. Und daß diese Bedeutung wirklich lebendig war, zeigt σύννυμφοι, das fich bei Beinch als Erklärung von elvareneg neben al two abelwww yvvaines findet, also "Schwiegertochter Derselben", das Gegenstück von σύγγαμβροι. Bgl. Ael. Dionys. bei Eust. Il. f. 511, 3: είνατερες αι επι αδελφοῖς σύνvuooi. Andererseits ist voos, ein allgemein indogerma= nisches Wort für Schwiegertochter (nurus, Schnur, sanstr. snuscha), bei Theokrit (18, 15) in den Begriff Braut, Gattin übergegangen. In den flavischen Sprachen ist snocha, Schwiegertochter, mit den erwähnten Wörtern identisch; aber auch das ruffische newjesta, Schwiegertochter, Schwägerin, Braut, junges Mädchen, gehört ohne Zweifel zu einer der befprochenen Wurzeln. Entfernter verwandt ift wohl auch bas lateinische noverca, Stiefmutter.

<sup>56</sup> (©. 89.) De Borusso-Lithuanicae tam in slavicis quam letticis linguis principatu commentatio II., Halis Saxonum 1841 p. 50.

57 (S. 89.) Nischba', schwören, in resserver Form, wegen der Grundbedeutung: sich verbinden; factitiv: hischbia, beschwören, einen Andern eidlich verbinden.

## III.

58 (S. 93.) Max Müller's Borlefungen über die Wiffenichaft ber Sprache II, S. 58 der Uebersetung.

59 (S. 94.) Cbend. I, S. 326. 303.

60 (S. 95.) Pott, Ethm. Forsch. Zweite Aufl. I, S. 162.

61 (S. 96.) Die Wurzel von freien, Freund, dem gothischen frijon, lieben, sauskr. prî, gehört wohl zu den bisher am meisten misverstandenen oder unverstandenen. Den Beweis, daß auch dieser reich verzweigte Stamm zu den gewaltig ausgedehnten Massen zählt, die aus der Begriffs-wurzel der Verbindung entspringen, behalte ich mir für den zweiten Band meines größeren Buches vor, und erwähne nur noch, daß die Bedentung des Eigenthums, die sich namentlich in den celtischen Sprachen durch die verwandten Wörter zieht, schon allein für jenen Grundbegriff sast entsscheidet. Einer einfacheren Form desselben Stammes gehört u. A. auch das lateinische par, Paar, an, aber auch pario, paro — vgl. comparo — und imperium; ferner wahrscheins lich operio, aperio u. a.

62 (S. 105.) Ueber die Araber f. S. Munk, Mélanges de philosophie Juive et Arabe, Paris 1859, p. 327. Desselben "Le guide des égarés, par Moïse ben Maïmoun, Paris 1856—1866, I, p. 185. III, 137. Ueber die buddhistische Ansicht: Colebrooke, essay on the philosophy of the Hindus, Part II. in "Transactions of the R. As. Soc." Vol. I. p. 112.

63 (S. 106.) Rep. X, 597.

64 (S. 107.) Elementarlehre II. Th. I. Abth. II. B. I. Hauptst. S. 141 der Originalausgabe von 1781.

65 (S. 109.) Herder a. a. D. 94: "diesen rohen Wit, diese kühne Phantasie." M. Müller's Borl. II. S. 59: "Wollten wir uns der Sprache Lode's bedienen, fo fonnten wir fagen, daß die Menschen bei der Bildung der Namen sich mehr von ihrem Wite, als von ihrer Urtheilstraft leiten ließen. ""Der Witz,"" sagt er, ""liegt meist in der Bereinigung der Ideen und in der schnellen und mannigfachen Busammenftellung folder, in benen irgend eine Aehnlichkeit oder Uebereinstimmung zu finden ist, um dadurch in der Phantafie ausprechende Gemälde und angenehme Bilber ausammenzuseten; die Urtheilskraft und der Scharssinn bewegen fich im Gegentheil auf einem gang andern Gebiete. indem sie solche Ideen forgfältig von einander trennen, in denen der geringste Unterschied zu finden ist, um dadurch jede Gefahr, fich durch Aehnlichkeit oder Bermandtschaft gu einer Bermechselung verführen zu laffen, zu vermeiden."" (Hum. Und. II, 11, 2.) Während die nach der philo= jophischen Methode des Bischof Wilkins den Dingen gegebenen Namen alle auf das Urtheil begründet fein würden, beruhen die von den uralten Bildnern der Sprache gemählten hauptfächlich auf dem Wit und der Phantasie." nimmt an, "daß nicht ber Verftand bie Sprache fchuf. vielmehr, freilich nicht ohne seine hülfreiche Mitwirkung und ordnende Aufsicht, des Menschen Phantafie, von erregtester Sinnlich feit entzündet." (Et. F. 2. M. II, 1, 231.) 66 (S. 110.) Bergl. conjux, σύζυγος. Es ist mert=

66 (S. 110.) Bergl. conjux, συζυγος. Es ist merkwürdig, daß die im Arabischen gebräuchlichen Wörter für Gatte und Gattin, zaugun, zaugatun, Lehnwörter aus dem griechischen ζευγος sind, die sich in mehrere semitische Sprachen so eingebürgert haben, daß selbst Berbalformen mit allem Anscheine der Wurzelhaftigkeit daraus gebildet werden. Sie sind ohne Zweisel in das Arabische zunächst aus dem Aramäischen übergegangen, wo das entsprechende Wort zug ebenso lebendig ist. Natürsich ist das bei nur an die Grundbedeutung Paar zu denken: diese ist die bei  $\zeta v \gamma o \zeta$  und den verwandten Wörtern, auch dem gothischen juk und sanskritischen juga überall besonders hervortretende Bedeutung, so daß z. B. dem lateinischen par et impar, paar und unpaar, grad oder ungrad, im Griechischen  $\zeta v \gamma \alpha$   $\ddot{\alpha} \zeta v \gamma \alpha$ , Sanskrit jug ajug (Man. 3, 277.) entspricht.

67 (S. 116.) Nach der Genesis (2, 20) gab der Mensch "allen gahmen Thieren, den Bogeln des himmels und allen Thieren des Feldes" Namen. Die Nichterwähnung ber Fische ift ichon den alten Commentatoren aufgefallen; mein Bater hat diefelbe sinnreich mit dem Mangel ber Fifch= namen in den biblischen Schriften combinirt. 5. Mof. 14, 3 ff., und 3. Mof. 11, wo fpecielle Saugethiere, Bogel, Infecten und Reptilien aufgeführt werden, und wo man ebenso auch Rifchipecies unterschieden zu seben gewiß erwarten dürfte, ift nur eine gang allgemeine Bestimmung, gleichsam eine Definition des Begriffes Fisch gegeben. Auch der Fisch des Jona wird nur gang allgemein als "großer Fisch" bezeichnet. Das Wort tannin, großes Wafferthier, Krotodil, ift ebenfalls gang unbestimmt; als Wurzel wird mit Unrecht tanan angenommen: bas Wort ift gleichen Stammes mit bem aramäischen nun, Fisch, arabisch nunun, großer Fisch, und gebildet wie tannur, Ofen, von nur, Feuer, indem tannin für tanvin (und tannur für tanvur) fteht. — Wafferthiere werden häufig erft nach Landthieren benannt, mit denen fie irgend welche Aehnlichkeit haben, 3. B. Seehund, Seelowe, lupus (Secht).

68 (S. 117.) "Fera, teor" Voc. S. Galli 197.

69 (S. 117.) L. 1. §. 6. D. de postulando (3, 1) [Ulpianus]: Bestias autem accipere debemus ex feritate magis, quam ex animalis genere. L. 1. §. 10. D. si quadrupes pauperiem (9, 1) [Ulpianus]: In bestiis autem propter naturalem feritatem haec actio locum non habet; et ideo si ursus fugit et sic nocuit, non potest quondam dominus conveniri, quia desinit dominus esse, ubi fera evasit... L. 2. §. 2. D. ad legem Aquiliam (9, 2) [Gaius]: Ut igitur apparet servis nostris exaequat quadrupedes, quae pecudum numero sunt et gregatim habentur, veluti oves, caprae, boves, equi, muli, asini; sed an sues pecudum appellatione continentur, quaeritur, et recte Labeoni placet contineri; sed canis inter pecudes non est. Longe magis bestiae in eo numero non sunt, veluti ursi, leones, pantherae; elephanti autem et cameli quasi mixti sunt, nam et jumentorum operam praestant, et natura eorum fera est, et ideo primo capite contineri eos oportet. — Gaius, Inst. Comm. Lib. II. §. 16. [Nec] mancipi sunt velut ursi, leones, item ea animalia quae ferarum bestiarum numero sunt, velut elephantes et cameli. — Ulpianus, Fragment. Tit. XIX. §. 1... Et quadrupedes quae dorso collove domantur, velut boves, muli, equi, asini; ceterae res nec mancipi sunt. Elephanti et cameli, quamvis collo dorsove domentur, nec mancipi sunt, quoniam bestiarum numero sunt.

70 (S. 117.) Wo ein Gegensatz zwischen wilden und zahmen Thieren gemacht werden soll, heißen die ersteren chajjah, die letzteren behemah; der Gesammtbegriff Thier, insbesondere vierfüßiges Thier, wird entweder durch "wilde und zahme Thiere" umschrieben (z. B. 1. Mos. 1, 24), oder eines der beiden Wörter dient für den ganzen Umfang

(3. Mof. 11, 2. 46. 47; behemah: Brov. 30, 30; chajjah: 1. Mos. 1, 28 ff.). In einigen poetischen Stellen heißt jedoch behemah "Wild", (5. Mof. 32, 24. Bf. 50, 10. Sab. 2, 17. Jef. 30, 6), während chajjah nie gahmes Thier mit Ausschluß des Wildes bedeuten kann. Neben dem gewöhnlicheren "Wild des Feldes, des Landes, des Waldes" findet fich daher in demfelben Sinne auch: Thier - behemat - des Landes (Jef. 18, 6. 5. Mof. 28, 26; fünfmal bei Jer.), des Feldes (1. Sam. 17, 44); Thiere — bahamot — des Landes (Siob 35, 11), des Feldes (Bf. 8, 8, Foel 1, 20, 3, 22), des Waldes (Mich. 5, 7). Da die Boesie ber alten Sprache näher zu fteben pflegt, so darf man mohl schließen, daß die älteste Zeit überhaupt fein Wort hatte, das alle gahmen Thiere und nur diese bezeichnete. - Uebrigens find beide Worte chajjah und behemah ursprünglich Collectiva: fie heißen "Thiere," nicht eigentlich Thier. (Namentlich findet sich chajjah in der Mehrheit nur: Jef. 35, 9. Bf. 104, 25; außerdem Dan. 8, 4 und neunmal bei Ezechiel). Der Grundbegriff ist in beiden sehr allgemein; chajjah heißt "Lebendiges," behemah, mahr= scheinlich so viel als brutum, das Stumme ober Dumme, Bernunft - oder Sprachlose. Im Aramäischen und Arabischen ift von dem erften Worte auch die specielle Bedeutung "Schlange" entwickelt, mahrscheinlich in dem Sinne des besonders gefährlichen Thieres. Die Schlange murde, wie aus 1. Mos. 3, 1 und 14 hervorgeht, auch von den Sebräern unter ben Begriff chajjah gestellt.

71 (S. 117.) S. Petersburger Wörterbuch u. d. W. ("åranjah paçavah").

<sup>72 (</sup>S. 118.) Chend. bef. die Stellen Ath. V. 11, 2, 9. Cat. Br. 6, 2, 1, 18.

73 (S. 119.) Helgakvidha Hundingsb. II, 36.

<sup>74</sup> (S. 120.) Nirukta, Erl. S. 128. Petersb. Wörters buch u. d. W.

75 (S. 121.) Bgl. Urspr. und Entw. S. 423 f. 465. Unzweifelhaft gehört auch kapota, Taube, zu den von der Farbe abgeleiteten, mit kapi, Affe, zusammenhängenden Bögelnamen; doch steht dieser Name mit andern in der Geschichte des Farbensinnes hoffentlich bald auszuführenden Fragen in Verbindung. Aus unzähligen Beispielen sei hier γλαυξ, Eule ("Graue") neben γλαυχός erwähnt. In Folge einer falschen apriorischen Voraussetzung über das Concrete in der Sprache mar man bisher bemüht, die Farbenwörter auf irgend einen bestimmten farbigen Gegenstand gurudgu= führen, und 3. B. grün womöglich als grasfarben zu er= klären. So soll nach Pott (Ethm. Forsch. II, 54) aquilus, schwärzlich, von aquila, Abler kommen, welches felbst durchaus willfürlich durch "schnell" erklärt wird. Jedermann fieht, daß ohne jene philosophische Voreingenommenheit ge= wiß umgekehrt aquila von aquilus abgeleitet worden wäre. Die Endung ilus deutet zudem auf Farbe, und ich gestehe, in diesem aquilus nichts als eben kapila (d. i. kvakvila) finden zu können. Man vergleiche περχνός, schwärzlich; bei Aristoteles (άετός) πεοχνόπτερος (H. An. 9, 32) und daneben bei homer (R. 14, 316) neonvog als Rame eines Adlers. — Ebendaher kommt der Name des Fluffisches neonn, perca, Barich (ber beutsche Name ift aus bem französischen perche entlehnt). Auch porcus, Schwein, Ferkel, und nook, noonas, Reh, gehören (wie mit Recht schon Fick annimmt) zu eben diesem Farbenworte πέοκος oder περκνός. - Das intereffante Wort Staar, sturnus, wao gehört ebenfalls zu den der Farbe entnom= menen Bögelnamen; im Ruffischen entspricht skvorets, woneben skverna, skvara, Fleck, Befleckung, Schnutz, σχώρ.
Die slavische Form hat den ursprünglichen Anlaut skv
erhalten, der nicht nur die der verwandten Sprachen, sondern u. A. auch Sperber und Sperling erklärt.

76 (S. 124.) Bal. Bott, Ethm. Forich. 1. Ausg. I, 227. Bopp's Gloss. sanser. unter grî. Benfen gr. 28. II, 128. Etwas entfernter gehören zu der hier besprochenen Wurzel auch frauen, fraten, Rralle, das mittelhochdeutsche krimmen oder grimmen, fragen, zerdrücken u. A. In Brimm's Wörterbuch findet fich fernen (buttern) gedeutet: "den Kern aus der Milch gewinnen," wobei Kern als "das Beste und Fetteste" verstanden ift; sowie benn überhaupt ber Grundbegriff von Rern verfannt zu fein icheint. "Das Wort umfaßt Dinge" (heißt es V, 593), "die fachlich ziemlich verschieden sind, aber in einem Begriffe übereinkommen als unscheinbarer Träger ber Fortpflanzungstraft; beige= mischt ift theils der Begriff der Festigkeit, Barte, theils der des markartigen, weichen, verborgenen, lebensvollen Juneren." Die Anschauung des von der Schale, und übertragenerweise von dem schwächeren, unwichtigeren, außer= lichen oder nutlosen Bestandtheile Gesonderten ift gewiß in dem Worte lebendiger. Rern der Milch fommt umgekehrt von dem Begriffe des Kernens, Umrührens, Gerinnenmachens. Rernfleisch, Bruftkern möchte ich nicht von bem aus carnem entstandenen Rern (Fleisch von gefallenen Thieren, Raubthieren), nebst Rerner (kernder, kerder, carnarium, Beinhaus und Fleischkammer), sowie kornen (födern, wohl eigentlich mit Fleisch als Lockspeise) trennen. Der Rerner, Rirner, Rorner, Werkzeug gum Borichlagen oder Durchschlagen von löchern, tann sehr wohl von kirnen in der Bedeutung "bohren" kommen, da das Bohren aus dem Quirlen und der Bohrer aus dem urzeitslichen Quirls oder Bohrseuerzeuge entstanden ist.

77 (S. 129.) Pott, Ethin. Forsch. 2. Ausg. I. 163. Von der gleichen Anschauung ausgehend, fagt Curtius unter sonst sehr richtigen Bemerkungen über die Unzulänglichkeit ber vagen und allgemeinen Bedeutungsumschreibungen inbischer Wurzeln von Seiten ber einheimischen Grammatiker (Grundzüge, 2. Aufl. S. 103): "Wie wenig aber auch bei ben aus einzelnen Beispielen nachgewiesenen bavon die Rebe fein kann, ihre Grundbedeutung fei erforscht, bas zeigt ichon die Menge gang verschiedener Bedeutungen, die fich unter einer Wurzel vereinigt finden. So bei Wurzel vi nicht weniger als fechs .... Solange diefe verschiedenen Bedeutungen nicht auf ein Centrum gurudgeführt find, fann ber Etymolog eine berartige Burgel, und noch dazu außerhalb des Sansfrit, gar nicht gebrauchen." Die Zurudführung wesentlich verschiedener Bedeutungen einer Wurzel auf ein Centrum ift gerade dasjenige, mas prattifch für ben Sprachforscher am wenigsten Werth hat; jeder Versuch dazu ist eine gang ungerechtfertigte Ueberschreitung des Bodens der Thatsachen, die nothwendig zu den gewagtesten Sypothesen führen muß. 3. Schmidt. der in feiner Schrift "die Burgel ak im Indogermanischen" (Weimar 1865) solche Grundfäte in Praxis umzuseten verfucht hat, indem er einige hundert lautlich mit ak zu= fammenzubringende Wörter auf die Grundbedeutung "icharf fein" reducirte, hat damit nur die Falschheit dieses Ber= fahrens bewiesen und seinen sein Buch bevorwortenden Meister zu den verzweifelnden Aeußerungen mit veranlaßt, die ich in der Borrede angeführt habe.

78 (S. 132.) Benfen hatte im griechischen Wurzellericon

Nacht aus dieser Wurzel erklärt (II, 57), zieht aber in ben Nachträgen (S. 369) eine Ableitung aus negativem n mit der Wurzel von machen (alfo "Nichtwachen") vor, und fommt auch in bem Sanskritwörterbuch nicht auf jene erste Ableitung gurud. Diefenbach (I, 107) vermuthet eine Berneinung von uhtvo, Morgen; f. jedoch unten Anm. 79. Grimm (Moth. 698) verbindet Racht mit genug als "bie genügende, friedliche, ruhige, zugleich aber vermögende und ftarke." Gin Busammenhang mit den später gebrauch lichen Sansfritwörtern nic, nica ift fehr ungewiß; die gewöhnliche Ableitung berfelben von ber Burgel ci, liegen, schlafen, mit dem Präfix ni, ist nicht unmöglich, schließt aber natürlich einen Zusammenhang mit nakta, nakti, nak (nakt, nag? Rv. 7, 71, 1), Nacht aus. Curtius fagt (S. 149): "die Wurzel ist gewiß Nro. 93, da die Nacht teines Menschen Freund ift." (Unter Mro. 93 ift venoóg, todt, lat. nex, aber auch nocere zusammengestellt). Pott hat sich schon der ersten Auflage der "Grundzüge" gegenüber (Etnm. Forsch. II, 1, 303, i. J. 1861) gegen biefe, wie er fagt, "finnlose" Erklärung von Curtius ausgesprochen. Aber mas ift finnlos, wo es feine Gefete gibt? - Bott felbst, der bemerkt, dag viel Enthaltsamkeit dazu gehöre, nakta nicht mit aktu (Farbe, Licht) in Beziehung zu setzen, versucht n als Negation zu deuten. Es bedarf indessen nur der Annahme einer Wurzelform nag neben ang, analog bem Berhältnig von Ragel zu ungula, unguis; und zu biefer Unnahme fann allein schon die Bergleichung bes bem nakta gang gleichbebeutenden akta (Rv. 1, 62, 8) führen.

<sup>79 (</sup>S. 132.) S. Diefenbach I, 172.

<sup>80 (</sup>S. 132.) Urspr. und Entw. S. 150 f. xap, xapâ,

(xapas) ψέφος n. f. w. erklärt Benfen im W. L. von σχεπω bedecken, aber im Sanscrit Dict. von der Wurzel xi, verletzen, zerftören. — Man vergleiche vielmehr χαπνός, vapor, und das litth. kwapas, Hauch, Athem, Luftzug, Geruch, Ausdünstung, woneben in χόπρος sogar die Bebeutung, Schmut, noch steht.

81 (S. 134.) Bgl. Diefenbach II, 44. — Falsch ist die Zusammenstellung Anderer mit mors als "todtes" Wasser. Analogien bietet z. B. nedayog neben nydog, palus n. s. w.

82 (S. 136.) Hierzu gehört also auch ἐνδελεχής, ans dauernd, und indulgeo, eig. ausdauern, aushalten, dulben, (vgl. Benfen, I, 48. Diefenbach, II, 675).

83 (S. 138.) Das mit bnauan zunächst verwandte Wort ift ohne Zweifel yvavo. Die Gruppe gn ist im Gothifchen unmöglich, und ift in Folge des Bermeibungs= processes in bu übergegangen. Xvava, bedeutet somobl reiben, fragen, rupfen u. f. m., in welcher Bebeutungsrichtung es an xvaw, xvvw angränzt, als auch nagen, nasch en; Euripides (Cycl. 358) gebraucht das Wort vom Abnagen der Anochen oder Zerbeißen des Gebratenen beim gierigen, gefräßigen Berzehren des Menschenfleisches. Die dialectischen knauen, gnauen, ferner knaupeln, knupperu, außerbem aber auch nagen (engl. gnaw) und naschen, nebst einer unzähligen Menge von Nebenformen gehören hierher; auch, wie ich glaube, Anochen. Bon Bein und bohnen, die zu einer Umgestaltung des Anlautes feine Beranlaffung boten, ift die Zusammengehörigkeit mit den guttural anlautenden Wurzeln allerdings unsicher, und ich möchte sie gegen eine entgegengesette Ansicht nicht aufrecht erhalten: doch ist ein Wechsel von Labialen und Gutturalen nament= lich in Folge eines verlorenen, ursprünglich folgenden v

bekanntlich in sehr vielen Fällen gewiß, und wir sinden neben  $\chi \nu \alpha \dot{\nu} \omega$  nicht nur  $\psi \dot{\alpha} \omega$ ,  $\psi \dot{\omega} \chi \omega$  u. a. sondern auch bhas, essen, kauen (s. Böhtl.=R.). — Der Zusammenhang der Bedeutungen nagen und kratzen ist übrigens nach den auf S. 158 ff. ausgesprochenen Grundsätzen zu beurtheilen.

84 (S. 142.) Schmeller (banrisches Wörterbuch I, 221) führt bitter als Abverb in der Bedeutung fehr an. in ben Redensarten: bitter gern, bitter ichon, bitter fuß, bitter viel, bitter wenig, bitter bos, bitter grugen, regnen, lachen, weinen. Das Wort bedeutet also hier mahrscheinlich noch ich merglich, welches ja auch die Grundbedeutung von fehr ift. Wir haben bitter bos, bitter fug, bitter weinen und bitter lachen erhalten, aber mit Reben= begriffen, die aus der gegenwärtigen Bedeutung des Wortes geflossen sind, in Folge jener feltsamen Wortverirrung. von der ich in Rothstall ein Beispiel angeführt, aber indessen noch mehrere aufgefunden habe. Sie ift nicht mit ben Beränderungen in der Lautgestalt der Worter gum 3mede etymologischer Berftanblichkeit zu verwechseln, wo= von Sündfluth und Urmbruft die befannteften Beispiele find; in den hier besprochenen Fällen hat fich umgekehrt die Function der Worter demjenigen angepaßt, mas fpater unter dem Laute verstanden murde. Bilderbogen 3. B. ist jett ein Papierbogen mit Bilbern, bei Logan aber bebeutete es Thierfreis (f. Grimm). Wenn dies der ur= sprüngliche Gebrauch ift, so mag der Mittelbegriff "gemalter Thierfreis" gewesen sein. Auch der Vorgang mit Friedhof ist ein ähnlicher; die Beschränkung des gefriedigten Sofes auf den Kirchhof ging von der migverständlichen Deutung: "Hof des Friedens" aus. — Von der wunderlichen Art der Wortbildung durch migverftandliche llebersetzung bieten

besonders Thiernamen oft weit verbreitete Beispiele. So ist cuniculus, Kaninchen, schon früh in "Königlein" verswandelt und demgemäß von den Slaven mit krolik überssett worden. Der "Gießvogel" ist eine Uebersetung von xapadoióg, als ob dieser Name von xapadoiog, Gießsbach, käme, während er zum sanskr. hâridrava gehört und etwa "Gelbvogel" bedeutet haben muß.

## IV.

85 (S. 147.) Neben dem vedischen akta steht nämlich aktu, Racht, von nakta schwerlich grundverschieden. Die Ableitung von ang, farben, steht außer Zweifel, und zeigt fich in vielen Stellen noch im Gefühl lebendig; nur barf man freilich nicht mit Pott (Et. Forsch. 2. A. II, 2, 1, 494) die Nacht als "Färberin" auffassen. Der Begriff Farbe, als Färbestoff, als rother aufzustreichender Saft, steht im Gebrauche unverkennbar daneben. Besonders in der Mehr= heit findet fich nun daffelbe aktu häufig von den Farben, mit benen Sonne, Morgenröthe und Feuer den himmel bestreichen, farben, und es nähert fich baher bem Begriff bes Lichtes so fehr, daß die indischen Erklärer fogar "am Tage" verstehen, wo nach Böhtlingk und Roth "bei Nacht" zu übersetzen ist. (Rv. 7, 11, 3.) In dem unzweifelhaft identischen, auch von J. Schmidt ("die Wurzel ak" S. 47) auf andere Weise damit verglichenen, germanischen uohta findet sich nun daffelbe; es ist ein zwischen Racht und Morgen noch schwankendes Wort. Das gothische uhtvo bedeutet Morgenfrühe. Das altnordische otta ift die Zeit von 3 bis 6 Uhr Morgens (f. Grimm, Myth. 709); in

beutschen Tialecten bezeichnen entsprechende Wörter Dämmerung, auch Abenddämmerung, und Nacht. (Bgl. Diefenbach I, 207.) In dem schweizerischen Uechtland heißt das Wort wohl Nebel, oder gar Sumpf. — Zu der Wurzel von aktu gehören ferner auch agni, sat. ignis, Feuer, und angåra, Kohle. Eine Ableitung wie  $\pi \tilde{v}\varrho$ , Feuer, von pû, reinigen, die auch Benseh noch neuerdings wiederholt, geshört zu denen, die die Unzulänglichkeit auch der vollkommensten blos sautlichen Ethmologie ins Licht zu seizen geseignet sind.

86 (S. 148.) Ich kann hier vorläufig nur auf die kurzen Andeutungen verweisen, die ich in der 41. Bersammlung deut= scher Naturforscher und Aerzte über die Entwickelung des Farbenfinnes der Urzeit gegeben habe. Gin Beispiel verschiedener in einer Wurzel zusammenbefindlicher Farben im Semitischen bietet schachor, schwarz, sachor, weiß, schachar, Morgenröthe, sohorajim, Mittag, tahor, rein, zohar, Glang u. f. w.; wozu ferner u. A. zarach, glangen, saraat (lepra) und mahrscheinlich noch chasir, Grun (im Arabischen auch von andern Farben) zu rechnen ist. — Im Russischen entspricht dem krischna zunächst tschernyj (schwarz); aber ursprünglich nicht verschieden ist auch krasnyj, roth und schön. Die Wurzel liegt hier noch fehr deutlich zu Tage: krasitj heißt farben, kraska, Farbe, rother Färbestoff, Schminke. Wahrscheinlich sind beide ruffische Farbwörter Differenziirung eines ursprünglichen karsna, woraus bei Accentuirung der letzten Gilbe durch Berluft des ersten Bocals im Sansfrit krischna, im Ruffischen tschernyj (für kersn-), hingegen, vielleicht in Folge andrer Accentui= rung, ohne diesen Bocalverluft krasnyj werden mußte. Die Berfetzung der Liquida im Glavifchen und Griechischen, zuweilen auch im Sansfrit, ift fecundar: nocoov 3. B. muß aus naogov, porrum; brahman als Bermeidung der dreiconsonantigen Gruppe aus barhman, wie in Berg, erklärt werden, nicht umgekehrt. Unfer Garten, hortus (für horthus) ift baber in ben flavischen Sprachen theils grad, theils gorod geworben; Berfte, hordeum (ftatt horstheum) im Griechischen zu zoidn', (ftatt zioodn). Gerfte ift foviel als Borfte, von der Wurzel hars (ghvars), lat. horreo für horseo (vgl. hirsutus) starren, sich borstenartig ftrauben; gang ebenso hebr. seorah, Gerfte, von saar. Bu Borfte gehört auch Bart (flav. brada) und Barte, bie, wie das litthauische barzda (Bart, Widerhaken am Pfeil, beim Mähen des Grafes steben bleibender Ramm) zeigt, das s perloren, welches mit bem d, bas 3. B. in beard eintrat, sich nicht mehr vertrug. (Bgl. zum Theil Ruhn's trefflichen Auffat, Zeitschr. XI. 372 ff.; über od Urfpr. und Entw. S. 413 f.). Als eine merkwürdige Analogie in dem femitischen und indogermanischen Sprachstamme ift es noch erwähnens werth, daß wie im lateinischen hireus, der Bod, als gottiges Thier von der Wurzelform hirs, so auch das hebraifde sair von dem angeführten saar ftammt. - Rach dem Obigen wird es wohl kaum zu gewagt fein, nocoov, Lauch (Grünes), und nvooos, nvoos, rothlich, blond, eben fo gut gu krischna zu ziehen, wie Benfen es mit zigoog, gelblich, bereits gethan hat. Wir haben somit in ben verschiedenen Sprachen die Farben schwarz, blan (krischna), grau, weiß (canus), roth (krasna, nvooos), gelb (xigoos), grin (πράσον) in einem ursprünglich identischen Worte vereinigt. Dag es sich auf niedrigen Entwickelungsftufen noch bei heutigen Bölkern ähnlich verhält, wurde es leicht fein gu zeigen; doch muß ich mich hier beffen enthalten. Gben= sowenig kann ich auf die mit dem besprochenen Stamme entsfernter verwandten Wörter, wie z. B. kirmîra, bunt, oder  $\pi sonvós$ , schwärzlich,  $\pi odiós$ , grau, eingehen, da die Bahnen, wie überall in der Sprache, endlos sind.

87 (S. 149.) S. 425 f. 152, wo jedoch die unendlich vielen Richtungen, nach denen sich die Wörter in leichten Modificationen verfolgen laffen, nur angedeutet find. Die bem griechischen avd-, ald- entsprechende Sansfrit= wurzel ift indh, brennen, angunden. Im Lateinischen gehört dazu aestas, im Deutschen eit (alt = und mittelhoch= beutsch) Feuer, und wahrscheinlich Eiter als gabe Flüssig= feit; (griechisch exco, vielleicht aus idhvar). - Bedeut= fame Analogien laffen es mir unzweifelhaft erscheinen, baß ichon in dem Ursprunge der Wörter avoog und flos die Doppelseite des rothen Saftes und der Bluthe in der Unlage vorhanden war, und daß Blut und Blüthe gang ebenso zusammenbangen. Blühen (von der in Anmerkung 88 zu besprechenden Wurzelgruppe) ift "farbig werden," namentlich "roth werden"; man vgl. z. B. engl. blush. Auch das flavische und litthauische kwiat, kwetka, tswiet ist Farbe, besonders bunte, helle, nicht schwarze (color floridus), und zugleich Bluthe, Blume. Es gehört zu ber (S. 156) besprochenen Farbenwurzel, woher auch heiß, weiß, heiter stammen. Das arabische zahratun, Blume, fommt von einer Burgel bes Glangens, die einem oben (Unm. 86) erwähnten Kreis von Farbenbegriffen angehört. Diefenbach versucht Blume mit dem flavischen plod, das Frucht, Wachsthum, Zeugung bedeutet, "etwa durch die Bedeutung des Explodirens, hervorbrechens" gu vermitteln; Pott benkt an Berwandtschaft mit blaben.

88 (S. 150.) Man betrachte den Hintergrund, den das

Wort Morgen an Begriffen wie Dammerung, Rebel, Dunkel hat, 3. B. in der trefflichen Sammlung Diefenbach's in dem gothischen Wörterbuch, und man wird unter Beachtung der im Text nur angedeuteten analogen Begriffs= übergänge, von dem Zusammenhang mit dem lat. marcidus, zerbröckelt, murcus, verstümmelt, und entfernter auch mit mergere, in eine Fluffigkeit tauchen, mit melken, Milch, namentlich aber von der Stammesgleichheit des gothischen Wortes maurgeins, Morgen, mit gamaurgjan, abkurgen, überzeugt fein. — Was jedoch die specielle Bergleichung von brehen, glangen, Blit u. f. w. mit brechen betrifft, so wird die der Bedeutung nach zugegebene Möglichkeit bes Rusammenhanges lautlich durch die folgenden Betrachtungen in ein sehr verändertes Licht treten. Als ältere Formen der Wurzel, die die Bedeutung des Brennens entwickelt, find nach dem oben (Anm. 86) Bemerkten farg und falg, nicht frag und flag wahrscheinlich, und zwar tritt der Wechsel von 1 und r in einer Weise hervor, daß derselbe schon für die Zeit vor der Sprachtrennung angenommen werden muß. Wir finden ferner neben harita (in der altesten Zeit hochgelb, orange, später über gelb bis zu ber gewöhnlichen Bedeutung grun fortschreitend) bharita; ebenfo fteht fulvus neben gilvus, helvus, und braun, blau neben grau und grun. Wir haben alfo hier diefelbe Er= scheinung vor uns, wie in der Wurzel har ober bhar, halten (Urfpr. und Entw. S. 424), wie in Gerfte und Borfte und überhaupt hars und bhars, fich emporfträuben (Annt. 86), wie in hram und bhram, brummen (Urfpr. und Entw. S. 309 ff. 424 f.), in han und bhan, schlagen, todten: Doppelwurzeln mit gh und bh im Anlante stehen schon por der Sprachtrennung in bedeutungsloser Bariation nebeneinander, und wir fonnen für fulgeo, flagro, ferveo u. f. w., wenn wir nicht über die durch Sprachvergleichung gegebene Analyse hinausgehen wollen, nur die Wahl zwischen den Grundformen ghalg, gharg (vielleicht ghvalg) ober bhalg, bharg offen laffen, deren Zusammenhang mit harita, yaponos. ydon, also einer einfachen Wurzel ohne den auslautenden Consonanten, faum zu bezweifeln ift. Während die letteren Formen uns einerseits auf gharma (für ghvarma), Hite, warm, griech. Jeouoc. Jahno und yhiaooc, anderer= feits auf youlvo, yolo, bestreichen, besprengen, salben, färben, xooiá, Farbe, xoava, fraten, und die Burgel ghri, besprengen und glänzen, verweisen, so gehört doch ebenso bestimmt auch ovow, fneten, mantschen, mischen, beneten, beflecken, ochonanov, Beil = und Zaubermittel, Gift, Farbe, hierher. Ueber Blut und blühen f. die vorige Anmerkung, ihnen gegenüber sehen wir wieder Glut und glüben mit ihren gahlreichen Bermandten. Wenn man mit diesem Sachverhalt die Steinthal'sche Darftellung von bem "Reflexlaut bhrak" (S. ob. S. 30) vergleicht, so wird man sich nicht verhehlen können, auf wie schwachen Füßen biese ganze Zusammenstellung mit allen auf bergleichen ge= bauten Folgerungen ruht.

89 (S. 151.) Griechisch σσ ist aus tsch (für kj) entstanden, s. Urspr. und Entw. S. 433. ευ ist eine Mittelsstufe zwischen u und ursprünglichem au, sanskr. ô, wie das germanische iu.

90 (S. 153.) Ov. A. am. II, 467. Met. I, 15.

91 (S. 155.) Asita ist nicht mit sita zusammengesetzt; das letztere ist wahrscheinlich (wie sura aus asura) erst daraus abstrahirt; ita ist die Farbenendung mit dem Femisnium iknî (asiknî), wie palita, paliknî (Pâp. IV, 1, 39.

Vart. 2.) Sie findet sich auch in harita, rohita, bharita, pîta, cjeta, eveta, eta, body mit Femininen auf ita und inî. Gin biesem ita entsprechendes Suffix ift in ben euro= päischen Sprachen selten (ruffisch sheltyj, gelb, vgl. zoloto, flav. zlato, xovooc, Golb), man mußte benn id in pallidus, rubidus, lividus, luridus, candidus, sordidus, lucidus, limpidus, squalidus, viridis damit identificiren wollen, wofür das dem palita entsprechende πελιδνός, πελιτνός angeführt werben fonnte. Urfprüngliches d zeigt sich auch in schwarz, weiß, und mit bem lettern scheint eveta verglichen werden zu muffen. Neben ben Femininen auf nî stehen aber auch die Masculina auf na: harina, ciena (weiß und Sabicht), ferner hirana, aruna, arguna, cona, womit die Endung des Bogelnamens gakuna sich erflärt. Hierher gehört benn auch krischna. Wie ichon aus den Bermandten des letten Wortes fich ergibt, eriftirt das Suffix n auch in Farbenwörtern verwandter Sprachen, namentlich in grun, braun, in πράσινος, άργεννός, κύανος, μέλαν, περκνός (fansfr. prigni, gesprenkelt, litth. kerszas) u. A. Es ift nach allebem gewiß nicht zu gewagt, asinus mit asita zusammenzustellen. Auch zidlog, Gfel, kommt von zillog, zilliog, gran, nicht etwa umgekehrt. Der semitische Name des Esels chamor (aus chimaur) ist ebenso abzuleiten. Häufiger als die erwähnten Endungen ist für die Farbe durch die indogermanischen Sprachen das Suffix la, ra verbreitet; z. B. çukra, çubhra, citra, çvitra, rigra (vgl. ἀργυρός), dhûmra, dhûsara, dhavala, nîla (lat. niger), kapila, patala, peçala (ποικίλος) pingala, pangula, pingara, pândara, pândura, kadâra, kirmira, kirmîra, karbura, çarvarî, çavala (vgî. kokila), nakula (gewöhnlich: Ichneumon, doch vgl. Pet. Wörterb.),

citrala; gried, αργίλος, γλωρός, ώγρός, ερυθρός, ruber und rutilus (vgl. sansfr. rudhira, Blut), caerulus, ater. Der Sansfritenbung u in babhru (προφυρεος), aru, pandu, karbu, kaddru icheint bas lateinische vus gu entiprechen: fulvus, flavus, gilvus, helvus, fulvus, vgl. corvus (Rabe) und vielleicht cervus (Hirfd); beutsch: falb, gelb (aus falm, gelm), blau, grau; i erscheint in hari, guei, kapi, citi. Die Endung ant zeigt fich in rugant, vgl. lat. argentum (ragata); Suffix sa in aruscha. Im Sansfrit werden auch Farbenwörter mit den Endungen ane, ça ge= bilbet, z. B. gvitjanc, etaga, kapiga, vgl. yaoow (bas ich nicht "grünäugig" erkläre); αίθοψ, αλθίοψ, νωροψ (vma = niger?) Aus ber Endung anga (piçanga, saranga, caranga) erklärt sich kapingala. Man fieht, daß zuweilen mehrere Endungen zusammengekommen sind, 3. B. i-ta, i-la, u-na, u-ra, i-anc, i-nga-la. In sordidus scheint bas erfte wie das zweite d das gleiche Suffix zu fein; ebenso in citrala das r und 1. — Dag es alte Farbenbezeichnungen ohne Suffixe gegeben hat, ift wohl felbstverständlich. Doch find fichere Beispiele, wie roth, rufus, auffallend felten; über kâla, schwarz, gara, bunt, gelb, kann gezweifelt werben, ja sogar über pinga, khunga, khonga (? s. Anm. 92). - Einige Bemerkungen mögen hier noch über einzelne Bunkte von besonderem Interesse gestattet fein. Unter den oben angeführten Wörtern ist cona, roth, rothbraun, feuerfarbig; welches fehr alte Wort Benfen gegen alle Analogie von savarna ableiten will. Für suvarna, svarna, Gold, ift die freilich naheliegende Ableitung von su-varna, schönfarbig, allgemein angenommen; ich glaube es jedoch mit suar, svar, Sonne, Simmel zusammenftellen zu muffen (wie aurum mit aurora), woraus sich auch die doppelte Form erklärt.

Suar, der Name der Sonne (goth. sauil, lat. sol) hat übrigens mit dem fpeciell indischen Gotte Savitri (mahr= scheinlich "Zeuger") keinesfalls etwas gemein. Gin anderes der oben aufgeführten Farbenwörter führt zu der bis jett nicht gelungenen Auflösung bes intereffanten Wortes Gifen. Das fanskritische ajas wird von Pott, Benfen u. A. aus der Wurzel jam erklärt (a-jam-s), als das "Unbezwingliche." άδάμας; was schon darum unmöglich ift, weil die negi= rende Partikel an nur im fanskritischen und iranischen Sprach= zweig mit Einschluß des Armenischen das n gelegentlich abwirft, in der indogermanischen Urzeit also nicht a gelautet haben kann. Das Wort eta, fem .: ent heißt farbig: die Burgel beffelben kann nur i (aj) fein. Die Bildung von ajas aus diefer Wurzel (vgl. pajas) ift gang regel= mäßig, und ajas bedeutete bemnach einen farbigen Stoff. Nun heißt ena, fem .: ent eine ich warze Antilope, und da dies doch wohl nach den obigen Analogien mit eta zusammenhängt, um so mehr als, wie es scheint, das Thier, oder ein ähnliches, auch eta heißt (Rv. I, 165, 5 u. ö.), so haben wir eine mit bem hiftorisch belegten alteften Sprachgebrauche der Inder und Franier und der nicht zu miß= deutenden Uebereinstimmung der germanischen Sprachen zusammentreffende weitere Spur, daß das ajas der Urzeit Gifen, nicht Rupfer gewesen ift. Bgl. krischnajas, lohitajas und krischnaita, robitaita. Bielleicht barf fogar aj-ta mit as-ita (und ar-una) als verwandt betrachtet werden. Eine Parallele zu bem Wechsel ber Begriffe Rupfer und Eisen bietet übrigens yalnog, welches bei homer unbestritten "rothes" Rupfer, dagegen im ruffischen sheljezo (das auf yalyog schließen läßt) Eisen ift. Bgl. ferner loha, Gifen, engl. lead, "Loth," Blei, mahrend lohita,

rohita, roth, und daneben rohit, Weibchen der schwarzen Antisope.

92 (8. 155.) Jl. 10, 334: οινον πολιοῖο λύκοιο. Auch koka heißt im Sanstrit Wolf und zugleich Rudud und rothe Gans. Da das weiße Pferd karka und kokaha heißt (Hemac. 1237), so laffen fich vielleicht alle diese Formen auf kvarka ober kvarkva mit ber Bedeutung "farbiges Thier" zurudführen, wenn anders die dort angeführten Bferdebenennungen (3. B. khongâha, serâha, khungâha, kijâha, trijûha, vollâha, urâha, surûhaka, kulâha, ukanaha) nicht Fremdwörter find, wie Böhtlingt und Roth mit vieler Wahrscheinlichkeit vermuthen. Der semitische Name des Wolfes, zeeb, ift vermuthlich ebenfo zu erklären, und mit zahab, Gold, sahob, goldgelb, vielleicht auch mit sebah, greises haar, in Berbindung zu bringen. Ich bemerke bei dieser Gelegenheit, daß bei homer die weißen Haare der Greise stets nolici beigen, nie levral, indem, wie es scheint, dieses Wort seinen Ursprung aus roth, licht, noch nicht so weit verloren hatte, um für eine dem Gran nahe stehende Schattirung verwendet zu werden. — Der Gedanke liegt wohl nicht fern, daß der Name des Bären (arksa) von dem des Wolfes (varka) nicht gang unabhängig sei. Ein ähnlicher Zweifel muß sich über vulpes, Juchs, aufdrängen, befonders aber auch über dure. Luchs, flavisch rys. Die Möglichkeit, daß rixa, Bar, auch mit dem Namen des Elenthieres, alce, zusammenhänge, bat ichon Diefenbach angebentet (Orig. eur. p. 323); besonders nahe berührt sich das litthauische Wort für Bar, lokis, mit dem flavischen für Glenthier, los. Albr. Weber (Zeitschrift VI, 320) hat (jedoch mit gang anderer Etymologie) Reh und sanskr. ricja (ober rica), männliche schwarze (ober bunte) Antisope, mit alce und rixa zusammengestellt. — Ich halte, im Hindlick auf gaura, "Büffel" und "gelb, roth, weiß; gelber Färbestoff" auch go, bos, Kuh, für einen Farbenthiernamen. Man vergl. das zendische gaona, Farbe; ob das vedische eta-gva, buntsarbig, von Rossen, dazu gehört, wird wegen der Bedeutung von gva z. B. in daça-gva, çata-gvin, zehn-, hundertsältig (wovon guna nicht getrennt werden kann), zweiselhaft. — Ist auch sinha, löwe, in seinem Zusammenhang mit sinhala, Zinn, Kupfer, sinhana, Cisenrost, so zu erklären? Dann wären vielleicht sanguis, sanies (für sanhies, vgl. çinghana) verwandt.

93 (S. 158.)  $K\tilde{\eta}\delta og$  enthält die beiden Begriffe Sorge und Berwandtschaft, einigermaßen wie necessitas, necessitudo. Auch zedvóz, lieb, gehört zu dem Begriffe "verbinden"; die Ausstührung dieser gewaltigen Begriffswurzel ist für den zweiten Band meines größeren Buches bestimmt.

94 (S. 161.) Wobei natürlich von einer mehr als scheinsbaren Zusammensetzung des gothischen fraitan aus fraktan abgesehen wird; das mittelhochdeutsche verezzen ist wohl misverständlich gebildet.

95 (S. 161.) Grimm, Myth. 1036.

96 (S. 161.) Bopp, Pott, Bensey u. A. erklären μίμος von der Burzel mâ, messen; nachahmen soll aus der Besbeutung "sich mit etwas messen" hervorgehen. Man versgleiche jedoch z. B. das gothische himampjan, verspotten, und andere verwandte Stänme mit der Bedeutung "Gessichter schneiden" (Diefenbach I, 29); im Griechischen selbst μώμος, Spott, μέμφομαι, tadeln u. s. w.

97 (S. 162.) Bgl. den vortrefflichen Artikel gramjan in Diefenbach's gothischem Wörterbuch, II, 423.

98 (S. 162.) Myvis ist Grimm, Groll, besonders der

fürchterliche der Götter, wofür auch das deutsche Grimm ursprünglich mit Vorliebe verwendet war; im Sanskrit ist manju außerdem auch Schmerz, Sorge. Lautlich gehört zu Schmerz zunächst σμερδαλέος, σμερδνός, schrecklich tosend, furchtbar. Mit mors, Tod, slavisch smertj, hat das Wort nichts zu schaffen.

99 (S. 164.) Bgl. Urspr. und Entw. S. 309 ff. 424 f. 100 (S. 168.) In den altesten Stellen hat wiw die Bedeutung "die Augen schließen," und wir haben keinen Grund, diefe für die jüngere zu halten. Auch vom specu= lativen Standpunkt muffen wir es mahricheinlicher finden. daß die Bewegung der Augen von jeher einen überwiegenden Eindruck gemacht hat. Selbst Thiere, die den Menschen ansehen, sehen ihm ins Auge. Wie die Sand für die Sand, wie die kuffende Lippe für die Lippe, so hat für das Auge bas Auge sympathetische Anziehungsfraft. Schwerlich waren jedoch die für den sprachlichen Reiz wirkungsvollsten Bemegungen so gang isolirt; die Wurzeln, in benen die Bergerrung des ganzen Besichtes sammt dem dabei ausgestoffenen Laute bargeftellt find, ftehen ber Urgeftalt ohne Zweifel näher. Bon diefen konnte sich die eine mehr der einen Seite bes Gesammteindruckes zuwenden, die andere mehr einer andern.

101 (S. 172.) Wenn man über den Antheil nachdenkt, der der Gesticulation in dieser uralten Zeit zugekommen sein mag, so wird man denselben doch mindestens nicht geringer annehmen dürfen, als er noch heute dei lebhaftem Gedankenausdrucke uns Allen natürlich ist; die Frage, ob Naturvölker lebhafter gesticuliren, die bekanntlich in dieser Allgemeinheit nicht kurzweg bejaht werden kann, mag dabei außer Betracht bleiben. In einer Zeit, wo die Menschen

noch nichts als folche Begriffe auszudrücken hatten, wie beißen, reiben, faffen, icharren, treten, mußte wohl der unmittelbare Drang des Ausbrucks, die innere Gewalt der vorgestellten Bewegung gang von felbst zu einer Mitbewegung führen, die beim Scharren ben Jug, beim Faffen oder Schlagen die Sand in Mitleidenschaft fette, wie es einer etwas affectvollen Darstellung, felbst in ber Begenwart, eben nicht ferne liegt. hiermit ift, wie man leicht fieht, für das Verständniß eines an sich zweideutigen Lautes eine bedeutende Unterftützung gegeben, indem beißen, wenn es eine mit der Sand auszuführende Bewegung ausbruden follte, von einer ähnlichen begleitet mar; und bas ursprünglich ohne alle Absicht, dadurch verständlicher zu werden. Auch lägt fich denken, wie die eintretende Differenziirung durch ein folches Sulfsmittel einen Stutpuntt gewinnen konnte. Was mich dabei hier veranlaßt, auf diesen Begenftand einzugehen, ift der Ginfluß, ben bie Besticula= tion in einzelnen Fallen auf die Wortbildung felber haben mußte. Man muß nämlich diesen Trieb nur ebenso auf die in dem Antlit vorgehenden Bewegungen beziehen, und es ergibt fich, daß mit dem Worte gleichzeitig eine Gefticulation ber Gesichtsmuskeln verbunden werden mochte, die nicht verfehlt haben fann, felbst auf die Lautgestalt bes Wortes einzuwirken. Wie, wenn das Bild der Fauft oder eines Schlages mit berfelben vor die Seele und das Wort auf die Zunge trat, gleichzeitig die Faust sich ballte, so suchte bei der Vorstellung des Beißens der Mund sich zu ichließen, bei der Benennung der Nafe diese selbst irgend= wie in Mitleidenschaft zu treten. Dies ist der eigentliche Grund der in verschiedenen Sprachen (auch 3. B. in Betreff bes Frangofischen) bemerkten Erscheinung, dag in

Benennungen ber Sprachorgane wie Rehle, Bahn, Dafe, häufig ein Consonant eben dieses Organes den Anlaut oder doch einen Bestandtheil bildet. Der Trich der Gesticulation ift, und vollig unbewußt, noch jederzeit lebendig, und lenkt, felbit in modernen Sprachen, bei verschiedenen offen fteben= den Möglichkeiten. die Wahl mit Borliebe auf eine Benennung, die es geftattet, ihm Benuge zu leiften. - Bang ähnlich ift es mit ber Schallnachahmung. Wie wir noch heute - freilich nur in einer Sprache, die wir außerbem perstehen - in einzelnen Sprachlauten eine Analogie mit den Rlängen der Augenwelt zu fühlen glauben, fo wirkte ein gleiches Gefühl allerdings schon bei ber Fest= stellung ber Worte mit; aber ebenfalls nur in soweit als Die gefühlte Analogie eines der Motive bei der instinctiven Auswahl und Specialisirung war, die der Gebrauch unter den an fich gleichdeutigen Wörtern vollzog, und zwar mit noch geringerem Antheil, als die Gesticulation, da diese der ursprünglichen Natur der Sprachbildung näher steht. Wie sehr die Rudsicht auf das Besondere des zu bezeichnenden Rlanges secundar ift, fieht man ichon baraus, daß die Wirkung oft auf blogen Flexionslauten beruht, oder nur bei einer gang jungen Entartung ber Wortgestalt noch aufzufinden ift. Go find g. B. in ichmaten, ichnalgen, das 3, in donnern das r, in rollen das l Flexions= laute, und in zischen kann weder 3 noch sch ursprünglich fein. Alle folche Wörter verlieren, in ihrer alterthümlichen Form gesehen, den Anschein des Malerischen gang oder doch zum allergrößten Theile; z. B. furren und schwirren haben in der Wurzel svar, im lateinischen sermo, Rede, weder lautlich noch begrifflich mehr etwas von einem speciellen Naturklange an sich. Die Sprache hatte je früher um fo weniger von diesem Zusammenhang mit der tonenden Natur, in dem man gerade vorzugsweise ihren Ursprung suchen wollte. Dieser Zusammenhang entsteht erft in Folge einer Art von Anziehung, eines Triebes nach Ausgleichung zwischen dem Gindrucke des gehörten Rlanges und des gehörten Wortes. — Endlich ift unter den secundären Motiven, die bei Festsetzung des speciellen Berbandes amischen Begriff und Laut ganz unmerklich mitwirken, eines der wichtigften die gegenseitige Anziehung der Worte. In jedem Worte klingen eine unendliche Menge von Seelenregungen mit, die an den Laut geknüpft find, und die, ohne daß wir uns darüber Rechenschaft geben können, auch in einem bloß ähnlichen Laute zum Theil ebenfalls noch mitklingen. Da= her geben die Wörter zum Theil gegenseitig einander ihre Färbung; auf die Bedeutung jedes Wortes in dem g. B. ein u vorkommt, wirkt, wenn auch noch so wenig, doch unausbleiblich, jedes in unferer Seele ichlummernde andere Wort mit u ein, und bei größerer Uebereinstimmung im Laute wird auch die Wechselwirkung größer. Es kann 3. B. nicht fehlen, daß das Wort Gefühl in feiner Farbung etwas von dem Worte Gewühl influirt wird. Dem ent= sprechend ist also auch eine Reigung vorhanden, eine noch ichwankende Bedeutung nach der Seite bin fich festfeten gu laffen, von wo die größte Summe von Anziehungen durch Lautähnlichkeit einwirkt. Es ist dies eine Art von erweiterter Analogie, die sich auf das Unbestimmtere, Dunklere erstreckt. Aber solche in den subjectivsten Hintergrund unfrer Stimmung verwobene Antriebe find für die Sprachforschung gleichgültig, da fie ebenso unfagbar, als wechselnd und dem Rern der Sprache fremd find. Das Bewußtfein von ihnen dient nur dazu, uns die subjectiven Täuschungen mancher

sprachlichen Speculationen zu erklären und uns por abnlichen zu fichern. Das Refultat, bas fich aus folchen Betrachtungen ziehen läßt, ift, daß felbst die in die Urzeit sich verlierende Ginwirkung der Gefticulation auf Die Worte etwas Accefforisches, ben Lant nur Modificirendes ift. und dak auch in folden Fällen nicht auf eine ursprünglich natur= gemäße Berbindung von Laut und Lautobject geschloffen werden fann. Der einzige Weg, die Bedeutung eines Lautes zu ermitteln, ift ber hiftorifche. Go fehr es möglich, ober fogar mahrscheinlich ift, daß bhid zuerst das Beigen bedeutet hat, jo fagt doch der Lippenlaut uns darüber nichts; er kann eben sowohl von Wahlverwandtschaft, als von Berwandt= ichaft herrühren, ja auch feines von beiden: ob der Beg, ben ber Begriff eingeschlagen hat, vom Berbeißen auf bas Berreifen führt, oder umgekehrt, ift eine Frage, Die nur hiftorisch, unter Berbeigiehung aller biefe Begriffe vereini= genden Burgeln, und ber fammtlichen Berkettung ber Begriffe überhaupt, behandelt werden barf.

102 (S. 173.) Nur wenn die sichtbare Bewegung im Sprachlaute enthalten ist, nicht aber wenn es nur den Schall nachahmt, kann das Wort auch zum Ausdruck des Willens werden. Damit in irgend einer Form ein Ruf ausgestoßen werden konnte, wie "geh!" — mußte die Bewegung des Gehens als Vorstellung vor die Seele treten, und zwar auf eine analoge Weise, wie in dem Augenblicke, da das wahrgenommene Gehen durch das Wort wiedergegeben ward. Sine solche Analogie besteht aber nur zwischen Sehen und Denken, nicht zwischen Hören und Denken. Wer will, daß jemand gehe, will nicht den Schall der Tritte, sondern die auschaulich räumliche Bewegung. Die Theorie der Schallnachahmung schließt also für die erste Sprachperiode jede imperativische

Berwendung der Sprachlaute aus, was der wirklichen Entswickelung schwerlich entsprechend ift.

103 (S. 175.) Bon Schaarschmidt's Berfuch, ben Rratylos für unächt zu erklären, habe ich gänglich abgeseben. Diefe Meinung, fur die, wenn fie mit den ftartften fritiichen Beweismitteln ausgeruftet mare, es feine andere Antwort gabe als: unmöglich! wird kann auf etwas Anderes als auf innere Grunde gestütt, die auf ebensovielen Mißverständniffen beruhen. Wenn denn doch einmal subjective Grunde gelten follen, fo mag es auch einer, ben man allerdings fühlen muß: es ist die Andacht, das eigenthum= liche Gemisch von Klarheit, Rührung und Erhebung, bas jo unter allen Menschenschöpfungen nur Blato's Bucher bewirken. Außer Benfen's Abhandlung hat auch manche treffende Bemertung in bem Auffate von Alberti (Rhein. Muf. Bd. XXII, 477 ff.) zur Auftlärung über den tiefen Sinn des platonischen Gesprächs beigetragen. Was ben Grundgedanken betrifft, fo bekenne ich, denselben durch die erneuten Besprechungen noch nicht für erschöpft zu halten und keinen von den neuerdings aufgestellten, zum Theil schroff einander entgegengesetzten Standpunkten gang theilen zu fonnen. Ueber ben Busammenhang bes Gesprächs mit Blato's Gefammtlehre und feine Stellung gu feinen Borgängern hoffe ich mich bei einer andern Gelegenheit aus= sprechen zu können. Was jedoch insbesondere die jett so allgemein geltende Auffassung von Plato's Etymologien als Scherz betrifft, fo ift diefe von Schleiermacher herrührende Anschauung nach meiner festen Ueberzeugung (die ich schon Urfpr. und Entw. S. 407 andeutungsweise ausgesprochen habe) total irrig. Wenn, wie sich nachweisen läßt, fast alle diese Etymologien durch das ganze Alterthum von Grammatitern und Philosophen geglaubt, und wenigstens burchaus nicht spaßhaft gefunden worden find, so ist nicht einzusehen, warum Plato nicht von der Möglichkeit, daß diefe Etymologien richtig feien, ebenfalls überzeugt gemefen fein follte. Ich fage von der Möglichkeit, benn auf Bewißheit machte die Etymologie noch bis in den Anfang dieses Jahrhunderts überhaupt keinen Anspruch. Db unter folchen Ableitungen einige find, die wir, von unferm gang andern Standpunkte aus, für richtig halten, ober nicht, ift für biefe Frage gang gleichgültig. Die Mube, die man fich nun seit Jahrzehnten gibt, die Grenzen zu finden, wo in Plato's Etymologien der Scherz aufhört, ift ganglich verloren, wie ichon die Ausflüchte hatten zeigen können, zu benen man sich zu diesem Zwede gezwungen gesehen hat. Steinthal (in feiner Geschichte ber Sprachwiffenschaft bei den Griechen und Römern) sucht eine Art von wehmuthiger Selbstironie. Benfen marnende Beispiele gegen gemagte Etymologien in Plato's Ableitungen: wobei benn die augenscheinlich eine ernste Meinung zulaffenden ober gar richtigen Ableitungen anfangen eine größere Schwierigkeit als die falschen zu bereiten. Man frage sich aufrichtig, ob nicht mit demfelben Rechte Bopp's und Grimm's Erflärung von Braut aus bem fanskritischen praudha für Fronie und warnendes Exempel gehalten werden könnte; und ich mache mich anheischig, aus berühmten und mit Recht berühmten Büchern unferer Zeit einen ganzen neuen Rrathlos in Diefem Sinne zusammenzuseten. Wie konnte Blato, wenn er auch felbst höher stand, als feine Zeitgenoffen und bas gange Alterthum nach ihm, Aristoteles eingeschlossen, der an Plato's Etymologien feinen Anftog nimmt und einige derselben sich zu eigen macht, wie konnte er, frage ich, Geiger, Urfprung ber Sprache.

17

ermarten, daß man feinen Spaß verfteben murbe, und unter seinen Lefern auf lauter Schleiermacher rechnen? Ronnte er hoffen, anderer Zeitgenoffen Frrthumer zu widerlegen, indem er auf sie in einer Weise einging, die mit der ihrigen zum Berwechseln ähnlich gewesen sein mußte? Was ware das für eine Fronie, die von einer wiffenschaftlichen Wahrheit fo geschickt das Gegentheil fagt, daß bis nach Jahrtaufenden fein Mensch auf den Gedanken kommt, es sei dies Gegentheil nicht im Ernste gemeint? Die Fronie bes Sokrates bestand in etwas gang Anderem. Gie entsprach mefentlich dem griechischen Begriffe des Wortes; fie war perfönlicher Art, eine künftlich angewendete Bescheidenbeitsform, eine Berftellung, Die ben Gegenfat bes falichen Scheines, der Brahlerei bildete, ein Berfteden und ichelmisches Verläugnen eigener Vorzüge, dissimulatio. Sofrates stellt sich dumm, unwissend, zuweilen über fremde Thorheit als über große Weisheit verwundert; aber er fagt nicht felbst Thorheiten, die andere für Weisheit halten können. Indem Plato ihn nun eine wissenschaftliche Ansicht von so positiver Art vortragen lassen wollte, wie die sprachliche im Rrathlos, gerieth er mit der folches positive und besonders grammatische Wiffen von sich ablehnenden Weise seines Sokrates in Widerspruch; daher ironische Wendungen, in denen er fich sonderbar vorkommt, folche Dinge zu fagen, und icheinbar zuweilen felbst feinen Werth darauf legt. Man vergleiche z. B. die Art, wie die Besprechung der Vocale und Consonanten eingeleitet wird (p. 424). Wo Plato fürchten fann, lächerlich gefunden zu werden, da baut er felbst durch Redensarten wie, es sei freilich lächerlich, oder, man werde vielleicht darüber lachen, vor. Man weiß ja, daß Sofrates über grammatische Dinge wirklich lächerlich gemacht worden war, und das auf eine furchtbar mirkfame Weise, von Aristophanes. Blato mußte ihn also sagen laffen; ich weiß, daß Ihr mich auslachen werdet; aber ich habe dennoch Recht. Denn mas können die Worte anders heißen: »yeloja uer oluai warejodai ... ομως δε ανάγκη; Ich glaube, es wird wohl lächer= lich erscheinen, daß die Gegenstände durch Buchstaben und Silben nachgeahmt zur Darftellung gelangen; aber es ift nicht anders möglich" - (425)? Die Zurückführung der Urwörter auf göttlichen Ursprung, gleichsam ein deus ex machina, oder auf Entlehnung von den Barbaren, welche nämlich alter feien, ober die Berufung auf ein gu bobes Allterthum, welches die Erklärung unmöglich mache: das alles feien Ausflüchte, um über die Urwörter feine Rechenschaft geben zu muffen, mahrend doch ohne diese auch jede Erklärung ber fecundaren Wörter unmöglich fei. "Was ich nun aber felbst über die Urwörter bente." fahrt sodann Cofrates fort, "icheint mir gang brollig und lächerlich." Und was folgt nun? Der allgemein bewunderte Berfuch über die Urbedeutung der Laute, den wohl Niemand für einen Spaß halten wird. Das Lächerliche, dem fomit vorgebaut werden foll, besteht nicht in der Unmahrheit, sondern in der Seltsamkeit der Behauptungen. So wenn die Wörter auf fremdartig klingende Urwörter zurückgeführt werden, mas bem naiven Gefühl einen lächerlichen Eindruck macht; wie benn 3. B. Bermogenes über die Ableitung von Blagepov aus Boulanteoov fagt: "Eben war es mir gerade, als hättest bu bas Vorspiel zum Atheneliede geflotet, wie bu jo fagtest: bulapterun." Worauf Sokrates: "Ich bin nicht Schuld, hermogenes, fonbern Diejenigen, die bas Wort gemacht haben." "Das ift mahr," fagt Bermogenes (418).

In dem Theile des Gesprächs, der die Wortableitungen enthält, nach Benfen's Ausbruck "ein brillantes etnmolo= gisches Fenerwert" zu sehen, "in welchem die Blite des Scherzes, Spottes, Hohns, der Fronie und Perfiflage wie Raketen von allen Seiten fprüben." ift mir nicht möglich; um so weniger, als dieser "größere Abschnitt", wie er mildernd genannt wird, von den 57 Seiten des Gesprächs (einschließlich ber etymologischen Betrachtungen auf S. 434, 437) beren einige 40, alfo angenscheinlich ben ganzen Rern bes Dialogs enthält. Wie fehr mir im Gegentheile auch der etymologische Theil mit Plato's Grundanschauungen im Einklange zu sein scheint, kann ich hier nicht ausführen; ich bemerke nur noch, daß für die Annahme, Blato habe mit feiner Etymologie die feiner Zeitgenoffen lächerlich machen oder ironisch auf sie anspielen wollen, sogar noch der Nachweis fehlt, daß es eine folche Etymologie über= haupt gegeben hat. Der uralten sprachlichen Spiele bedienten sich freilich die Philosophen zu Plato's Zeit ebenso wie die Dichter; und diese Benutzung ber Sprache konnte Blato unmöglich verspotten wollen, da er fie felbst ganz ebenso verwendet. Die Ableitung von σωμα aus σημα (Crat. p. 400) wird auch im Gorgias (p. 493) im Ramen "eines Weisen" erwähnt, und wirklich hat man auch hier von "deutlicher Fronie" gesprochen (Schaarschmidt a. a. D. S. 352), obichon ber Zusammenhang eine folche offenbar verbietet; die Ableitung von "Aidng aus deideg, die im Rratplos als gewöhnlich erwähnt, aber nicht angenommen wird, tommt nicht nur an berfelben Stelle bes Borgias, sondern auch im Phaedon (die beide ohne Zweifel früher geschrieben sind) in einer eigenthümlichen Berwendung vor (p. 80), hinter ber Fronie zu suchen gang unmöglich ift. Während sich also Plato in der gelegentlichen naturethmoslogischen Benutung der Sprache zu seinen Zeitgenossen gar nicht im Gegensate befindet, konnte in der methodischen Behandlung der Ethmologie im Krathlos eine ironische Beziehung noch weniger liegen, da im Gegentheile höchst wahrscheinlich Plato der Erste war, der eine solche mit Bewußtsein und in einem unsern Begriffen von Ethmologie dem letzten Zwecke nach übereinstimmenden Geiste versucht hat. »Noctor tor inke etrupologiesen katante. « sagt schon Dionnssius von Halifarnaß.

104 (S. 177.) Dieser Ausdruck, den Goethe aus Plotin kannte, ist von Plato selbst: Rep. VI, 508 (ήλιοειδέστατον).

<sup>105</sup> (S. 178.) Crat. 422 sqq.

106 (S. 180.) Plut. de plac. phil. IV, 19.

 $^{107}$  (S. 181.) So erklärt Benfey (a. a. D. 288) ohne Zweifel mit Recht die Stelle 427 C. Aber "scherzhaft" sind auch diese Ethmologien nicht. Es sinden sich ganz ähnliche und durchaus ernsthaft gemeinte Beispiele dieser Art bei den Stoikern. Außerdem ist es auch vielleicht zu beachten, daß es nur Vocale  $(\alpha, \eta, o)$  sind, für die Plato diese Rücksicht auf die Schriftzeichen annimmt.

108 (S. 181.) Selbst Jacob Grimm (Ueber den Ursprung der Sprache, Berl. Abh. 1851, S. 122) läßt sich zu dem Ausspruch verleiten: "Dhue Sprache, Dichtkunst und die zur rechten Zeit sich eingestellten Ersindungen der Schrift und des Bücherdrucks, würde die beste Kraft der Menschheit sich verzehrt haben und ermattet sein."

109 (S. 181.) Plato's Ausdrucksweise selbst kann dies beweisen. Der Sat »όνομ άρα έστλν, ώς κοικε, μίμημα φωνής εκείνου δ μιμετται« (Crat. 423) ist geradezu zweidentig, und nur das Borausgehende entscheidet, daß

movis nicht objectiver, sondern subjectiver Genitiv ift: "bas Wort ift Nachahmung ber Stimme," b. h. von Seiten ber Stimme, nicht "Schallnachahmung." Wie nämlich vorher von der Beberdensprache gesagt mar, "fie mare eine Nachahmung mittels bes Körpers, indem der Rorper bas nachahmte, was er bezeichnen wollte," so auch hier: "ber Name ift eine Stimmnachahmung beffen, was er nachahmt, und der mit der Stimme Nachahmende benennt, was er nachahmt." Die im letten Theile des Sates liegende Umtehr der Definition war nothig, weil nur hieraus der Schluß gezogen werden fonnte, ber im Folgenden gurudgewiefen werben foll, nämlich, daß dann auch benenne, wer Thierftimmen nachahmt. Wollte man hingegen übersetzen: "ber Name ift Nachahmung eines Schalles besjenigen, mas er nachahmt," fo wurde die hiermit gegebene Definition im unmittelbar Folgenden nicht durch Beschränkung berichtigt, fondern völlig wieder umgestogen. - Man fieht leicht, daß Plato's Ausbrucksweise mit einem bestimmten gut feiner Beit vorhandenen Gebrauche der Berbindung uiunua worns unverträglich ift, zumal mit einem folden, ber feiner eigenen Meinung entgegengesetzt war und mit dem er ohne Migverständnig nicht zusammentreffen konnte. Ebenso klar ift es aber auch, daß die aus dem Zusammenhange geriffene Definition Plato's fast mit Rothwendigkeit auf ein solches Migverständniß führen mußte. — Auch die Inder haben die Theorie der Schallnachahmung in einzelnen Fallen, befonders zur Erklärung einiger Bögelnamen angewendet, wo fie allerdings zuweilen fehr nahe liegt und fich von felbst aufzudrängen scheint. (Man lefe bie Stelle in Jaska's Nirukta III, 18). Bon einer allgemeinen Theorie, einer Erklärung der Wurzeln und überhaupt der ganzen Sprache

aus Schallnachahmung, ift eine folche Unnahme freilich weit entfernt; im Gegentheile wird offenbar ein jeder folcher Fall von Schallnachahmung als Ausnahme und aus dem Spftem der Wurzeln beraustretend betrachtet. Wie alt ist übrigens bas Mirukta, seinem commentirenden Theile nach, sowie es uns heute porliegt? Man icheint in diefer Sinficht viel zu freigebig mit Jahrhunderten zu sein. Ich kann überhaupt einen ftarken Zweifel nicht bergen, ob benn wirklich die indische Grammatik soviel alter als die griechische und so gang unabhängig von ihr entwickelt sei. Die Bestimmungen ber Lebenszeit des Banini, Die boch immer nur auf Schlüffe bafirt find, welche um ein ganzes Sahr= taufend über die ältesten Zeugnisse rudwärts geben, konnen Diese Ameifel nicht beseitigen, wenn gleich die Stube, Die Albrecht Weber für diefelben eine Zeit lang in einer bud-Dhistischen Tradition gefunden, seit deren vollständigem Betanutwerden hinfällig geworden ift. Goldftuder, ber für Panini ein sehr hohes Alter in Anspruch nimmt, macht aus einer seiner Regeln (VI, 3, 115), wo von verschie= benen Zeichen am Dhre von Thieren die Rede ift, ben Schluß, daß damals Schrift, namentlich Zahlenschrift, den Indern nicht unbekannt gewesen sein könne. Dbichon die Stelle bei Panini mir dies noch nicht zu beweisen scheint, so fann ich es doch in der That kaum denkbar finden, daß Banini keine indische Schrift gekannt haben follte. Nur glaube ich nicht, daß hiermit für das Alter der Schrift in Indien schon ein Beweis gewonnen ift, solange Panini's Reitalter nicht fester steht. Falls indeffen meine Nachweise über den Ursprung der Schrift (in einem auf der vorjähri= gen Philologenversammlung zu Würzburg gehaltenen Bortrage) begründet gefunden werden follten, so murde eine solche Zeichnung der Thiere und eine Zählung durch Striche vielmehr Borläufer der Schrift sein, und also schon darum bei Panini die Frage nicht entscheiden. Es scheint mir eine Forderung der unbefangenen Kritik zu sein, das Alter der indischen Grammatik nicht unnöthig zu erhöhen. Die Frage, ob barbaratâ im Rikpratigakhja ein griechisches Fremdwort

fei, ift hierbei nicht ohne Bedeutung.

110 (S. 182.) Mar Müller (Hist. of anc. Sanskr. Lit. p. 166 not. 2) fagt mit Beziehung auf die oben (S. 20) angeführte Stelle: "This, together with the text, shows a clearer insight into the nature of Homonyma and Synonyma, or, as the Peripatetics called the latter, Polyonyma, than anything we find in Aristotle." Und ferner (ebend. S. 169): "We shall find as impossible as Yaska to lay down any rule why one of the many appellatives became fixed in every dialect as the proper name of the sun, the moon, or any other object; or why generic words (homonymes) were founded on one predicate rather than another... All we can say is what Yaska [?] says, it was so svabhavatah, by itself, from accident, through the influence of individuals, of poets or lawgivers. It is the very point in the history of language, where languages are not amenable to organic laws, where the science of language ceases to be a strict science, and enters into the domain of history." Ich habe mir erlaubt, dem Worte svabhavatah einen etwas anderen Sinn unterzulegen, als der berühmte Gelehrte, dem wir die Mittheilung dieser Stelle verdanken. Der Ausdruck, der an das griechische goose erinnert, heißt hier schwerlich etwas Anderes, als "individuell," und Durga will nur die Thatsache constatiren, daß die Einzelbebeutung der Worte fixirt sei, keine Erklärung dieser Thatsache andeuten. In Müller's Darstellung ist der Gegensatz wischen willkürlicher Wahl des Lautes für den Begriff, wie er sich z. B. in der Dialektverschiedenheit zeigt, und der des Wurzelbegriffs für den Gegenstand nicht klar auseinandergehalten. Die indische Stelle spricht nur von der letzteren; ohne jedoch, wie ich glaube, sich in dieser Hinsicht für die Wilkur, den Einsluß von Individuen, von Dichtern und Gesetzgebern aussprechen zu wollen.

### V.

111 (S. 186.) Besonders Steinthal und Lagarus haben, auf Berbart'iche Lehren weiterbauend, dem Begriff ber Anschauung eine Anwendung gegeben, die ich burchaus nicht geeignet finden kann. Die Statuirung eines besonderen Bermögens, die sich an einen folden Namen fast nothwendig knüpft, ohne daß doch gur Erklärung mit demfelben etwas gewonnen ware, hat immer etwas für die Philosophie Bedentliches. Unter Anschauung wird theils etwas von der Sinnenwahrnehmung gar nicht Unterschiedenes verstanden, theils auch ein dunkles Etwas, welches, ohne daß die Bedingungen und Urfachen zu erkennen find, die Ginheit der Wahrnehmungen zu kleineren und größeren Complexen bewirken foll. Lazarus nennt die Guge des Buders anschaulich (f. g. B. "bas Leben ber Seele" II, S. 168), mas nur heißen fann, daß das Suge Gegenstand ber Sinnenwahrnehmung, des Geschmackssinnes sei. Steinthal befinirt: "Die Auschauung von einem Dinge ist der Complex der sammtlichen Empfindungserkenntnisse, die wir von einem Dinge haben. Man fieht die Farbe und Form des Tisches, der Gefühlsfinn lehrt uns feine Barte, Schwere, das Behör feinen Rlang: alles zusammen liefert die Anschauung bavon. Die Empfindung, weil sie ihre Erkenntuisse durch vereinzelte Organe gibt, verfährt allerdings analytisch; die Anschauung ist eine Synthesis, aber eine unmittelbare, die durch die Ginheit ber Seele gegeben ift." Gerabe bie Anschauung, biefe Sonthefis, bewirkt aber, nach Steinthal, durch Refler= bewegung den Sprachlaut, das Wort; womit dem physiologischen Begriffe ber Reflexbewegung eine Ausbehnung gegeben wird, von der ich nicht glaube, daß ein Natur= forscher sie zugestehen kann. Steinthal fpricht dann fogar von einer "Anschauung ber Auschauung," während es boch gewiß teine Empfindungsertenntniß geben tann, beren Begenstand die Anschammg, d. h. der innere, gar nicht sinnenfällige Vorgang des Anschauens wäre; und Lazarus adoptirt auch diese Anwendung des Wortes, sowie die Bezeichnung diefer Anschauung als "Vorstellung." Auch gibt es, höchst immetrifch, eine "Borftellung ber Borftellung" und einen "Begriff des Begriffs." Dabei foll nun die Anschauung immer etwas Individuelles fein, die Vorstellung etwas All gemeines, indem, wie Lagarus fich ausdrückt, "die Gefammt= heit aller Auschauungen von gleicher Art den vereinigten Inhalt ber Borftellung ausmache;" ober, nach Steinthal, "durch die Auschauung der Auschauung aber, oder burch das Wort, wird nicht bloß eine Anschauungssumme zu einer Einheit verbunden, fondern es werden damit zugleich auch alle ähnliche Ginheiten, b. h. alle Anschauungssummen, benen daffelbe einheitliche Ding als Band angelegt wird, welche unter derfelben Anschauung vom instinctiven Gelbstbewußtsein angeschaut werben, zur Ginheit einer Art zusammengefaßt. Der Mensch hat viele Aufchanungen vom Wolfe: sie werden fämmtlich unter berfelben Anschauung des Berreifenden angeschaut ober vorgeftellt. Es gibt alfo nur Gine Borftellung vom Bolfe und von jeder Anschauung; und sie ist das Allgemeine, und das Wort bezeichnet die Art." Sier ift, wie man sieht, unter "Anschauung der Auschauung" nicht mehr bloß das Auschauen oder Gewahrwerden des Anschauens, sondern auch das Unschauen "unter berfelben Auschanung" verstanden, wie es das Wort, neben seinem Vernommenwerden, zugleich mitbewirkt. Dies gibt eine neue Definition ber Sprache; sie ift hiernach: "ber geiftige Vorgang bes Umwandelns ber Unschauung in Vorstellung." Sier wird Vorstellung genannt, was meiner Ueberzengung nach vom Begriff durchaus nicht unterschieden werden barf, und auch trot aller besonders von Lagarus barauf permendeten Mübe flar gu unterscheiden keineswegs gelingt. - Ich bemerke gur Bermeibung von Berwechselungen, daß ich unter Borftellung etwas total Anderes verstehe, nämlich nicht das höchst Zusammengesette, was mit dem Begriff in Wirklichkeit gusammenfällt, sondern gerade das höchst Ginfache, das Glement bes Geistigen, die Erinnerung der Empfindung, der als Abbild wiederkehrende Sinneneindruck. Anfchanung gebrauche ich nur in Beziehung auf ben Gesichtsfinn, als Bermögen der Auffassung der sichtbaren Unterschiede der Dinge, namentlich der Bewegung und Gestalt. Diefes Bermögen, und überhaupt das, Dinge mahrzunehmen, nehme ich keineswegs von vornherein als gegeben an, fo daß ich eine solche "Synthesis" nicht (wie Steinthal thut) auch bei bem Thiere gang ebenso wie bei bem Menschen poraussete; ich glaube im Gegentheile, daß es sich mit ber Sprache erst entwickelt. Da ich ferner nicht annehme, daß die Wahrnehmung ber Dinge vom Individuellen aus= geht und in der "Borstellung" beim Allgemeinen anlangt, so bedarf ich auch nicht der Ausflucht einer rückläufigen Bewegung, um die Bereicherung, die der Begriff im Laufe des Bildungs = und Denkfortschrittes erfährt, zu erklären. Bielmehr entsteht mit dem Worte sofort auch ein Begriff, und dieser mächst, wie alle unsere Erkenntnig, nach zwei Richtungen zugleich, extensiv und intensiv, in bas Große und in das Kleine, er wird umfaffender und auschaulicher. Wir sehen mehr Menschen, und den Menschen genauer: beides geftaltet den Begriff Menich fortwährend um. Bierbei ift aber wohl im Auge zu behalten, daß diefer Borgang ein hiftorischer ift, mahrend es fich z. B. bei Lazarus immer nur um pfnchologische Vorgange handelt, die in einem Individuum, etwa bem Kinde, ebensowohl zu Stande fommen fönnen.

112 (S. 188.) Essays XVI. Of Atheism.

113 (S. 191.) Ich bitte in dieser Hinsicht zu vergleichen: Urspr. und Entw. Anm. 112, wo ich zu späterer Aussührung geschichtliche Andeutungen namentlich in Betreff des Berhältnisses von Pferd und Hund zu dem Menschen gegeben habe. Ebers macht in seinem schönen Buche "Aegypten
und die Bücher Mose's" eine ähnliche Bemerkung in Beziehung auf den Zeitpunkt der ersten Erwähnung des ägyptischen Pferdes in der Bibel (welches jedoch für diese die
erste Erwähnung des Pferdes überhaupt sein mußte), und
das Zusammensallen dieses Zeitpunktes mit dem ersten Austreten des Pferdes auf ägyptischen Denkmälern. Er irrt indessen der Aehnlichkeit der Race aus Arabien stammen müsse.

(S. 222.) Ich habe (a. a. D.) bemerkt, daß in der Bibel sich von dem in der nachdristlichen Zeit so berühmten arabifchen Bferd feine Spur finde: daß die Araberstämme oft. und immer mit Rameelen geschildert werden, auf benen sie plöpliche Ueberfälle machen und ebenfo schnell wieder verschwinden. Diefer merkwürdige Umstand ift fogar birect bezeugt. Strabo fagt bei ber Schilderung bes gludlichen Arabiens ausdrücklich: "An Bieb ist fein Mangel: nur fehlen Pferde, Maulefel und Schweine. Auch gibt es Bogel aller Art, mit Ausnahme von Gänsen und Sühnern." (XVI. p. 768.) Ebenso von Nabataa: "Die Schafe haben weiße Wolle; die Rinder find groß; Pferde hat das Land nicht, sondern die Dienste derselben verrichten Rameele." (p. 784.) Höchst bezeichnend ist auch die Stelle Berodot's (VII, 86), wo bei Gelegenheit der Musterung von Xerres' Beere, am Schluffe der Aufgählung der Reiterei, gesagt ift: "Die Araber waren ebenso bewaffnet wie die zu Fuße. Sie ritten alle auf Rameelen, die ebenso schnell wie Bferde waren. Nur Diese Bolfer ritten (l'anever). Die Bahl der Pferde mar 80000, ohne die Kameele und Wagen. Die andern Reiter (inπέες) waren nach Schaaren geordnet, die Araber aber waren zuletzt gestellt; da nämlich die Pferde die Rameele nicht vertragen, ftanden sie gang binten. Damit die Bferde nicht scheuten." Ebenso sind die Reiter der Araber in dem Seere der Affnrer bei Kenophon (Cyr. II, 1) gu ber= ftehen. Bang entsprechend ift das Bild, das Abulfarabich von dem Zustande der Araber vor Muhammed entwirft. Das arabische Pferd könnte also nur, und zwar erst in nachdriftlicher Zeit, aus Aegypten eingeführt fein, nicht umgekehrt. Daß es nach Aegypten von Asien aus gekommen fei, ift freilich nicht mohl zu bezweifeln. Aber dies mußte bann jedenfalls von nördlicheren Theilen Afiens aus geschehen sein, wo wohl die Heimath der Pferdes überhaupt zu suchen ift. Was mögen nun aber die Urfachen gewesen fein, die die Ginführung des Pferdes nach Arabien und die große, nothwendig damit verbundene Beranderung in bem Leben der Araber bewirkt haben? Die Umwandlungen, die in der Bevölkerung der arabischen Halbinfel in ben Jahrhunderten unmittelbar vor Muhammed nach neuen Untersuchungen vor sich gegangen find, mögen bei biefer Frage in Betracht zu gieben fein. Aber ber entscheibende Einfluß ift gewiß ben Perfern und ihrer Reiterei guguichreiben, ingbesondere ben Rampfen ber Gaffaniden. Der berühmte, von Abulfeda erzählte "Krieg des Dahes" zwischen den Badriten und Absiten brach fiber ben Bettlauf zweier Pferde Hodheifa's mit dem Bengste Dahes und der Stute Algabra aus, die Rais ibn Zohair im Bebichaz gekauft hatte; - nach Andern war Dahes Bater der Algabra und diefe nicht gefauft, fondern gezüchtet. Diefe und ähnliche, eine hohe Bedeutung der Bferdezucht verrathenden Notigen, sowie die erften Erwähnungen der Reiterei, betreffen (wenn ich nicht irre, alle) erft die Zeit Chosru's I., fallen also in das Jahrhundert vor Muhammed. Die Stellen, die fich im Talmud auf die Araber beziehen, denten auf einen Zustand, wie der von Abulfaradich geschilderte: der Araber ift von seinem Kameele unzertrennlich; "der Araber mit aufgerichtetem Speere auf dem Rameele reitend," heißt es 3. B. Bab. b. 74. Bon Pferden der Araber ift auch hier noch nirgends die Rede, und fo möchte damit wohl die ziemlich genaue Beitbestimmung für die erfte Ginführung derfelben aus Perfien — mehr als 2000 Jahre später als nie in Aegypten erscheinen - gewonnen fein. Go jung ift das Bferd auf grabischem Boden, das manchen Natur= forschern als das "Urpferd" gilt. — Rach Strabo war ber Eifer für das Bogenschießen und die Pferde (The Tokeune auf inniung Lydos) von den Medern zu den Perfern gekommen. Nach Lenophon war vor Chrus in Berfien fein Bferd zu finden (Cyrop. I, 3, vgl. Her. II, 80). Bu Berobot's Zeit waren dagegen Reiten und Bogenschießen Sauptgegen= ftande ber perfischen Erziehung (Her. I, 136). Die Berfer bezogen ihre besten Pferde aus Medien (Strabo a. a. D.), beffen fälteres Rlima ber Natur bes Thieres entspricht. Ebenso berühmt waren die armenischen Pferde; auch Cappadocien lieferte ben Perfern beren 1500 als jahr= lichen Tribut. Unter Thogarma, von woher nach Ezechiel (27. 14) Inrus feine Bferde bezog, mird theils Armenien, theils Cappadocien verstanden. Beachtenswerth ift auch, daß die Ifraeliten bei ihrem Einzug in Paläftina besonders bei den nördlichen Ranaanitern viele Pferde und Wagen vorfanden. - Begen ben Sat, daß in den alteren biblifchen Buchern vom Reiten auf Pferden nicht die Rede, vielmehr die Wurzel rakab in Bezug auf das Pferd mit "fahren" zu übersetzen sei, hat Sr. Dr. Abraham Geiger Einwendungen gemacht, und es sogar unbegreiflich gefunden, wie ich jenen Sat rechtfertigen wolle. Sein Widerspruch ift jedoch ebenfo unbegründet, wie er in der Form zuversichtlich ausge= iprochen ift. Daß rakab zugleich reiten und fahren beißt (bas erfte 3. B. immer, wenn von Gfeln und Rameelen, aber erft fpat, wenn von Pferden die Rede ift) tann Niemand auffallen, ber fich erinnert, daß auch das englische to ride noch heute dieselben beiden Bedeutungen hat. Wenn man freilich jede Stelle, wo in den bisherigen Uebersetzungen reiten und Reiterei zu lefen ift, als

Argument anführen zu dürfen glaubt, fo mag man Recht haben gu fagen, bag man meine Behauptung nicht begreife. Woher follten auch die Bebräer jener Zeit zur Renntniß der Reiterei gekommen sein, die die Aegypter, und bekanntlich felbst die homerischen Griechen, nicht verwendeten? Berr Dr. Geiger muß Stellen wie "das Rog (Pharao's) und feinen Reiter (rokebo)" in dem Liede am rothen Meer im Ange haben, wenn er die feltsame Behauptung aufstellt, das Reiten auf Bferden komme in allen biblischen Büchern vor und "etwa nur 3. Mof. 15, 9" fei das Fahren allein gemeint. Aber mas die auf Neappten bezüglichen Stellen betrifft, so find wir in der Lage, fie auf den Denfmälern illuftrirt gut feben, und mit Bestimmtheit zu miffen, dag jene "Reiter" Bagenlenker waren; wie ja der Text felbst der pharaonischen Kriegs= wagen fo beutlich Erwähnung thut, daß jedes Migverftandniß ausgeschloffen bleiben follte. Pharao hoch zu Roß - fo etwas mag man in einem Bilderbuche bes 17. Jahrhunderts finden; im Bentateuch darf man es nicht finden wollen. Für gang besonders entscheidend scheint aber Beiger eine Stelle gehalten zu haben, die es in der That höchftens für mich fein fann. Er fagt: "Der Berfaffer wird mohl ben Segen Jatob's als einen ber ältesten Bestandtheile ber Bibel betrachten. Dort nun (1. Mos. 49, 17) wird Dan einer Schlange verglichen, die bem Pferde in die Ferfen beißt, so daß der Reiter (rokebo) rudlings sturzt; rudlings aber fturgt nur ber Reiter, wenn im Schmerze bas Pferd fich bäumt, nicht aber wer auf dem Wagen fährt." Berr Dr. Beiger moge mir verzeihen, wenn ich mich bei biesem kleinen equestrifchen Ercurs einer Meugerung Jakob Brimm's erinnere, der einmal bemerkt, dag dem Sprachforicher guweilen auch "Laienkenntnisse" zu empfehlen seien. Warum foll aber nicht rudlings fturgen, wer auf bem Wagen fährt? Man barf sich freilich unter Diesem Bagen feine Rutsche denken. Die Kriegswagen der Alten - von dem des Amenophis bis zu dem des Darius in der "Alexanderschlacht" - find zweirädrig und von der Rudfeite offen, von wo aus fie bestiegen werden. In diefem Wagen stand ber Wagenleufer und wer sonst noch in demselben fuhr. (Bgt. 3. Mof. 15. 9, wo nur vom Stehen die Rede fein kann, da das Siten V. 6 erwähnt war.) Nun denke man sich das Pferd von einer Schlange angegriffen - ohne Zweifel von rudwärts; die Schlange, ein Bild der Tude, foll ja hier gerade die List des zum Lauern im hinterhalte geschickten Bolksstammes versinnlichen. Das Pferd thut, was es in folden Fällen immer thut: es baumt fich nicht, es ichlägt aus, fpringt nach vorn ober zur Seite; und auch wenn es steigt, kann die Wirkung faum eine andere fein: ber Lenker. burch den plotlichen Stoß aus dem Gleichgewicht gebracht, fällt rudwärts aus bem Wagen. Das Bild in dem Gegen Jatob's tragt, beiläufig bemerkt, ein absichtlich ägnptisches Colorit. — Die weitere Ausführung des nicht unwichtigen Gegenstandes ift mir hier nicht möglich. Ich bemerke nur noch, daß das Pferd in Paläftina fich offenbar bis zur persischen Zeit nirgends im Brivatbefite befand. - Die Bebräer der alten Zeit kannten auch das Saushuhn nicht. Dag in Jemen jener "perfische Bogel" ebenfalls nicht gefunden wurde, haben wir oben von Strabo erwähnt gesehen, und auch dem alten Aegypten war er ohne Zweifel fremd. Dagegen spielte bie Bans und vor Allem, wie befannt, die Rate bei den Aegyptern eine große Rolle; um so auffallender ift die Richterwähnung beider in der Bibel. Die Bans, den Indogermanen von jeher unter diesem Namen eigen, kommt in der Ilias nur wild, aber schon in der Odhffee gahm por.

114 (S. 195.) Monboddo, Ursprung und Fortgang der Sprachen, übersetzt von A. Schmid. Riga 1784. S. 254. 256 f.

115 (S. 198.) Ueber Umfang und Quelle der erfahrungsfreien Erkenntniß. Frankf. a. M. 1865.





# Inhalt.

I.

Das Problem der Sprache und des Berftandniffes. Griechische Löfungsversuche. Physis und Thefis. Reprajentanten ber Thefis: Demokrit und Ariftoteles; Barris. Unhaltbarkeit Diefer Theorie. Phofis und beren befondere Auffaffung burch Spitur. Berber. Theorie ber Schallnachahmung. Condillac. Die Stoiter und B. von humboldt. Biberfpruch der Thatfachen gegen bie Theorie ber Physis. Die Sprachvergleichung; Wiffenschaft von den vorhistorischen Buftanden der Bolter. Ginfluß ber Sansfritforschung auf bie Sprachwiffenschaft Europa's. Entdedung ber Inder von dem Ursprunge der Wörter aus Berbalwurzeln. Semitische Burzelsammlung und Sprachvergleichung. 3. ben Koreisch und Abulvalid. Siebensprachiges Lexicon des Castellus. Bott's indogermanisches Burgelwörterbuch. Beränderte Anschauung von dem Beftande der Sprache. Durchichnittsgahl ber Sprachwurzeln nach Pott. Die Theorie der Schallnachahmung auf Die Burgeln angewendet. Berfuche Berder's und Steinthal's iber "Blit." Das Inftinctive in ber Sprachentstehung; Renan. Benje's Empfindungslaute, Schallnachahmungen und Lautgeberben. Mar Miller's mustische Theorie. Der sceptische Standpunkt in Betreff der Urbedeutung der Berbalmurgeln. Aussprüche von Bopp, Steinthal, Benfey, Bott und Lepfins. Schleicher's Bemühung, Die Frage nach dem Urfprung der Sprache aus ber Sprachwiffenichaft zu verweifen. Musfichtslofigfeit bes bisherigen 

### II.

Mehrbeutigfeit ber Wurzeln. Db dieselbe ursprünglich fei? Meinungen Diefenbach's und Grimm's über diefe Frage. Borstellung von einer ursprünglichen Gefundheit und nachmaligen Entartung ber Sprache. Burudweisung dieser Unsicht. Beispiele von Bebeutungsicheidung. Gee; queen; Rarl. Die allgemeine Ursache ber Entwickelung ber Sonderbedeutungen ift ber Sprachgebrauch. Wefen beffelben. Dialectverschiedenheit und Bedeutungswandel. Gine Rataftrophe als Urfache ber Sprachichopfung ift nirgends bemerkbar. Allmähliche Begriffsfestletzung in abgeleiteten Bortern und Busammensetzungen. Gleiche Entstehung der ableitenden Clemente felbft. Ausbildung der grammatischen Flexion und Analogie. Differengitrung ber Endungen. Jugend ber eigentlich grammatischen Begriffskategorien; die Ableitung der Borter erfolgt ursprünglich nach andern Gintheilungsprincipien. Gegenfat zwischen Sprachgesetz und Sprachregel. Sprachgesetze entstehen ohne Bewußtsein. Lautgesetze, ihre complicirte Natur und Consequenz in Dialecten. Allmähliche Umbilbung bes Bortes in Lautgeftalt und Begriffsfunction. Geltung berfelben Urfache in ben Burgeln. Entwidelung der Bedeutungen Jod, Zwilling, Weschwifter, Gatte, Che, Saus, Zaum, giemen, Bunft u.a. aus einer einzigen Wurzel. Dieselben Begriffe in vielen andern Bur geln entwickelt. Die Worter Schwager, Schwester, Tochter, Sippe, Reffe, Richte, Braut, Bruber; ber Gottername Caftor; fein, fieben; Che, Gid, Gidam u. a. Gleichgultigfeit des Lautes für den Begriff, und umgekehrt. Die Sonderbedeutung ift ein Resultat des Bufalls ober ber Entwidelung . . 47-90

#### III.

Zustand der Wurzeln vor der Sonderung der Ableitungen. Allgemeiner Begriffsinhalt berselben. M. Müller's Folgerungen hieraus für einen ursprünglich hohen Geisteszustand des Menschen. Unmöglichkeit des Berständnisses bei der Annahme solcher Burzeln. Pott über Bieldeutigkeit in der Sprache und seine Meinung von einer einheitlichen Grundbedeutung eines jeden Wortes. Unmöglichkeit der Sprachentwickelung aus eindeutigen Burzeln. Letzte

Mternative. Der Menfch hatte bereinft fein Mittel gur Bezeichnung bes Speciellen. Fortsetzung ber Analyse ber Burgelbedeutungen. Die Urwurzeln noch vieldeutiger als die bistorischen Wurzeln. Das Broblem ber Bernunft. Das Allgemeine. Die Frage nach den Allgemeinbegriffen im Alterthum. Ideenlehre Plato's. Ariftoteles. Die Nominaliften und Realiften. Nominalismus ber arabifchen Philosophen und Buddhiften. Lode. Sprachliche Seite ber Frage. Rant. Nothwendigkeit der Erneuerung diefer Untersuchung. Unterscheidung zwischen bem Gingelnen und Besonderen. Objective Seite ber Frage: Die Differengirung in ber Natur. Subjective Seite: ber Allgemeinbegriff. Abweisung ber Annahme ber Abftraction als beffen Entstehungsurfache. Db Phantafie und Witz bie Sprache geschaffen haben tonnen? Ungulänglichkeit jeder anderen als der historisch-sprachlichen Entscheidung. Die Bermechselung. Rindervernunft. Beschräntung der Analogie berfelben mit dem Urzustande des Menschen. Die Begriffe Baum und Fifch. Entftehung allgemeiner Begriffe aus fpecielleren. Die Begriffe Thier, Bieh; Bogelartbenennungen. Bielbeutigkeit als Succeffion. Allgemeiner Ausbrud bes Bedeutungsentwidelungsgefetes. Grundbegriff von Rarl, Korn u. a. Der Umfang beffen, was bezeichnet werben fann, verschwindet fast bis auf Nichts. Identität von Bedeutungsentwidelung und Begriffsentwidelung. Der unendliche Discurfus. Stetigfeit beffelben. Ungulänglichfeit einer im Allgemeinen bleibenden Etymologie. Wichtigkeit der Renntniß speciellster Gingelbeiten. Nothwendige Forderung an die Etymologie. Der Aufang der Sprache zeigt Unfähigfeit nicht nur bes Bezeichnens, fondern bes Bemerkens. Prufung biefes Sates an Beifpielen ber Bezeichnungsfolge. Das Extrem und die Berwechselung: Farbenwörter; Racht; Meer; Grund. Genetische Benennung: Figur, Beichen, Gerath, Schiff; bumm, mahr u. a. Phanomenale Benennung: Rern, Schale, Rinde, Baum, Saut, Fleifch, Leib u. f. w. Der Begriff entsteht durch das Wort; die Sprache ift primar; vor ihr war der Menich vernunftlos. Die Sprache Ausdrud der Befichtsmahrnehmung. Beispiel bes Uebergangs auf andre Ginne: bitter und fuß. Bichtigfeit bes Befichtsfinnes für ben Menschen. Unterscheidung durch Gernchswahrnehmung bei den Thieren vorwaltend; Spürkraft ber Naturvölker. Erstes Object ber Sprache. 91-145

#### IV.

Nicht jeder Gegenstand ber Gesichtswahrnehmung ift Sprachobject. Entstehung von Farbenbegriffen. Licht eine Farbe. Die Begriffe brennen, Blit, leuchten, Tag u. a. Die menfchliche und thierische Bewegung in der Sprache. Baum und Rorn; Erde, Meer, Simmel, Waffer. Chaos des Begriffes. Metalle. Benennung von Thieren als farbige Dinge. Enge Begriffssphäre in den Urbedeutungen der Wurzeln. Grundbegriff der Burgel bes Berbindens. Busammenhang der Begriffe Roth und Bermandtichaft. Db ber erfte Sprachlaut jede fichtbare Thierbewegung bezeichnet habe? Die Burgel mrid nebft fcmungeln, fcmollen, ichmeicheln, fcmeden u. f. w. Maul, Mund, Maste, Miene. Schnauben, Schnauge, Rafe. Grinfen, Grimm, Gram; Berbindung zwischen grinfen und Grund. Thierlautbezeichnungen. Die Bergerrung bes Mundes. Es fann nur Gin Object an ben Sprachanfang gefett werben. Inwiefern baffelbe Beborobject gewefen? Erklärung bes Berftandniffes und feiner Erhaltung. Uebergang bes Begriffes von der Bewegung des Mundes und Auges auf die der Sand. Db in blafen, niefen u. dgl. specielle Rach= bilbungen zu finden seien? Unursprünglichkeit und eingeschränkte Möglichkeit solcher motivirten Differenziirung. Abweisung ber fogenannten Lautmetapher. Die Sprache befindet fich in dem erften Moment auf dem Gebiete des Gefichtsfinnes. - Rudblid auf das Sprachproblem und seine Geschichte. Bahrheit in ben verschiedenen Richtungen bes Alterthums. Plato's Rratplos. Schallnachahmung und symbolifirende Mimit. Der indifche Standpunkt und fein Berhaltniß zur Frage ber Synonymie und homonymie. Jrrthum der Inder und Europäer in Betreff bes gegenseitigen Berhaltniffes der Begriffe. Gefetiiche Entwidelung des Begriffes . 146-183

#### V

Wesen der vorzugsweise menschlichen Seite der Gesichtswahrnehnung. Bermögen der Anschauung. Zusammenhang mit der Plastik. Die Bernunft ist ein Bermögen der Unterscheidung. Das Berhältniß zwischen Mensch und Thier. Dreisache Quelle der Bernunftähnlichkeit thierischer Handlungen. Umgang des Thieres mit dem Menichen. Bunderbares Berhaltniß des hundes jum Menschen, religiofe Natur biefes Berhältniffes. Bedeutende geiftige Leiftung des hausthieres. Das Bellen ein Sprechversuch. Mitleidenschaft bes Thieres mit dem sprechenden Menschen. Sprechen ber Bogel. Steigerung ber Gahigkeit bes Sausthieres im Berfolge ber Generationen. Gegensat von Inftinct und Bermunft. Die Inftincte der niedrigeren Thierarten find etwas Dechanisches. Rathsel bes collectiven Mechanismus im Bienenftaat. Selbststandig entwickelte Intelligeng höherer Thiere. Migverftandliche Uebertreibung berfelben. Monboddo über die mechanischen Kenntniffe bes Drang = Utangs. Syllogismus eines Papageis. Gegensatz zwischen mechanisch-richtiger Bewegung und mathematischem Bewußtsein. Unflarheit ber Grundlage unserer Mathematik. Forderung einer neuen Bernunftkritik. Frrthum Kant's. Die Bernunft als Entwickelung. Parallelismus zwischen geistiger und forperlicher Entwidelung. Die Entwidelung ist nicht als Buchtung zu erklaren. Das gemeinsame Princip der Bernunftund Naturentwickelung ift Differengiirung. Bedeutung bes Bu falls. Demofrit und Epikur. Zwiefacher Mangel ihres Weltinftems. Das Clement ber Reit, ber Succeffion und ber Allmählichkeit. Die Entwickelung ift die Fortsetzung des individuellen Bachsthums. Das Element des Innerlichen ober ber Empfindung. Die Empfindung eine allgemeine Eigenschaft ber Dinge. Die Welt Bewegung und Empfindung . . . . . 184-208

## Anmerfungen.

|    |                                                        | Seite |
|----|--------------------------------------------------------|-------|
| I. | Rouffeau über das Dilemma der wechselseitigen Be-      |       |
|    | dingung von Sprache und Vernunft                       | 211   |
|    | Philosophische Anschauung Abulvalid's über Substantiva |       |
|    | und Berba                                              | 212   |
|    | Benfen über den begrifflichen Werth der Laute          |       |
| П. | Demokrit's sprachliche Kunftausdrücke                  | 215   |
|    | Die Auffaffung der Sprachentwickelung als Entartung    |       |
|    | (Desorganifirung), nach hense                          | 216   |
|    | Vathaba (arabifdy); consul, exul u. a                  | 217   |

|       |                                                        | Seite |
|-------|--------------------------------------------------------|-------|
|       | Krischna, lat. canus                                   | 217   |
|       | Die gothischen Endungen nassus, ubni                   | 218   |
|       | Das doppelte nenhochdeutsche an und ei in Dialecten    | 219   |
|       | Caterva                                                | 222   |
|       | 'Ανεψιός, συγγαμβοοι, αέλιοι                           | 222   |
|       | Braut, Bruder                                          | 224   |
|       | hebr. choten, cham; πενθερός, εκυρός; arabifd, cha-    |       |
|       | tanun; litth. szeszuras. Ursprtinglicher Reichthum ber |       |
|       | Indogermanen an Berwandtichaftsnamen. Berichwinden     |       |
|       | eines solchen Reichthums hier wie bei ben Semiten .    | 225   |
|       | Hebr. kallah, arab. kannatun, chatan                   | 226   |
|       | Γαμβρός, νύμφη, σύννυμφοι, νυός, τιί. newjesta,        |       |
|       | lat. noverca                                           | 227   |
| ш.    |                                                        | 229   |
| 122.  | herder, Lode, M. Müller und Pott über Wit und          |       |
|       | Phantasie in der Sprache. Semitisches zug aus dem      |       |
|       | griechischen gevros; sanskr. jug                       | 230   |
|       | Mangel an Fischnamen in der Bibel; tannin              | 231   |
|       | Gebrauch von bestia bei Gajus und Ulpian. Hebr.        |       |
|       | chajjah und behemah                                    | 232   |
|       | Sansfr. kapota; γλαυξ; aquila; πεοπνός; perca,         |       |
|       | porcus, πρόξ; Staar, ruff. skvorets, Sperber,          |       |
|       | Sperling                                               | 234   |
|       | Rrauen, fragen, gralle; fernen; Rernfleifc,            |       |
|       | Rerner; förnen; Rerner (Bohrer)                        |       |
|       | Ueber vermeintliche Grundbedeutungen der Wurzeln .     |       |
|       | Radt                                                   | 236   |
|       | Sanstr. xap, nanvos, vapor, litth. kwapas. Hena-       |       |
|       | ros. Erdederis. Goth. bnauan, xrava, nagen u. a.       | 238   |
|       | Bitter. Functionsentwickelung durch Migverständniß     |       |
|       | Bilderbogen, Thierfreis, Friedhof; Raninden,           | •     |
|       | Giegogel                                               | 239   |
| LV    | Sansfr. aktu, goth. uhtvo, altn. otta, llechtland      |       |
| 1 V . | ignis; fanstr. agni, angâra                            | . 240 |
|       |                                                        |       |
|       | hebr. schachor, sachor, zarach, chasir u. a.; ruff     |       |
|       | tschernyj, krasnyj; krasitj, kraska. Metathesis in     |       |

|                                                                                                        | Scite |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Briechischen, Clavischen und Canstrit: apadov; brah-                                                   |       |
| man; Barten; Berfte, Borfte, Bart, Barte; hir-                                                         |       |
| cus, hebr. sedrah (Gerste), sair (Bod); nrogic u. f. w.                                                | 241   |
| Burgel indh, lat. aestas, alto. eit, Eiter; iyoo. Blut,                                                |       |
| Blüthe, engl. blush; flav. kwiat. Arabifch zahratun.                                                   | 243   |
| Morgen: lat. marcidus, murcus, mergo; melfen.                                                          |       |
| Mittelhochd, brehen. Wechsel von r und 1, h und bh.                                                    |       |
| Pat fulgeo u. a.; yaooxoc, ylon, fanstr. harita, Jeonoc,                                               |       |
| virgoes, voice u. a.; grow, gaonazor; Will uno                                                         |       |
| Blut, glühen und blühen. Rüdblid auf Stein-                                                            | 0.10  |
| that's "Meflerlaut bhrak"                                                                              | 243   |
| lleber Farbenwörter. Canstr. asita. Farben-                                                            |       |
| endungen: fanstr. ita; lat. idus; na, ina, una; ra,                                                    |       |
| la, u; lat. vus; i, ant; sa; anc, ça; o\psi; anga u. f. w.                                             |       |
| Asinus, zilloc, hebr. chamor. Cansfr. cona, suvarna,                                                   |       |
| suar. Gifen. Das ajas ber indogermanischen Urzeit                                                      | 015   |
| Eisen, nicht Kupfer. Xadzos, ruff. sheljezo                                                            | 245   |
| Sansfr. koka. Entlehnte (dravidifche) Pferbebenen-                                                     |       |
| nungen. Semitisches zeeb. Die weißen haare bei homer.                                                  |       |
| Canstr. vrika und rixa, lat. vulpes, 2175, Ludis.                                                      |       |
| Das Glenthier, fansfr. ricja (Antilope). Sausfr.                                                       | 249   |
| gaura, go. Sinha, sinhala, sinhana; lat. sanguis.                                                      | 243   |
| Kodos, zedvos. Fressen. Miuos. Movis, sanstr. man-                                                     | 250   |
| ju. Schmerz                                                                                            | 251   |
| Mico. Eindruck und Anziehungskraft bes Anges                                                           |       |
| Die Gesticulation; Antheil derfelben bei dem Ge-                                                       |       |
| dankenausbrude der Urzeit und ihr Ginfluß auf die Wortbildung. Gesticulation mittels der Sprachorgane. |       |
| Einwirkung berselben auf die Benennung ber Sprach                                                      |       |
| organe. Aehnliche Berwendung von Schallnachahmung.                                                     |       |
| Gegenseitige Anziehung ber Worte und ihre Wirfung                                                      |       |
| bei Firirung ber Bebeutungen. Secundare Natur aller                                                    |       |
| biefer Motive. Die Berbindung von Laut und Laut-                                                       |       |
| object niemals ursprünglich                                                                            | 251   |
| Imperativische Berwendung der Sprachlaute, im Wider-                                                   |       |
| fpruch mit einer den Schall darftellenden Bedeutung                                                    | 255   |
| Baicar Arforma der Sprache.                                                                            |       |
|                                                                                                        |       |

|    |                                                                                                          | Seite |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|    | Krathlos. Schaarschmidt's Berdächtigung der Necht-                                                       |       |
|    | heit des Gesprächs. Neuere Besprechungen. Befämpfung ber Auffassung von Plato's Etymologien als Fronie . | 256   |
|    | Die Theorie der Schallnachahmung Plato noch unbe-                                                        |       |
|    | fannt, vielleicht erft aus Mifverständniß eines Aus-                                                     |       |
|    | drud's im Kratylos entstanden. Schallnachahmung bei ben Indern, nur ausnahmsweise versucht. Zweifel      |       |
|    | über das hohe Alterthum der indischen Grammatik.                                                         |       |
|    | Db Panini Schrift gekannt?                                                                               | 261   |
|    | "Svabhavatah" bei Durga zu Nirufta I, 14                                                                 | 264   |
| v. | Ueber Anschauung, Vorstellung und Begriff                                                                | 265   |
|    | Bur Gefdichte bes Pferbes. Das Pferd im alten                                                            |       |
|    | Meanpten. Den Arabern im Alterthum fremd.                                                                |       |
|    | Darftellungen der Araber in der Bibel, Stellen bei                                                       |       |
|    | Strabo und Herodot. Schilberungen Abulfarabich's.                                                        |       |
|    | Das arabische Pferd aus Perfien eingeführt. "Krieg bes Dabes" und Abstammung ber Stute Algabra, nach     |       |
|    | Abulfeda. Datum für diese und ähnliche Notizen. Die                                                      |       |
|    | Araber im Talmud nicht auf Pferden. Das Pferd in                                                         | 1     |
|    | Perfien vor Chrus nicht heimisch. Ginführung aus                                                         | 3     |
|    | Medien. Armenien, Cappadocien. Ent-                                                                      | =     |
|    | fprechende Stelle Ezechiel's über die Ginfuhr von Pfer-                                                  | =     |
|    | den nach Thrus. Reiterei und das Reiten auf Pferden                                                      | t     |
|    | den älteren Büchern der Bibel unbefannt. Das Saus                                                        | 000   |
|    | huhn. Gaus und Rate                                                                                      | . 268 |
|    |                                                                                                          |       |





